

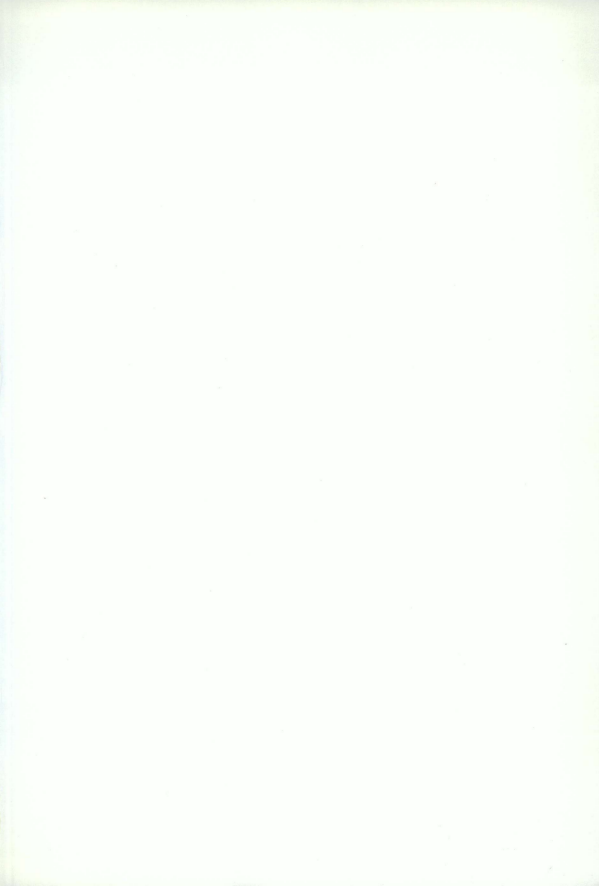
المِلكة العربية السعودية وزارة التعام علم المركة التعام علم المركة المركة المركة المراسات الدعوية المجمعية السعودية للدراسات الدعوية

# مجلة الدراسات الدعوية

مجلة علمية معكمة

العدد الخامس محرم ۱ ٤ ٣٣ م







المملكة العربية السعودية وزارة التعليم جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الجمعية السعودية للدراسات الدعوية

## مجلة الدراسات الدعويـة مجلة عليية معكمة

العدد الخامس

محرم ١٤٣٣هـ



المشرف العسام أ. **د خالد بن عبد الرحمن القريشي** رئيس مجلس الإدارة

أ. د.عبدالله بن إبراهيم اللحيدان

رئيس التحرير

أعضاء هيئة التحرير

i. د. حمسد بسن ناصسر العمسار العمسار

أمـين المجلــة د/شبيب بن حسن الحقباني



ردمك: ٢٨٨٤ ـ ١٦٥٨ إيداع: ٢٢٩ / ١٤٢٩

### البحث رقم (١)

## السمات الفكرية والتكوين المعرفي لدعاة الباطل المعاصرين

إعداد د.محمد بن خالد البداح









### ملخص البحث:

سعت العديد من الدراسات لبيان ما ينبغي أن يتصف به الدعاة إلى الله تعالى، إلا أن أياً من تلك الدراسات لم تتطرق للحديث عن دعسوات الباطل والضلال وسمات من يدعون لها، فأتت هذه الدراسة التي تعد من بحوث الأضداد كما قال الشاعر العربي المتنبي:

وَنَذَيْمُهُمْ وَهِمْ عَرَفْنَا فَضْلَهُ وَبِضِدَّهَا تَتَبَيَّنُ الأَشْيَاءُ

وهدفت هذه الدراسة لبيان مفهوم دعاة الباطل وسماهم، وقد تم التطرق لجملة من السمات الفكرية والمعرفية التي يتسمون بها، مع الاستدلال على ذلك بما ورد في الكتاب والسنة مما يبين فساد منهجهم وضلالهم وبعدهم عن منهج الحق، مع محاولة التعرف على أبرز سبلهم في الدعوة لمنهجهم الباطل ليحذرها أهل الإيمان ويجتنبوها.





### التمهيد:

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام علمي أشرف الأنبيساء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

### أهمية الموضوع وأسباب اختياره:

يعد موضوع البحث في سمات دعاة الباطل وما اتصفوا به مسن الصفات أحد الموضوعات التي تحتاج لتوضيح وبيان وخصوصاً في عصرنا الحاضر الذي كثر فيه التباس الحق بالباطل، وكثسر أدعياء المدعوة ومنتحلوها، ويأتي هذا البحث لبيان بعضاً من تلك السمات والصفات التي يعرف بها دعاة الباطل ويتصفون.

ودعاة الباطل يمتدون على امتداد الزمن قديماً منذ الخليقة الأولى، فهم يزينون الباطل للناس ويحثونهم عليه، ويقسودهم في ذلسك إمسامهم وزعيمهم الذي أقسم بعزة الله على أنه سيتولى إغواء النساس، وتسزيين الباطل والفساد لهسم: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ لِكَ لَأُغُوبِنَهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ [لاعبادك مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾ [لاعبادك مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾ (١).

ولازال إبليس – عليه من الله ما يستحق بتولى هذه المهمة، وهو يُنيب عنه بعض شياطين الأنس أحياناً ليقوموا بجزء من مهمته بالإغواء والإضلال.

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآيتان: ٨٣-٨٣.



فدعاة الشر من البشر لهم امتدادهم من أول الخليقة إلى وقتنا الحاضر ولا يكاد يخلو منهم عصر إلا وفيه قائم بهذا العمل، كما أن من دعاة الباطل في المستقبل المسيح الدجال.

وهذا البحث يُعنى بالدرجة الأولى بالتعرف على دعاة الباطل وسماتهم بعد ظهور رسالة الإسلام الخاتمة، وتحديداً في زمننا المعاصر رغبة في معرفتهم وتجليتهم حذراً منهم، حيث تكاثرت البحوث والدراسات في بيان صفات وسمات دعاة الحق ولكن لم يتطرق بحث - فيما أعلم للعناية ببيان حال دعاة الباطل ليحذرهم الناس، ولكي يستبينوا سبيلهم، وحتى لا يقع الناس في حبائلهم وخداعهم.

كل هذا دفعني للكتابة عن هذا الموضوع، وقد واجهت صعوبة في العثور على أيّ دراسة أو بحث سابق تحدث عن دعاة الباطل تحديداً فتعذر ذلك، وهذا يدل على حدة الموضوع ومناسبته للبحث.

فعزمت على إفراد هذا الموضوع بالبحث والدراسة؛ رغبة في تجلية هذا الأمر، ومعرفة ما يتصف به هؤلاء القوم وسماتهم وفق ما نصت عليه الأدلة الشرعية الصحيحة واستنباطات أهل العلم المعتبرين مسن هذه النصوص، تحذيراً من حالهم وصفاتهم.

والتحذير من أهل الأهواء والزيغ مما يحتاج له وخصوصاً في زمننا هذا الذي كثر فيه تزيين الباطل والدعوة إليه.



### أهداف الدراسة:

- بيان المقصود بدعاة الباطل.
- توضيح أبرز السمات الفكرية والمعرفية لدعاة الباطل.
  - التعرف على وجوه مخالفة دعاة الباطل لمنهج الحق.
- بيان السبل المساعدة في التحذير من دعاة الباطل المعاصرين ومسالكهم.

#### تقسيمات الدراسة:

وقد جاءت هذه الدراسة في ثلاثة مباحث على النحو التالى:

الأول: مفهوم دعاة الباطل والمقصود بهم.

الثاني: سمات دعاة الباطل الفكرية والتكوين المعرفي لهم وأبسرز وحسوه مخالفتهم لمنهج الحق.

الثالث: السبل المعينة في الحذر من دعاة الباطل المعاصرين.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات.

### المبحث الأول مفهوم سمات دعاة الباطل والمقصود بهم

### مفهوم السمات:

لغة: مفردها سمة من (مصدر وَسَمَ). والوسم أثر الكي، والسمة مسا وسم به الحيوان من ضروب الصور (۱). وفلان موسوم بالخير وقد توسمت فيه الخير أي تفرست، واتسم الرجل جعل لنفسه سمة يعرف ها (۲) والسمة هي: الصفة أو العلامة.

السمات في الاصطلاح: من المدلول اللغوي للسمة يتضح المقصود الاصطلاحي لها بأنه: كل ما يتصف به المرء أو فعله من محمود الصفات أو مذمومها.

### مفهوم الدعاة:

الداعية في اللغة: اسم فاعل على وزن فعلة، يقال: دعا، يدعو فهو داع له، والجمع دعاة كقضاة وقاضون (٣).

وإطلاق الدعاة يشمل دعاة الحق، ودعاة الباطل.

 <sup>(</sup>۱) القاموس المحيط، بحد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، مادة (و سم)، ص ١٥٠٦ (بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤١٣هـ).

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط، الفيروز آبادي، مرجع سابق، مادة( دع ي)، ص ١٦٥٥، وانظر: تاج العسروس مسن جواهر القاموس، محمد مرتضي الحسيني الزبيدي، ٢٧/١٠ (الكويت" المجلس الوطني للثقافة والفنسون، ٢٠٠٤).

كما قال الله عز وجل على لسان مؤمن آل فرعسون: ﴿ وَيَنَقَوْمِ مَا لِيَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَيَنْقُونِي إِلَى ٱلنَّارِ ﴾ (١).

فالدعوة إذا أطلقت شملت الدعوة للحق وكذا للباطل مالم تُقيد بدعوة الحق أو دعوة الباطل.

ومنه حديث النبي عليه الصلاة والسلام عندما قال لعمار بن ياسر على الله عندما و ويدعونه إلى الله ويدعونه إلى الله النام النام النام (٢).

### الداعية في الاصطلاح:

يقول ابن القيم –رحمه الله-: (الدعاة جمع داع كقاض وقضاة ورام ورماة وإضافتهم إلى الله للاختصاص أي الدعاة المخصوصون به السذين يدعون إلى دينه وعبادته ومعرفته ومحبته) (٣).

ودعاة الحق هم الدعاة إلى الله: وهم سفراء الأمة المؤمنة إلى الناس، يحملون أمانتها، ويبلغون رسالتها، والناس لهم فيها تبع (1).

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الجهاد، باب: مسح الغبسار عسن السرأس في سسبيل الله، رقسم الحديث(٢٨١٢)، انظر: صحيح البخاري، الحافظ أبو عبد الله محمسد بسن إسماعيسل البخساري، ص

<sup>(</sup>٣) مفتاح دار السعادة، ابن القيم، ١٥٣/١، ط١ (الرياض: دار زمزم، ١٤١٤هـ.).

<sup>(</sup>٤) انظر: أسس الدعوة وآداب الدعاة، محمد السيد الوكيل، ص٧١(القاهرة: دار الطباعة والنشر الإسلامية)، وانظر: الدعوة الإسلامية -أصولها ووسائلها-، أحمد غلوش، ص٤٣٢(بيروت: دار الكتـــاب اللبنساني، ١٩٨٧م).





والدعوة إلى الله تعالى وحده هي دعوة الحق، يقول الله تعالى: ﴿ لَهُۥ دَعُوهُ ٱلْحَقِ ﴾ (١)، أي الدعوة الحق لله وحده وما دون ذلك دعوة للباطـــل
والداعي لها داع للباطل.

وقد بين سبحانه أن دعوة الحق طريق الاستقامة قال تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَدَّعُوهُمْ إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٢) فما دونها هو لا شك دعوة لغير صراط الله المستقيم ، وهي دعوة إلى الانحراف والضلال المبين نسأل الله السلامة.

قال تعالى: ﴿ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنَ اَيْتِ اللّهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتْ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَىٰ رَبِكَ وَلَا تَكُونَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا تَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرُ لاَ إِلَىٰهَ إِلَا مَرْ وَلاَ تَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلَىٰهَا ءَاخَرُ لاَ إِلَىٰهَ إِلّا مَنْ عَا اللّهُ وَلِم اللّهُ وَإِلَىٰ وَجُهَهُ أَنْهُ الْمُكُورُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (")، فكل من دعا إلى غير الله وإلى توحيده ودعا إلى الشرك فهو داعية ضلال وإضلال.

ودعا الله تعالى المؤمنين ليكونوا دعاة إلى الله تعالى وحده، وأن تقوم أمة منهم على أمور الدعوة إليه سبحانه فقال تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرُ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُقَلِحُونَ ﴾ (1).

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون ، الآية: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، الآيتان: ٨٨٠٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٠٤.



فوصف الله هذه الدعوة بدعوة الخير وقيدها بها، وقد عرّفهم المنهج الحق في الدعوة إلى الله تعالى وحده فقال تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ مَسَبِيلِيّ أَدْعُوٓاً إِلَى اللهِ تعالى وحده فقال تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ مَسَبِيلِيّ أَدْعُوٓاً إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي ﴾ ((). ثم بين سبحانه مترلة الدعوة إلى تعالى وألها بمكان سام لا يدانيها فيه مكان فقال حل شأنه: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ وَقَالَ حِلْ شأنه: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ اللّهِ وَعَمِلُ صَنْلِحًا وَقَالَ إِنّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (().

### مفهوم دعاة الباطل:

المقصود بدعاة الباطل في هذا البحث: هم من يدعون إلى مخالفة منهج الله سبحانه وتعالى، وهم الذين تتفرق بهم السبل والأهواء، ويدعون الناس إلى كل شر مبتدعين منهجاً غريباً وطريقاً محدثاً بعيداً عن منهج الله السليم الذي فيه الفلاح والصلاح، متلمسين في ذلك كل طريق لبيث الفتن بين المؤمنين ليفتنوهم عن دينهم ويضلوهم لأغراض متباينة.

قسال تعسالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ مَّ فَادَّعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (")، ويقول تعسالى: ﴿ وَأَنَّ هَلْذَاصِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا ٱلسُّبُلُ فَلَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴾ (أن فسمى تعدد السبل سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ لَعَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴾ (الموصل للتفرق بطريق الباطل، وأفرد سبيل الحق حيث هو سبيل الرشاد والهداية.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ١٩٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ١٥٣.

والنصوص في هذا الشأن كثيرة ففيها دلالة على تفرد سبيل الحـــق وتعدد سبل الغواية والضلال.

يقول تعالى: ﴿ وَلَا لَمَنكِمُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَ أَ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمُ وَلَا تُنكِمُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَعَبَدُّ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِةٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمُ أُولَئِهِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى الْجَنَّةِ وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى الْجَنَّةِ وَاللَّهُ يَذَعُوا إِلَى الْجَنَّةِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا أَوْلَئِهِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَتَكُولُونَ ﴾ (١٠) فهذا فرق واضح بين دعوات الباطل ودعوة الحق.

والدعوات إلى غير الله تعالى ومنهجه الحق هي دعوات الباطل وهي الضلال المحض، وقد نهى الله تعالى عنها وحذر منها فقال سبحانه: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنْكَ إِذًا مِّنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (٢).

وبيَّن سبحانه أن الدعوات إلى غير سبيله موصلة إلى الحسار والبوار، قال تعالى: ﴿ تَدْعُونَنِي لِأَحْفُورُ بِأَللّهِ وَأُشْرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَأَنَا قَالَ تعالى: ﴿ تَدْعُونَنِي إِللّهِ عَلْمٌ وَأَنّا لَا تَعْوَدُنِي إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةً فِي الْمُعْودِينِ الْعَفْرِ اللّهُ لَا جَرَهُ أَنَّمَا تَدْعُونَنِي إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةً فِي الدُّنيا وَلا فِي الْمُخْرِةِ وَأَنّ مَرَدّنا إِلَى اللّهِ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَبُ الدُّنيا وَلا فِي الْمُخْرِةِ وَأَنّ مَرَدّنا إِلَى اللّهِ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَبُ الله الدُّنيا وَلا فِي اللّهُ وَصفهم الله بوصف تطمئن له الأفئدة؛ وتسكن معه الله بوصف تطمئن له الأفئدة؛ وتسكن معه القلوب، حيث أبان سبحانه أن دعوهم في سفال وأن سعيهم في وبال،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآيتان: ٤٣،٤٢.



فقال سبحانه: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰهُا ءَاخَرَ لَا بُرْهِكُنَ لَهُ، بِهِ عَإِنَّمَا حِسَابُهُ، عِندَ رَبِّهِ إِلَّهُ إِلَىٰهُا ءَاخَرَ لَا بُرْهِكُنَ لَهُ، بِهِ عَإِنَّمَا حِسَابُهُ، عِندَ رَبِّهِ إِلَىٰهُ إِلَىٰ اللَّهُ الْكَنفِرُونَ ﴾ (١).

### مفهوم دعاة الباطل المعاصرين:

المعاصر لغة: من الفعل الثلاثي (ع ص ر)، ويشير إلى الدهر والحين (٢)، والعصر بمعنى الوقت، إطلاق العصر وإرادة أهل الزمان(٣).

المعاصر اصطلاحاً: يشير المصطلح إلى الآني والمتحول، ويقال عاصرت الرحل أي: كنت أنا وإياه في عصر واحد، أو أدركت عصره (أن) أي كل ما ساير العصر في تطوراته ومفاهيمه (٥).

ويرى الباحث أن الدعاة المعاصرين هم: الدعاة الذين أدرك بعضهم بعضاً، وإن لم يلتقوا، واطلعوا على أحوال هذه المدة الزمنية وحوادثها، وعاشوا فيها مؤثرين فيها أو متأثرين ها.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١١٧.

<sup>(</sup>۲) معجم مقاییس اللغة، أبو الحسین أحمد بن فارس بن زكریا، تحقیق: عبد السلام محمد هسارون،۱٤۰/۳۳-۳۵. ۳٤٤، ط۲(بیروت: دار الجیل، ۱٤۲۰هـــــ۱۹۹۹م).

<sup>(</sup>٣) الفروق اللغوية، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن هلال العسكري، ٢٧٢/١ (دار الكتب العلمية،٢٠٠٨م).

<sup>(</sup>٤) الفروق اللغوية، العسكري، ٢٧٢/١،المرجع السابق. وانظر: تاج العروس، الزبيسدي، ٧٣/١٣، مرجسع سابق.

 <sup>(</sup>٥) معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة (عرض وتقديم وترجمة)، سعيد علوش، ص ١٥٠، ط١(بيروت: دار الكتاب العربي، ١٩٨٥م).





### دعاة الباطل في الكتاب والسنة:

ورد وصف دعاة الباطل في الكتاب والسنة في عدد من النصوص، وسيتم استعراض بعض النصوص التي لها دلالة على ذلك في التالي:

### أولاً:القرآن الكريم:

دعاة الباطل ورد ذكرهم بالنص على قيامهم بالدعوة ومباشـــرتهم لها، أو بالإشارة إلى فعلهم في قوله تعـــالى: ﴿ وَيَنَقَوْمِ مَا لِيَ آدَّعُوكُمْ إِلَى النَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ ﴾ (١)، وغيرها من النصوص. (٢)

ثانياً: السنة النبوية:

وهؤلاء قد وصفهم النبي ﷺ بقوله أنهم: (دعاة على أبواب جهنم، من أجابهم إليها قذفوه فيها) (٣).

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٢) قال تعالى: ﴿ وَيَمْتُمُ اللّهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِلَّى لَكُمْ يَكِلَمْنَدِهِ ﴾ (الشورى، الآية: ٢٤)، قال الزمخشري في نفسير هــــذه الآيـــة: (ومن عادة الله أن يمحو الباطل ويثبت الحق بكلماته أي بوحيه أو بقضائه كقولسه تعـــالى: ﴿ بَلَ نَقَذِفُ بِلَلْمَيْ عَلَى الْبَطِلِ فَيَدْمَفُهُ فَإِذَا هُو زَاهِقٌ ﴾ تفسير الزمخشري، ٤: ٢٢٢.وجاء في تفسير الرازي بشأن قوله تعـــالى: ﴿ وَيَمْتُ اللهُ المِنْطِلُ وَتَعْرِيرُ الحَق، تفسير الرازي، ٢٧: ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الفتن، باب: كيف الأمر إذا لم تكن جماعة، رقم الحديث (٢٠٤)، ص ١٢٢٠ وكتاب المناقب، باب: علامات النبوة في الإسلام رقم الحديث (٢٠٠١)، ص ٢٠٥، مرجع سابق. وأخرجه مسلم في صحيحه كتاب الإمارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن رقم الحديث (١٨٤٧)، ص ٢٨٠، صحيح مسلم، للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، ط١ (الرياض: دار السلام، ١٤١ههـ ١٩٨)، ونص الحديث أن حذيفة بسن اليمان النيسابوري، ط١ (الرياض: دار السلام، ١٤١ههـ ١٩٨)، ونص الحديث أن يدركني فقلت يا يقول: "كان الناس يسألون رسول الله تلا عن الخير وكنت أسأله عن الشر عافة أن يدركني فقلت يا رسول الله إنا كنا في حاهلية وشر فجاءنا الله كذا الخير فهل بعد هذا الخير من شر قال نعم قلت وهل بعد ذلك الشر من خير قال نعم. وفيه دخن قلت وما دخنه قال قوم يهدون بغير هدي تعرف منهم وتنكسر، قلت فهل بعد ذلك الخير من شر قال نعم دعاة إلى أبواب جهنم من أجاهم إليها قذفوه فيها قلست يسا رسول الله صفهم لنا فقال هم من حلدتنا ويتكلمون بالسنتنا قلت فما تأمري إن أدركني ذلك قال تلسزم جماعة المسلمين وإمامهم قلت فإن لم يكن لهم جماعة ولا إمام قال فاعتزل تلك الفرق كلها ولو أن تعض بأصل شجرة حتى يدركك الموت وأنت على ذلك".



قال القسطلاني-رحمه الله- : (دعاة أي جماعة يدعون النساس إلى الضلالة ويصدوهم عن الهدي بأنواع من التلبيس، وأطلق عليهم ذلك باعتبار مايؤول إليه حالهم كما يقال لمن أمر بفعل محرم وقف على شفير جهنم) (١)، وهذا بالتأكيد سبب يحول بين المدعوين وبين قبولهم لــدعوة الحق، فقد تعددت ديانات العرب حين جاء الإسلام، وقد كان لهذا الأمر أثر على بعض المدعوين<sup>(١)</sup>.

وعن عبد الله بن عمرو ﷺ قال: أشهد لسمعت رســـول الله ﷺ يقول: (إن الله عز وجل لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من الناس ولكنـــه فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا)(٣٠.

وهذا الحديث فيه دلالة على وصف أئمة الضلال ودعاة الجهالــة الذين يفتون بغير علم فيضلوا ويُضلوا.

<sup>(</sup>١) إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري، الإمام أحمد بن محمد بسن أبي بكسر القسسطلاني، ١٨٣/١٠، ط٧ (مصر: المطبعة الكبرى الأميرية، ١٣٢٣هـ)

ه ۲۰۰۰م).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب العلم، باب: كيف يقبض العلم، برقم(١٠٠)، ص (٣١/١) مرجع سابق، ومسلم في كتاب العلم، باب: رفع العلم وقبضه وظهور الجهل، برقم(٢٦٧٣)، ص (٢٠٥٨/٤)، مرجع سابق.



### المبحث الثاني سمات دعاة الباطل الفكرية والتكوين المعرفي لهم وأبرز وجوه مخالفتهم لنهج الحق

#### توطئة:

في محاولة منهجية علمية للتفريق بين السمات الفكرية والمعرفية تبين أن بينها تداخلاً كبيراً، فقد يقود الفكر إلى سلوك، وقد يتحول السلوك إلى تكوين معرفي قائم بذاته يصعب معه انفكاكه عن أصل كونه سلوكاً جىلياً فط ياً.

وكما أن الفكر ينبعث عن السلوك، فإن السلوك ينبني على الفكر الجبلي الأصلي، فالسمة الفكرية تنبعث من أصل سلوكي راسخ في نفس المتصف بها، كما أن التكوين المعرفي هو حصيلة اتجاه فكري.

وبناء على ما سبق سعى الباحث لذكر السمات الفكرية التي اتصف بما دعاة الباطل، ثم أعقبها بذكر التكوين المعرفي لهم في التالى:

### أو لاً: السمات الفكرية لدعاة الباطل:

يمكن النظر إلى السمات والصفات على أنما إما أن تكون صفات ذات أو صفات اكتساب. فالسمات الفكرية ذاتية، والتكرين المعرفي مكتسب.

وتلك السمات لا تكاد تخرج عن كونها فكرية تؤدي إلى جملة من الصفات المعرفية العقلية، ثم صفات سلوكية عملية تطبيقية.



والسمات

والسمات الفكرية تُعد إحدى أهم بواعث الانحراف لسدى دعساة الباطل، فهم ينطلقون من كون الانحراف لديهم نشأ بادئ الأمر بسبب خلل في الفهم والتصور، ثم تطور إلى الاعتقاد وأتبعوه بالعمل والسلوك الدعوي المتمثل بإغواء الناس وتزيين الباطل لهم من حيث زعمسوا إرادة الخير لهم، لأنهم ضلوا الطريق.

فكل من دعا إلى خلاف منهج رسول الله ﷺ وخلاف هديه فهسو من دعاة الباطل الذين حذر منهم النبي ﷺ.

إن من أبرز سماهم الواردة في حديث (۱) حذيفة بن اليمان اللهم من جلدتنا وألهم يتكلمون بألسنتنا، فالصفة الأولى ألهم من أبناء جلدتنا أي من مجتمعاتنا، والصفة الثانية ألهم يتكلمون بألسنتنا أي يتكلمون بالعربية، وهذا يزيد التأكيد على أن خطرهم أكبر وأشد، ولهذا حسرت الفتنة قديماً وحديثاً، وهم قوم يهدون بغير هدي النبي الخاتم الخاتم النكبوا سبيل الرشد، ولما قال: صفهم لنا؟ كان خشية أن يدركهم فأراد رضى الله عنه معرفتهم حتى يحذر سبيلهم.

### من أبرز سمات دعاة الباطل الفكرية ما يلي:

اتباع الهوى:

و (الهوى ميل النفس وانحرافها نحو المذموم شرعاً)(٢)، واتباع الهوى لا يأتى بخير؛ لأنه يصد عن الحق، والذي يسترسل في تحقيق مراد هواه لا

<sup>(</sup>١) انظر: نص الحديث الوارد في هامش رقم ٣ ، من ص ١١ من هذا البحث.

<sup>(</sup>٢) فيض القدير، عبد الرؤوف المناوي، ٢٢٢/١، ط٦(بيروت: دار الفكر، ١٣٩١م).



يبصر قبح فعله، ولا يسمع نهي من نصحه، وإنما يقع ذلك لمن يفرط في حب نفسه، لا يتفقد عليها(١)، وقد ذم الله الهوى في جملة من النصوص منها قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنْبَ وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ وَإِلرُّسُلِّ وَءَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنْبَ وَقَفَيْنَا مِنْ بَعْدِهِ وَإِلرُّسُلِّ وَءَاتَيْنَا عِلَى الْمَالِ وَءَاتَيْنَا مِن بَعْدِهِ وَإِلرُّسُلِّ وَءَاتَيْنَا عَلَى اللهَ وَعَلَى اللهَ وَعَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الله الله عَلَى الله الله على الله على الله على الله على بقوله سبحانه: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ التَّغَذَ إِلَهَهُ هَوَنَهُ وَأَضَلَهُ اللهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَمَ عَلَى اللهِ عَلَى بَقِلِهِ وَخَمَ عَلَى اللهِ عَلَى بَقِلِهِ وَخَمَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى وَخَمَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى وَخَمَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى وَخَمَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

ويقول الحق سبحانه في التحذير من متابعة هوى النفس: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَأَمَّا أَنَ يَكُونَ لَمُمُ ٱلْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْضِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَمَلَ ضَلَ ضَلَا مُرِينًا ﴾ (أن يكون له تحكيم لهوى النفس على ما جاء به الله ورسوله.

<sup>(</sup>۱) انظر:عون المعبود، أبو الطيب عبد العظيم آبادي، تحقيق: عبد الرحمن محمــــد عثمـــــان، ٣٨/١٣، طـ ٣ (بيروت: دار الفكر، ١٣٩٩هــــ).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحائية، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب، الآية:٣٦.

<sup>(°)</sup> رواه الطبراني في الأوسط عن ابن عمر ﷺ، برقم: ٤٥٧٥، ص ٤٧/٦، انظر: المعجم الكبير، أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أبوب الطبراني، تحقيق: حمدي بن عبد الجحيد السلفي، ط٢ (الموصل: مكتبة الزهراء، ٤٤ هسه، ١٩/٣م)، وأورده الألباني في السلسلة الصحيحة، بسرقم ١٩/٣، ص ١٢/٤، سلسسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، محمد ناصر الدين الألباني، بدون رقم الطبعة (الرياض: مكتبة المعارف للنشر والتوزيع، ٤١٥ههها.

الدين، لأن فساده يقع بالاعتقاد بالباطل، أو العمل بخلاف الحق، فالأول البدع، والثاني اتباع الهوى، وهذان هما أصل كل شر وفتنة وبلاء، وبمما كذبت الرسل، وعصى الرب، ووجبت النار، وحلت العقوبات)(١).

واتباع الهوى كما أنه أحد أسباب وقوع دعاة الباطل في طريسق الضلالة فهو صفة فكرية غالبة لهم، فتحدهم يغلبون الهوى على الهسدى والضلالة على الرشد في شأهم كله، وما ذاك إلا لفساد ما هم عليه.

### الصدّ عن الحق:

وهو من أبرز سماهم الفكرية؛ وهي إحدى نواتج سعيهم بالباطـــل فهم يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجاً، وذلك بمعاداة دعاة الحق وصد الناس عن دعوتم، ولهم في ذلك سلف كموقف مشركي قريش من دعوة النبي ﷺ.

والصد عن الحق هو النتيجة التي يرغب دعاة الباطل الوصول إليها، وما ذاك إلا لجهلهم وسوء طويتهم، ويأخذ ذلك عدة صور كالإضــــلال بالتلبيس على الناس دينهم بالدعوة للبدع، أو صد الناس عن سبيل الحق بإثارة الفتن، أو كتم العلم والبيان.

ومن صور الصد عن الحق؛ إظهار عيــوب ومثالــب ولاة الأمــر والتشهير بمم على المنابر وفي كل الوسائل، ولأجل هذا بــين الـــني ﷺ لحذيفة رهي لما الله عنه المخرج؟ قال: لزوم جماعة المسلمين وإمامهم.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان في تفسير القرآن بالقرآن، محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي، إشراف: بكر بن عبد الله أبو زيد، ٧٧٢/٤، ط١ (مكة المكرمة: دار عالم الفوائد، ٢٦٦ ١هس).





### الغلو والجفاء والبعد عن التوسط:

الغلو وبحانبة الطريق الصحيح هو إحدى السمات الفكرية لـــدعاة الباطل، فهم لا يقرّ لهم قرار ولا يطمئنون إلا في أجواء الغلو والتطرف.

كما أن البعد عن التوسط إحدى سمات دعاة الباطل قديماً وحديثاً، فهم إما جانح نحو الغلو ومجاوزة الحد ؛ أو جنوحهم نحو الطرف المغاير في الجفاء وتمييع الدين والانسلاخ منه. بحجج عدة، ليس أقلسها الوقسوع في الإرجاء ، وتموين المعاصي والذنوب في قلوب الناس.

فهم لا يحبون الوسطية التي ميز الله بها هذه الأمة فقال عز من قائل سبحانه: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلِّي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهُ وَإِن كَانَتْ لَكِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ ٱللَّهِ لِيُضِيعَ إِيمَنْكُمُ إِن اللّه عِلْالتَكَاسِ لَرَهُ وقُ رَّحِيمٌ ﴾ (١).

ولهم شبه بمن سبقهم، كغلو اليهود الذين غلوا في دينهم فحرموا على أنفسهم الذبائح كلها، ولهيهم عن أكسل كسل ذي روح على الإطلاق (٢). كما أن لهم شبه بغلو النصارى الذين جانبوا الحق، قال تعالى: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةُ ٱبْتَدَعُوهَا مَا كُنْبَنَهَا عَلَيْهِمْ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٤٣.

<sup>(</sup>۲) انظر: الملل والنحل، محمد الشهرستاني، تحقيق: محمد الفاضلي، ص١٨٢، طه(بيروت: المكتبة العصـــرية، ١٤٢٩هــــ).

<sup>(</sup>٣)سورة الحديد، الآية: ٢٧.





ومن صور الغلو: الغلو في التكفير، وهو إحدى صور فعل دعاة الباطل المعاصرين فهم يستبيحون دماء المسلمين ويكفروهم ويدعون لذلك بوضوح وعدم مواربة.

### ميلهم للافتراق والاختلاف وسعيهم له:

إن من صور سمات دعاة الباطل المعاصرين جنوحهم نحو الافتراق وعدم الائتلاف ورغبتهم في الاختلاف وسعيهم له بكل الأحوال، فمرة تحت الرغبة في النصح، أو التوضيح والنصيحة، أو بتمجيد ذواتهم والدعوة لها.

ومن صور سعيهم في الافتراق: وقوعهم في مفارقة جماعة المسلمين، وهذه نتيجة طبيعية لمن يحكم هواه.ويرى أنه هو الحل، ويغيب عنهم بجهلهم وعدم فقههم، أن هذا رأس كل شر.

والحديث عن لزوم جماعة المسلمين في حديث حذيفة الشهير عسن دعاة الباطل دليل على أن أغلب غي هؤلاء الدعاة وإضلالهم إنما هسو في باب الإمامة ودعوقهم إلى الفرقة والافتراق.

فكانت الوصية النبوية بعدها: أن إذا أدركت ذلك فالتزم جماعة المسلمين وإمامهم، وحتى في انعدام وجود جماعة أو إمام عليك اعترال تلك الفرق وإن كنت وحيداً والنهي عن إثارة الفتنة وتقحمها والبعد عنها ففيها الضلال والإضلال، وهو من الوصية الدائمة المستمرة أزمنة الفتن، فيجب الحذر من هؤلاء الدعاة والتحذير منهم.





### السفه والاستعجال في الآراء بلا روية أو علم:

فدعاة الباطل قد بنوا تصورهم الفكري والمعرفي على السهة في الرأي، وعدم الصدور عن الحق، بل رائدهم في ذلك هو الهوى بلا دليل أو برهان. كما ألهم يتصفون بالاستعجال وهذا يأخذ عدة صور منها الاستعجال في بناء التصور والفهم الخاطئ، ثم الاستعجال في الأحكام، والاستعجال في العمل، والاستعجال في تحصيلا لشمرة، واستعجالا لمآلات.

وكل هذا ينافي مقاصد الشرع المطهر.

ومن صور السفه والاستعجال وفساد الرأي وضعف العقول ما فعله الخوارج بخروجهم على على على دون تثبت ولا تفقه(١).

#### التنطع:

ومن صور التنطع لدى دعاة الباطل حرصهم على التزين بالدين على غير هدى، ومحاولتهم مخادعة المؤمنين بهذا السلوك، ومنهم من وصفه النبي على بقوله: ( يحقر أحدكم صلاته مع صلاقم) و (يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية)(1).

<sup>(</sup>۱) انظر: الخوارج تاریخهم و آراؤهم الاعتقادیة، غالب عواجي، ص ۱۲۵-۱۹، ط۳(دمنــهور: مکتبـــة السنة، ۱۶۱۱هـــ).

 <sup>(</sup>٢) صحيح الإمام البحاري ، باب: علامات النيسوة في الإسسلام، وقم الحسديث (٣٦١٠)، ص(٤/ ٢٠٠)، ونسص الحديث: أَنْ أَبًا سَعِيدِ الحُدْرِيُ ﷺ، قَالَ: يَيْمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَهُو يَقْسِمُ قِسْمًا، أَتَاهُ ذُو -



والتنطع في الدين له عدة هيئات، وقد حذر النبي رض مسلك التنطع وأهله فقال رضي التنطعون (١٠٠٠).

### الغرور:

الغرور في اللغة: الغفلة عن العاقبة.

اصطلاحاً:الخداع،وذكروا بأنه الشيطان، فالغرور: كل مسا يغسر الإنسان، وإنما أفرد بالشيطان لأنه أس ذلك<sup>(٢)</sup>.

وأعلى وأعظم الغرور الذي يدفع هؤلاء إلى إنكار الحق وتكذيب دعاته، كذلك الاستبداد برأيهم والاغترار به، ولعل هذا من أكبر مزالسق دعاة الباطل بسبب اغترارهم بكثرة الأتباع والانصياع لرغائبهم.

#### الخداع:

من سمات دعاة الباطل خداعهم لأتباعهم والتلبيس عليهم، ويغيب عنهم أن أعظم الخداع في ذلك هو خداعهم لأنفسهم قبل أتباعهم بحيدهم عن طريق الحق.

الخُويْهررَة، وَهُوَ رَجُلٌ مِنْ يَنِي تَعِيم، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ اعْدِلْ، فَقَالَ: «وَيْلَكَ، وَمَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَمْ أَعْدِلْ، فَقَالَ: هَا رَسُولَ اللّهِ، الْذَنْ لِي فِيهِ فَأَصْرِبَ عُنْقَهُ ؟ فَقَسالَ: «دَعْهُ، فَإِنَّ لَهُ أَصْحَابًا يَحْقِرُ أَحْدُكُمْ صَلاَتَهُمْ عَصَلاَتِهِمْ، وَصِيَامَهُمْ عَصِيَامِهمْ، يَقْرَءُونَ القُرْآنَ لاَيُحَاوِزُ وَدَعْهُ، فَإِنَّ لَهُ أَصْحَابًا يَحْقِرُ أَحْدُكُمْ صَلاَتَهُمْ عَصَلاَتِهمْ، وَصِيَامَهُمْ عَصِيَامِهمْ، يَقْرَءُونَ القُرْآنَ لاَيُحاوِزُ تَرَافِيَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمْ مِنَ الرَّمِيَّةِ، يُنْظَرُ إِلَى نَصْلِهِ فَلاَ يُوحَدُ فِيهِ شَيْءٌ، ثُمَّ يُنْظَرُ إِلَى يَصْدِيهِ، وَهُو قِدْحُهُ ﴿ فَلا يُوحَدُ فِيهِ شَيْءٌ، ثُمَّ يُنْظَرُ إِلَى وَهِلَ يَدْحُهُ ﴿ فَلَ يُوحَدُ فِيهِ شَيْءٌ، ثُمَّ يُنْظَرُ إِلَى وَصَلاقِهِ فَلاَ يُوحَدُ فِيهِ شَيْءٌ، ثُمَّ يُنْظَرُ إِلَى يَصْدِيهِ، وَهُلَ يُوحَدُ فِيهِ شَيْءٌ، ثُمَّ يُنْظَرُ إِلَى وَهُو يَعْمُ وَهُو يَعْدُ مُ وَعَدُ فِيهِ شَيْءٌ، ثُمَّ يُنْظَرُ إِلَى وَهُلَ يُوحِدُ فِيهِ شَيْءٌ، فَلَا يُومَدُ فِيهِ شَيْءٌ، وَلَكُمْ وَاللّمَ، آيثُهُمْ رَجُلٌ أَسُودُ، إِحْدَى عَصْدَيْهِ مِثْلُ ثَلْا يُسْرَقُ النَّسَهُمْ وَهُلَ الْمِعْدَةُ وَلَوْلَهُ مَا يُومَدُ عُنْ مَنْهُمْ وَلَعْلَمُ وَلَعْمُ مِنْ النَّامَ، آيثُهُمْ رَجُلٌ أَسُودُهُ إِحْدَى عَصْدَيْهِ مِثْلُ ثَلْا يُهِمْ وَلَا لَنُهُمْ وَهُو مِنْ النَّاسِ».

<sup>(</sup>١) صحيح الإمام مسلم ،باب : هلك المتنطعون ،رقم الحديث ( ٢٦٧٠)،ص(٤/٥٥/٤ )، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم، للإمام عماد الدين أبي الفداء إسماعيـــل ابـــن كــــثير القرشـــي الدمشـــقي، ٥٣٣/١ (بيروت: دار إحياء التراث العربي).



### الكبر:

الكبر: من كبر، كصغر: عظم وحسم. والكبر، معظم الشميء، والشرف، ويضم فيهما، والإثم الكبير، والرفعة في الشمرف، والعظممة والتجبر(١). وهو: نقيض الصغر.

الكبر في الاصطلاح: عرف الرسول الشيخ الكبر فقال: (بطر الحسق وغمط الناس)(٢)، ووصفه القرطبي بقوله هو "الاستعظام"(٣). والمقصود بالكبر هنا التكبر عن قبول الحق، وهو إحدى سمات دعاة الباطل، ممسا يجعلهم يتعصبون لمعتقداتهم الباطلة وانحرافاتهم المضلة، وهذا لا يحيلها إلى أن تكون حقاً.

### سوء الظن:

وهو صفة ملازمة لهم، فلا يحملون الناس على أفضل المحامل، بل تجدهم يتبعون العثرات بلا طائل إلا رغبة في زيادة الأتباع وتبحيلاً لذواتهم.

وقد نحى الشرع المطهر عن الظن السيئ فقال تعالى: ﴿ إِنَّ بَعْضَ الطَّنِ إِنَّهُ ﴾ (1)، وحمل أقسوالهم الطّن إِنَّهُ ﴾ (1)، ومن ذلك سوء ظنهم بعباد الله المؤمنين، وحمل أقسوالهم وأفعالهم على أسوأ محمل، دون التماس العذر لهم فيما يطاله العذر.

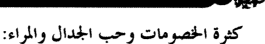
<sup>(</sup>١) القاموس المحيط، مادة (ك ب ر)، ص ٢٠٢، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب: تحريم الكبر وبيانه، رقم الحديث(٢٦٥)، ص ٥٤،مرجع سابق.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، ٢٩٦/١ (بسيروت: دار الكنـــاب العربي).

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات، الآية:١٢.





## وهذه إحدى السمات الفكرية البارزة لدعاة الباطل، فهم يبحثسون

عن الخصومات واللجاج بغير حجة.

وهم معروفون بكثرة لجاجهم وجنوحهم نحو الخصومات والجدل، قال تعالى: ﴿ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾ (١)، ويمكن معرفتـــهم (تعـــرف منهم وتنكر) فليس كل ما يدعون له هو باطل محض بل أغلبه مخلوط بين الحق القليل والباطل الكثير.

والمراء من سمات أهل البدع، وهذا مصداق قول النبي ﷺ:( ما ضل قوم بعد هدى كانوا عليه إلا أوتوا الجدل)(١). والمراء في الحق والباطـــل وفي كل أمر هو سمة بارزة لدعاة الضلالة ودعاة جهنم، فقد تجد بعضهم أوتى من ذلاقة اللسان والجدال بالباطل والتلبيس على العامة الشيء الكثير. الإعجاب بالنفس:

وقد عد النبي على الإعجاب بالنفس من المهلكات فقال: ( تالاث مهلكات وثلاث منجيات، فإما المهلكات: فشح مطاع، وهوى متبسع، و إعجاب المرء بنفسه...الحديث)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في كتاب التفسير، سورة الزحرف،٥٥٥-٥٦، انظر: سنن الترمذي، عيسي بن محمد بسن عيسسي السلمي الترمذي، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون، ط٢(الرياض: دار السلام، ١٤٢١هـ..). وقسال: حسسن صحيح، وابن ماجة في مقدمة سننه باب اجتناب البدع والجدل، برقم٤١، انظر: سنن ابن ماجسه، ط٢(الريساض: دار السلام، ٤٢١هـــ). وأحمد في مسنده، ٢٥٢/٥، انظر: المسند، أحمد ابن حنبل، ط١ (بيروت: دار الرسسالة، ١٤٢٠هـ)، وصححه الألبان في صحيح الجامع ٢/ ٩٨٤، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٣) انظر: البحر الزحار، أبو بكر أحمد بن عمسرو بسن عبسد الخسالق البسزار، تحقيسق: محفسوظ السرحمن زيسن الله،برقم: ١٤٩١،ص( ١١٤/١٣)، طـ١ (للدينة المنورة: مؤسسة علوم القرآن، ١٤٠٩هــــ)، وذكسره الألبساني في صحيح الترغيب والترهيب، ١/ ١٠٨، وقال: "رواه البزار واللفظ له والبيهقي وغيرهما، وهو مروي عسس جماعسة الصحابة، وأسانيده وإن كان لا يسلم شيء منها من مقال فهو بمجموعهما حسن إن شاء الله تعالى".

إن العجب والغرور يدبان في بعض الناس، فيبلغان فيهم مبلغاً لا يتصور، فينشأ عنهما وقوع صاحبهما في الانحراف والابتداع في السدين، وتنكب الصراط المستقيم؛ إلى درجة المكابرة والإصرار على ما هم عليه من تناقض وانحراف(١).

والإعجاب بالنفس هو في الأغلب نابع من حب الذات والاستعلاء على الآخرين، وإضفاء كمالات على النفس ؛إما مبالغ بما أو لا أصل لها بالكلية(٢).

ومنها الإعجاب بالرأي: وذلك بإيهام الأتباع بألهم على حق، وألهم على منهج صحيح.

والإعجاب بالنفس إحدى سمات دعاة الباطل وهي إحدى الصفات الفكرية التي يربون أنفسهم عليها من الاستعلاء على الآخرين وانتقاصهم وتسفيه آراء الخصوم والمخالفين، مع الإعجاب بآرائهم وتقديسها كما حذر النبي على من الإعجاب بالرأي (وإعجاب كل ذي رأي برأيه)".

<sup>(</sup>١) انظر: بداية الانحراف وتحايته، أبو النصر محمد بن عبد الله الإمـــام، ص ١٤٢-١٤٣، طـ١(صـــنعاء: دار الآثار، ١٤٢٨هــــ).

<sup>(</sup>٢) انظر:فيض القدير، عبد الرؤوف المناوي، ٣٠٧/٣، ط٦(بيروت: دار الفكر، ١٣٩١م).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في سننه، باب: ومن سورة المائدة،٥/٢٥٧، مرجع سابق، وقال: «هَذَا حَدِيثٌ حَسَسَنٌ غَرِيب»، من حديث أبا تعلبة الحشين، ونص الحديث: (عَنْ أَبِي أُمَيَّةُ الشَّعْبَانِيِّ، قَالَ: أَيْتُ أَبِسا فَعْلَبَسة الحُشْنِيُّ، فَقَلْتُ لَهُ: كَيْفَ تَصْنَعُ بِهَذِهِ الآية؟ قَالَ: أَيَّهُ آيَةٍ؟ قُلْتُ: قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّ اللّهِ الْخَدْنِيُّ مَنْ مَلَ اللّهِ اللّهِ لَقَدْ سَأَلْتَ عَنْهَا خَبِيرًا، سَأَلْتُ عَنْهَا رَسُولَ اللّهِ لَقَدْ سَأَلْتَ عَنْهَا خَبِيرًا، سَأَلْتُ عَنْهَا رَسُولَ اللّهِ لَقَدْ شَأَلْتَ عَنْهَا مَطَاعًا، وَهُوَى مُتَبَعًا، وَدُنِيسا مُؤْثَرَةً، وَإِعْمَابَ كُلّذِي رَأْيِ بِرَأْيِهِ، فَعَلَيْكَ بِخَاصَّةٍ نَفْسِكَ وَدَعِ الْعَوَامُّ، فَإِنَّ مِنْ وَرَائِكُمْ أَيَّامًا الصَّبُرُ فِيهِنَّ مُؤْلُ أَخْر خَمْسِينَ رَجُلاً يَعْمَلُونَ مِنْلَ عَمْلِكُمْ.

وهو ما دفع الخوارج بتقتيل عباد الله المؤمنين الذين لا يوافقـــونهم علــــى بدعتهم ورأيهم.

#### حب الظهور والرئاسة والجاه:

يقول ابن القيم رحمه الله -: (للرياسة سكرة كسكرة الخمر أو أشد، ولو لم يكن للرياسة سكرة، لما اختارها صاحبها على الآخرة الدائمية الباقية، فسكرةا فوق سكرة الخمر بكثير، ومحال أن يرى من السكران أخلاق الصاحى وطبعه) (1).

والأصل في التحذير من طلب الرياسة والشرف قوله على: ( ما ذئبان جائعان أرسلا في غنم بأفسد لها من حرص المرء على المسال والشسرف لدينه) (٢). وعلى الرغم من تحذير النبي على من هذا المسلك ونتائجه إلا أن أغلب دعاة الباطل المعاصرين يتهوكون في هذا المهوى الزلق دون وعسي منهم، فيدفعهم هذا إلى جملة من السمات التي سبق الحديث عن بعضها كالكبر والحسد ومتابعة الأسلاف وطرائقهم واتباع الهوى وغيرها.

ومن نواتج حب الرياسة والتصدر أنه يكون سسبباً في ارتكاب المحرمات من الحسد، والظلم، والبغي، والعدوان ونحوه، مما يوقع فيه هذا الحرص، ويستلزمه أحياناً. قال الفضيل بن عياض -رحمه الله-: ( ما مسن

<sup>(</sup>١) بدائع الفوائد، شمس الدين محمد بن أبي بكر ابن القيم، ٣/ ١٠٦١، ط١ (مكة المكرمة: دار عالم الفوائد، در ١٠٤٢هـ).

<sup>(</sup>۲) الحديث أخرجه أحمد في المسند، برقم: ٢٥٨٢١، ٣٥٥٦)، مرجع سابق، والترمذي في سسنته، بسرقم: ٢٣٧٦ ٥٨٨/٤، انظر: صسحيح ابسن حبان، مرجع سابق، وابن حبان في صحيحه، برقم: ٣٢٢٨ ، ٢٤/٨، انظر: صسحيح ابسن حبان، محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، ط٢(بيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤١٤هــــ ١٩٩٣م)، كلهم عن كعب بن مالك، قال شعيب الأرناؤوط: إسناده صحيح.



أحد أحب الرئاسة إلا حَسَدَ، وبَغَى، وتتبع عيوبَ الناسِ، وكرهَ أن يذكرَ أحدٌ بخير) (١).

### السخرية والاستهزاء:

وهي سمة بارزة لدعاة الباطل، فحينما أعيتهم الحجج والبراهين وأدلة الحق عمدوا لركوب موجة السخرية من خصومهم والاستهزاء بمم شأهم في ذلك شأن أثمة الضلال دوماً. قال تعالى: ﴿ وَلَهِن سَاَلْتَهُمُ مَا فَعُولُكَ إِنّهَ الضلال دوماً. قال آبِاللّهِ وَمَاينلِهِ، وَرَسُولِهِ، كُنتُمُ لَيقُولُكَ إِنّهَا كُنّا نَخُوشُ وَنَلْعَبُ قُلُ آبِاللّهِ وَمَاينلِهِ، وَرَسُولِهِ، كُنتُمُ تَسْتَهْزِهُوكَ إِنّهَا فَكُ كَنتُم تَسْتَهْزِهُوكَ إِن نَعْفُ عَن طَآبِفَةِ مِنتَهُزِهُوكَ إِن نَعْفُ عَن طَآبِفَةِ مِنكُمْ نَعُدَ إِيمنيكُو إِن نَعْفُ عَن طَآبِفَةِ مِنكُمْ نَعُدَ أَن الله يَكُفُرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا نَزّلُ عَلَيْتُهُمُ فَي الْكِنْكِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ مَاينِ اللّهِ يُكُفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِلّكُو إِذَا مِثْلُهُمُ إِنَّ اللّهَ جَامِعُ اللّهِ مَا لَكُولُهُ إِنَّ اللّهُ عَلَيْمِ اللّهِ يَكُفُرُ بِهَا وَيُسْتَهُزَأُ بِهَا فَلا نَقَعُدُوا مَعَهُمْ حَتّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِلّكُو إِذَا مِثْلُهُمُ إِنَّ اللّهَ جَامِعُ اللّهِ عَلَيْ وَالْكُنوبِينَ فِي جَهَنَّمْ جَيعًا ﴾ "ا.

#### الحسد:

الحسد في اللغة: حسد يحسد ويحسده حسداً، وحسده: إذا تمنى أن تتحول إليه نعمته وفضيلته أو يسلبهما (1).

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله، أبو عمر يوسف بن عبد البر أبو الأشبال الزهــــري، ١/ ١٤٣ (بــــيروت: دار الكتب العلمية).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآيتان:٦٥-٦٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٤٠.

<sup>(</sup>٤) انظر: القاموس المحيط، مادة: حسد، ص ٣٥٣، مرجع سابق.





وفي الاصطلاح: يعرفه القرطبي: -رحمه الله-بقوله:(أن تتمنى زوال نعمة الله عن أحيك المسلم)(١).

ومن أكبر الشواهد على ذلك حسد اليهود للعرب بإنكارهم دعوة المصطفى عليه الصلاة السلام لأنه من العرب وليس منهم فكفسروا بسه حسداً. ويجنح الحسد بصاحبه لاستعظام الـذات واحتقار الآخرين و خصوصاً الأقران.

كما أن الحسد يدفع بصاحبه لإنكار دعوة الخير، وما تحمله مــن الحق المبين.

ودعاة الباطل داخلون في هذا الخضم ويدعون له رغبة في إضلال الناس عن الحق القويم.

### ومن سمات دعاة الباطل الفكرية ما يلي:

- قلة الإيمان وضعف الصلة بالله.
- ابتغاؤهم بعلمهم الدنيا، كما ورد في الحديث: (يبيع دينه بعرض من الدنيا قليل)(٢).
- تمييج العامة وإيغار صدورهم ضد محتمعاتهم وولاة أمورهم رغبة في إحداث الفوضي.

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن، القرطبي، ٧١/١، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث عن أبي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «بَادِرُوا بِالْأَعْمَالِ فِتَنَا كَقِطَعِ اللَّيْلِ الْمُظْلِمِ، بُصْبِحُ الرَّجُلُ مُوْمِنًا وَيُمْسِي كَافِرًا، أَوْيُمْسِي مُؤْمِنًا وَيُصْبِحُ كَافِرًا، يَبِيعُ دِينَهُ بِعَرَضِ مِنَ الدُّنْيَا» صحيح الإمسام مسلم، بَابُ الْحَثُّ عَلَى الْمُبَادَرَةِ بِالْأَعْمَالِ قَبْلَ تَظَاهُرِ الْفِتَنِ، رقم الحديث (١١٨)، ص(١١٠)مرجع





- لي أعناق النصوص وتأويل فهمها فهم يعتقدون ابتداءً ثم يستدلون على هذا الاعتقاد في كثير من الأحيان بالباطل.
  - تقحمهم الفتن والولوغ فيها.
  - زيغهم عن الحق وطريق الهدى.
- إظهار الشفقة والألم على مآسي المسلمين واستعطاف العامة والتأثير
   فيهم بها.
  - إحداث الفجوة بين العلماء والعامة.
    - روح الانمزامية لديهم.
      - الطيش والشطط.
        - الغلظة والجفاء.
      - الخداع والمراوغة.
    - شق عصا الطاعة ومفارقة الجماعة.

### ثانياً: التكوين المعرفي لدعاة الباطل:

مر معنا سابقاً بيان الصلة بين السمات الفكرية والسمات المعرفية لدعاة الباطل وكيف أن بينها ارتباطاً، فكل سمة من تلك السمات لها ما يعضدها من السمات الأخرى، وهكذا فإن التكوين المعرفي ناتج من نواتج الخلل الفكري ومحصلة له.



والحديث عن التكوين المعرفي لدعاة الباطل مما يحتاج له في توضيح أسباب ما عليه القوم من الضلال والانحراف، ومحاولة إيجاد أفضل السبل في التعامل مع واقعهم والتحذير منهم.

فإذا عرفت أبرز سمات التكوين المعرفي لدعاة الباطل كسان الفهسم لحالهم أيسر وكلما خفى معرفة منطلقاقم الفكرية وتكوينهم المعرفي قسل جانب القدرة على التعامل معهم والتحذير من عملهم.

ومن أبرز تلك المكونات المعرفية لدعاة الباطل التالى:

### ١- قلة الفقه في الدين:

إن من أولى صور الخلل في التكوين المعرفي لدعاة الباطــل ضـعف البناء العلمي والمعرفي لهم ومن هنا حساء لسديهم الخلط في الأحكسام والتصورات.

من صور غيّ دعاة الباطل قلة فقهم في الدين، وهو المقتل الذي وقعـــوا فيه؛ فهم تصدروا للدعوة والوعظ وغاب عنهم : (تفقهوا قبل أن تسودوا)<sup>(۱)</sup>.

فلوا ألهم تعلموا وتفقهوا لما ساقهم ذلك إلى طريق الغواية والإغواء ولعلموا علماً يقينياً أهم يهدون بغير هدي النبي ﷺ ويستنون بغير سنته.

### ٢- الجهل:

والجهل هو( اعتقاد الشيء على خلاف ما هو عليه)(١)، ومهما كان نوع الجهل، فهو شر، لأنه يحول بين المرء وبين الاستسلام لله والانقياد له

تَعَلَّمَ أَصْحَابُ النَّبَيِّ ﷺ فِي كِبَر سِنِّهُمْ» انظر: صحيح الإمام البخاري، بَابُ الِاغْتِبَاطِ فِي العِلْم وَالحِكْمَةِ، (۱/ ۲۵) مرجع سابق.



سبحانه بالإذعان والطاعة، ويقطعه عن إقامة دينه على الوجه الذي شرعه تيمية: (والجهل والظلم هما أصل كل شر) "، قال تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْهَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْيِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُۥكَانَ ظَلُومًاجَهُولًا ﴾ (")، ونتيجة لجهل دعاة الباطل بما أمـــرهم الله به فقد اتبعوا المتشابه من نصوص الكتاب والسنة، وتركسوا المحكسم منها، كذلك أخذوا ببعض الأدلة والنصوص وتركوا البعض، ولم ينظروا في عواقب أفعالهم، فأصبحوا دعاة لطوائف وجماعات وأحزاب، يقولسون بغير علم، فضلوا في أنفسهم، وأضلوا غيرهم، كما قال رسول الله علي: (إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً، ينتزعه من العباد، ولكن يقسبض العله بقبض العلماء، حتى إذا لم يبق عالماً، اتخذ الناس رؤوساً، فسئلوا، فسأفتوا بغير علم، فضلوا، وأضلوا)(١) فضعف العلم والجهل هو سبب الضللال المبين، فبيئات الجهل هي البيئات التي ينشط فيها دعاة الضلالة والإضلال، وبيئات العلم والعلماء فيها يضعفون ويتلاشون، فلا إمكانية لبث جهلهم

وضلالهم فيها.

<sup>(</sup>١)التعريفات، على بن محمد بن على الجرجان، تحقيق: إبراهيم الأبياري،١٠٨/١، ط١(بيروت: دار الكتاب العربي، ٤٠٥ هـ..).

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيم، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحرابي ابن تيمية، تحقيـــق محمـــد حامــــد الفقي، ١/٣٧، ط٢ (القاهرة: مطبعة السنة المحمدية، ٣٦٩ ه.).

<sup>(</sup>٣)سورة الأحزاب، الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب: العلم، باب: كيف يقبض العلم، عن عبد الله بن عمرو بـــن العـــاص، رقــــم الحديث (١٠٠)، ص ٢٣، مرجع سابق.



هذا وقد (تسلَّط بعضُ دعاةِ الباطل وأئمةِ الضلال فزيَّنوا للناس دعاءَ الأحجار والتعلُّقَ بالقبور، والتقدُّمَ إليها بأنواع القرابين والنذور)(''.

وأخطر ما على الأمة الدعاة الجهال الذين لا يعرفون العلم ويدعون الناس بجهل وضلال، أو الدعاة المغرضون الذين يعرفون الحسق لكنسهم مغرضون يريدون صرف الأمة عن جادة الصواب.

ومدار هذا الجهل هو مباشرة الدعوة والتصدر لها بلا علم أو فقه.

((دُعَاة على أبواب جهنَّم))، وهذا يُنبِّه إلى خطورة الدعوة، وأثرها ودورها؛ في صلاح المجتمعات وخيريتها، أو هدمها وإفسادها، ومنسها الجهل بالكتاب والسنة، وسوء الفهم لمعانيهما؛ كما قال على القرآن يحسبون أنه لهم وهو عليهم)(٢).

# ٣- الخلل في منهج الاستدلال:

إن الحلل في الاستدلال ينتج عنه تضييع للعلم والدين معاً، ودعـــاة الباطل لديهم هذا التكوين المعرفي الحاطئ في منهج الاستدلال.

وله عدة صور، أهمها:

١- الاعتداد بالرأي في مقابل إقصاء النص، أو تقديم الرأي على
 النص الصريح.

<sup>(</sup>١) فقه الأدعية والأذكار، عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر، ٢/ ١٢٠، ط٦(الكويت: ١٤٢٣هــــ/٢٠٠٩م).

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث عند الإمام مسلم ، ونص الحديث: (قَالَ عَلِيٌّ ﴿ أَيُهَا النَّاسُ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُسولَ اللهِ

﴿ وَمَا خَرُهُ وَهُمْ مِنْ أُمْتِي يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ، لَيْسَ قِرَاءُتُكُمْ إِلَى قِرَاءَتِهِمْ بِشَيْء، وَلَاصَسَائُتُكُمْ إِلَى صِيَامِهِمْ بِشَيْء، يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ يَخْسِبُونَ أَنَّهُ لَهُمْ وَهُوَ عَلَيْهِمْ، لَا تُحَاوِزُ صَلَاتِهِمْ بِشَيْء، وَلَا صِيَامُكُمْ إِلَى صِيَامِهِمْ بِشَيْء، يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ يَخْسِبُونَ أَنَّهُ لَهُمْ وَهُو عَلَيْهِمْ، لَا تُحَاوِزُ صَلَاتُهُمْ لَرَاقِيَهُمْ بَمْرُقُونَ مِنَ الْإِسْلَامِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ»، صَحيح الإمام مسلم، باب التحريض على قتل الخوارج، رقم الحديث (٢٠٤١)، (٢/ ٧٤٨) مرجع سابق.



- ٢- التأويل المذموم لنصوص الكتاب والسنة بسدافع الهسوى ولي أعناق النصوص كي تتوافق وتوجههم الفاسد.
  - ٣- الجرأة على تحريف النصوص بما يخدم منهجهم وجهلهم.

# ٤- التقليد والتعصب:

التقليد هو : (قبول الحق من غير دليل)(١)، أما التعصب فهو: ( تقديم القول المختار على غيره من الأقوال، واتخاذه حجة ملزمــة للآحــ بن لا يجوز مخالفته)(٢)، وهذا جائز في حق العامي (السندي لا يعسرف طسرق الأحكام الشرعية فيما لا يعلم إلا بالنظر والاستدلال من الأحكام)(").

والتقليد المحرم على ثلاثة أوجه (٤):

- ١- الإعراض عما أنزل الله، وعدم الالتفات إليه اكتفاء بتقليد الآباء
  - ٢- تقليد من لا يعلم المقلد أنه أهل لأن يؤخذ بقوله.
- ٣- التقليد بعد قيام الحجة، وظهور الدليل على حسلاف قسول المقلد

(١) الإحكام في أصول الأحكام، أبو محمد على بن حزم، تحقيق: أحمد محمد شــــاكر، ٦٩/٦(بــــيروت: دار الآفاق الجديدة).

<sup>(</sup>٢) أدب الطلب ومنتهى الأرب، محمد بن على الشموكاني، تحقيسق: محمسد صميحي حسلاق، ص٢٦، ط١(القاهرة: مكتبة ابن تيمية، ١٤١٥هـ)

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه، أبو بكر أحمد بن على الخطيب البغدادي، تحقيق: عادل يوسف العزازي، ٢٨/٢ ١٣٣٠٠، ط ١ (الدمام: دار ابن الجوزي، ١٥١٥ هـ.).

<sup>(</sup>٤) إعلام الموقعين عن رب العالمين، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن القيم، تعليق: طه عبد الرؤوف سمعد، ١٨٢/٢ (مصر: مكتبة الكليات الأزهرية، ١٤٠٠هـ.).





ودعاة الباطل هم دعاة الإضلال إذ يتخذون من قسر أتباعهم لتقليدهم بابأ مشرعاً للتلبيس عليهم و دعوهم للبدع والضلالات.

والتعصب للرأى هي صفة غالبة لدى دعاة الباطل فهم لا يتراجعون عن شيء قالوا به أو رأى صدر عنهم، بل نجد أحدهم ينافح عما يقسول إلى آخر مدى. ويندر أن يتراجع منهم أحد إلا من حق عليه الهدى بعهد الضلال.

ومن منهج الإسلام معرفة الحق بدليله لا تقليد الغير بلا دليل، ومما يتصف به دعاة الباطل بكافة صوره وقوعهم في التقليد الأعمى والتعصب للأشياخ؛ ثم إلزام أتباعهم بما هم عليه من الباطل والضلال، ثم التعنيف على من أراد البحث عن الحق بدليله والتضييق عليه، ونعته بأبشع الأو صاف والنعوت.

## التشبث بما كان عليه الآباء والأجداد من المعتقدات الباطلة.

ولعل هذا الأمر هو أحد الدوافع التي تدفع دعاة الباطل لأن يوغلوا في باطلهم، وعدم تركهم لما كان عليه أسلافهم من الضللة فيكبر في نفوسهم تركه مع استبانة سبيله لهم.وهذا من الضلال المبين الذي حـــذر منه الشرع المطهر أيما تحذير، ففيه الخسران المبين قال تعالى: ﴿ إِنَّا وَجَدْنَاۤ ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاتَنرِهِم مُّفْتَدُونَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف، الآية:٣٣.



# ٦- تقحمهم الفتن والولوغ فيها.

إن لدعاة الباطل حرأة في السعاية في تقحم الفتن بكافسة صورها وهيئاتها، فهم لا يتورعون عن إثارة الفتن وإشعال نارها ثم دخولهم فيها كمنظرين لها ومحامين عنها. وهذا يدل على فساد مسلكهم وبطلانه.

وقد دلت النصوص الكثيرة على التحذير عن مواطن الفتن حتى يسلم للمرء دينه ودنياه، وأن لا يكون حطباً لتلك الفتنة، وقد ذكر النبي الله أن في آخر الزمان تكون فتن حسام وملاحم ،وفصل الخيرية للناس فيها بسين ساع فيها ومتوقف ومعتزل وفار بدينه.

#### ٧- الاعتداد بالباطل وتعظيمه:

من أنواع الخلل في التكوين المعرفي لدعاة الباطل والذي استحال لسلوك لا ينفك عنه اعتدادهم بالباطل وتعظيمه في نفوسهم ونفوس أتباعهم، وهذا من أعظم الضلال أن يرى المرء أنه على غير هدى ثم يعتز به وينافح عنه حشية الناس أو رغبة في الدنيا وحظوظها.

### ٨- التعالم:

إن التعالم من الأدواء التي يسعى الشيطان لبثها في نفوس دعاة الباطل، لأنه يفضي بصاحبه إلى الضلالة والانحراف، وأصحابه يلبسون لباس الدين، ويضربون الدين بالدين، وهم من الذين ينطبق عليهم قوله تعالى: ﴿ قُلَ هَلْ نُنَيِّنُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ





يَعْسَبُونَ أَنَهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾ (١)، وهذه الآيات عامة في كل من عبدالله على غير هدي صحيح يحسب أنه مصيب فيه، وأن عمله مقبول وهو مخطئ (١). أبرز وجوه مخالفة دعاة الباطل لمنهج الحق:

إن لمخالفة منهج الحق لدى دعاة الباطل عدة وجوه يعرفون بحسا ويتميزون ومن خلال هذا المحور سيتم تسليط الضوء على أبسرز تلك الوجوه التي يندرج تحتها ما دونها من وجوه عدة.

- مباينتهم المنهج الصحيح في الدعوة إلى الله واتخاذهم منهجاً مبتدعاً وطريقة ضالة لا يسندها دليل صحيح.
  - انحرافهم في قواعد الاستدلال والنظر.

وبيّن سبحانه أن جماع صفات دعاة الباطل أنه الكفر، ومآل دعواتهم هو الضلل والبوار، فقال تعالى: ﴿ وَمَا دُعَاهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلّا فِي ضَلَالِ ﴾ (")، وقال سلحانه: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُوا مِن دُونِ ٱللّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمةِ وَهُمْ عَن دُعَاآبِهِمْ غَنِلُونَ ﴾ (").

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآيتان: ١٠٤-١٠٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم، ابن كثير، ١٤٤/١، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحقاف، الآية: ٥.





# المبحث الثالث السبل المعينة في التحذير من دعاة الباطل المعاصرين

بعد الاستعانة بالله تعالى فإن هناك سبلا كفيلة في التحذير من دعاة الباطل المعاصرين، وفي هذا المبحث سيتم الحديث عن أهمها.

فقد اعتنى السلف الصالح – رحمهم الله – بتبيين سبيل الجسرمين، والتحذير من مناهج المبتدعين، وأصناف الزائغين، وقد قاموا بذلك نصرة لدين الله، وأداء لواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وذباً عسن حياض الدين ألا يدخل فيه ما ليس منه.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (ومثل أئمة البدع مسن أهل المقالات المخالفة للكتاب والسنة، أو العبادات المخالفة للكتاب والسنة، فإن بيان حالهم، وتحذير الأمة منهم واحب باتفاق المسلمين، حتى قيل للإمام أحمد بن حنبل: الرجل يصوم ويصلي ويعتكف، أحب إليك أو يتكلم في أهل البدع؟ فقال: إذا قام وصلى واعتكف فإنما هو لنفسه، وإذا تكلم في أهل البدع فإنما هو للمسلمين، هذا أفضل. فبين أن نفع هذا عام للمسلمين في دينهم من جنس الجهاد في سبيل الله، إذ تطهير سسبيل الله ودينه منهاجه وشرعته، ودفع بغي هؤلاء وعدوالهم على ذلك واحب على الكفاية باتفاق المسلمين، ولولا من يقيمه الله لدفع ضرر هولاء لفسله الله الدين وكان فساده أعظم من فساد استيلاء العدو من أهل الحرب، فان





هؤلاء إذا استولوا لم يفسدوا القلوب وما فيها من الدين إلا تبعاً، وأمـــا أولئك فهم يفسدون القلوب ابتداء) (١).

ودعاة الباطل يزينون باطلهم بعدة طرق وسبلهم في ذلك كثيرة، إلا أن أخطرها قاطبة ما تلبس بلبوس النصح والديانة، حيث يقومون بإضلال الناس باسم الدين، زيغاً منهم، ومن صور ذلك تمييج الفتن في المحتمعات الآمنة.

ويمثلهم في العصور الأولى إلى وقتنا المعاصر دعاة الخـــوارج، فهـــم دعاة على أبواب جهنم من أطاعهم قذفوه فيها.

فهم لم يقتصروا على الباطل في ذوات أنفسهم بل يدعون إلى النار قسال تعسالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَّةً يَكْعُونَ إِلَى ٱلنَّكَارِّ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ لَا يُصَرُّونِكَ ﴾ (٢). من هنا وجب التحذير منهم.

إن كل من دعا إلى ضلالة أو بدعة أو فتنة أو شر فهو مقتف أثر دعاة الباطل، فبدعة الخروج على الأئمة أعظم ما أضّر بالأمة الإسلامية على مــر العصور وتعاقبها، ومن أصناف دعاة الباطل من يدعو إلى ضلالة وبدعسة فعليه وزرها ووزر من عمل بما إلى يوم القيامة مصداقاً لقــول الــنبي ﷺ في الحديث عن أبي هُرَيْرَةَ عِنْ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى: (مَنْ دَعَا إِلَى هُـــدّى كَانَ لَهُ مِنَ الأَحْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ يَتَّبِعُهُ لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا،

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيـــب عبـــد الـــرحمن بـــن قاســـم،٢٣١-٢٣٢-٢٣٢، ط١(الرياض: ١٣٨١هـ.).

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الآية: ٤١.

وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلَالَةٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الإِثْمِ مِثْلُ آثَامِ مَنْ يَتَّبِعُهُ، لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئًا)(١)ويدخل فيه كل داعية إلى بدعة مضللة أو فتنة مزيفة أو فهم معوج.

ومن السبل المعينة في التحذير من دعاة الباطل المعاصرين النهي عن محاراتهم في دعوقم، أو الاستماع لهم، أو تبني ما يدعون له، بل أمر الله سبحانه بالاستسلام له تعالى وحده فهو رب العالمين ورب الإنس والجن أجمعين، فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ لَمّا جَآءَنِ ٱلْبَيّنَتُ مِن رّبي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (١٠).

وبيّن حقيقة ما يدعون إليه إذ به الضرر المحض والخسارة البينة، ولا نفع فيه، قال تعالى: ﴿ يَدْعُواْ لَمَن ضَرُّهُ وَ أَقْرَبُ مِن نَفْعِهِ لَهِ لَيَسَ الْمَوْكَ وَلَيْلُسَ الْمَوْكَ وَلَيْلُسَ الْمَوْكَ وَلَيْلُسَ الْمَوْكَ وَلَيْلُسَ الْمَوْكَ وَلَيْلُسَ الْمَوْلِي وَلَيْلُسَ الله التحذير من غشيان محالسهم، أو الاستماع لهم.

يقول ابن بطة -رحمه الله- في شأن أهل البدع: (ولا تشاور أحـــداً من أهل البدع في دينك، ولا ترافقه في سفرك، وإن أمكنك أن لا تقربــه في حوارك. ومن السنة مجانبة كل من اعتقد شيئاً مما ذكرناه -أيمن البدع- وهجرانه والمقت له، وهجران مَنْ والاه ونصره وذبَّ عنه وصـــاحبه وإنْ

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سننه، وقال «هَذَا حَدِيثٌ حسَنٌ صَحِيحٌ»، باب ما جاء فيمن دعا إلى هدى فاتبع أو إلى ضلالة، رقم الحديث (٢٦٧٤) ٥ / ٤٣)، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ٦٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، الآية: ١٣.

كان الفاعل لذلك يظهر السنة). (١) فهم لم يقتصروا علسى الشر علسى أنفسهم بل يدعون إلى النار". ودعاة الباطل يحرضون الناس على:

- الخروج على الولاة.
  - شقّ عصا الطاعة.
    - مفارقة الجماعة.
- نزع البيعة من أعناقهم.

(فهناك دعاة التبديع والتكفير والتفسيق العام والخاص، والذين ارتحلوا منهج الغلو والإفراط، وراحوا يحكمون على الناس وفق ذلك وبطريقة أبعد ما تكون عن منهج الله وعن مبادئ الإسلام وسننه، ونتيجة لذلك صار بعضهم ضحية لهؤلاء الدعاة الواقفين على أبسواب جهنم، وحطباً يوقدون بها نارهم ويشعلون بها فتيلهم)(٢).

وكان عبد الله بن سبأ رأس الفتنة يقول لأتباعه: الهضـــوا في هــــذا الأمر بالطعن في أمرائكم.

<sup>(</sup>١) الإبانة الكبرى، أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن محمد بن حمدان العُكْبَري المعروف بابن بُطَّة العكـــبري (المتوفى: ٣٨٧هــــ) ص٢٦٢، حققه: د. يوسف بن عبد الله بن يوسف الوابل الطبعة: الأولى (الرياض: دار الراية للنشر والتوزيع، ١٤١٥هــــ)

 <sup>(</sup>۲) وقفات مع حديث حذيفة بن اليمان في الفتن وسبل النحاة منها، سليمان بن عبد الله أبا الخيل، ص
 ۲(الرياض: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ۱۶۳۲ هـــــ ۲۰۱۱م).

قال تعالى: ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَاَذْكُرُواْ يَعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعْدَاءٌ فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوكِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمْ ءَاينتِهِ - لَعَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ﴾ (١٠.

إن دعاة السوء والضلال يقودون الناس إلى مهاوي الردى والعجسز والجهالة، فهم لما كانوا جهلاء في ذوات أنفسهم دعوا الناس للجهل والغي والضلالة، فدعاة الباطل لا يقتصرون على الشر في ذوات أنفسهم بل يدعون الناس إلى هذا الشر خداعاً وإضلالاً.

ومن دعاة السوء دعاة الانحراف الفكري وتعمد الإضسلال عسن قصد، هدفهم في هذا إفساد المجتمع وإضلاله بدعواتهم المريضة المنحرفة.

وكل من دعا إلى ضلالة أو بدعة وكل من دعا إلى فتنة فهو داخل دخولاً أصلياً في دعاة الباطل.

وحيث إن أعظم الفتن فتنتان: فتن الشبهات، وفتن الشهوات، فأما الأولى فعلاجها العلم وأما الثانية فعلاجها الإيمان والتقوى.

ودعاة الباطل هذا ميدالهم في الدعوة لهاتين الفتنتين؛ بالتلبيس على الناس دينهم وإضلالهم، أو دعوتهم إلى شهوات الدنيا وزخرفها.

ولما كان من منهجهم تأجيج العواطف وشحن النفوس عبر أساليب ملتوية من تزيين القول وتزييف الحقائق. كان من الضروري التأكيد على ترسيخ مبادئ الجماعة في الأنفس والمجتمعات. إن تحقيق الاعتصام مسن غائلة دعاة الباطل هو لزوم جماعة المسلمين وإمامهم.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية:١٠٣.

- وتجميل المعاصي وتبديل أسمائها من صور سعاية دعـاة الباطــل المعاصرين.

وقد قسَّم الإمام ابن القيم الناس في معرفة الحق وأهله والباطل وأهله إلى أربعة أقسام فقال -رحمه الله-: ﴿ وَالنَّاسُ فِي هَذَا المُوضِعُ أَرْبُعُ فُسِرَقَ: الفرقة الأولى: من استبان له سبيل المؤمنين وسبيل المحرمين على التفصيل علماً وعملاً، وهؤلاء أعلم الخلق. الفرقة الثانية: من عميت عنه السبيلان من أشباه الأنعام، وهؤلاء بسبيل المحرمين أحضر ولها أسلك. الفرقة الثالثة: من صرف عنايته إلى معرفة سبيلالمؤمنين دون معرفة ضدها، فهو يعسرف ضدها من حيث الجملة والمخالفة، وأن كل ما خالف سبيل المؤمنين فهو باطل، وإن لم يتصوره على التفصيل، بل إذا سمع شيئاً مما خالف سبيل المؤمنين صرف سمعه عنه، ولم يشغل نفسه بفهمه ومعرفة وجه بطلانه)(١)

فطلب حذيفة على معرفة أوصاف دعاة الفتنة ليحذرهم.

قال الشيخ عبد العزيز بن باز -رحمه الله -: ( لا شك أن الواجــب هو منع دعاة الباطل، وهم الذين يضايقون أهل العلم والخير، وربما جـــرُّ ذلك إلى منعهم من المساجد بأسباب دعاة الباطل فيمنع غيرهم بأسباهم، فإذا مُنع أهل الباطل؛ استقام الطريق، واتسع المحال لدعاة الحق)(٢).

<sup>(</sup>١) الفوائد لابن قيم الجوزيه، ص: ١١١، الطبعة الثانية (بيروت: دار الكتب العلمية، ١٣٩٣ هــ -١٩٧٣ م)

<sup>(</sup>٢) بحموع فتاوي ومقالات متنوعة، عبد العزيز بن باز، ٥/ ٢٥٢ ، الطبعة الثانية (الريساض: رئاســـة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، ١٤٢٣ هـ...).

قال تعالى: ﴿ وَقَيَّضَ نَا لَمُدُ قُرَنَآءَ فَزَيَّنُوا لَهُمُ مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ أَلْقَوْلُ فِي أَمْرِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِّنَ ٱلْجِيْزِ وَٱلْإِنسِ ۗ إِنَّهُمْ كَانُوا خَيْدِينَ ﴾ ('').

وفيه بيان وصف دعاة الباطل وقرنائهم، ودعاة الحق وأوليائهم، بما يوضح سماتهم للناس جميعا في جميع العصور:

(أما دعاة الباطل فمن شألهم إغواء الخلق، وإغراؤهم على مقاومة الحق، وهم مع تزون بالباطل الذي هم عليه، مصرون على التمسك به الايحاولون أن يعيدوا فيه النظر، ولا أن يستبدلوا به غيره أبداً، وبحكم الغواية التي اختاروا طريقها لايجدون لهم أي أنس أومتعة في الحياة، إلا في معاشرة قرناء السوء ومتابعتهم، والثقة بوساوسهم في جميع الشؤون)(٢).

ويدخل في وعد الشيطان وأمانيهم أي كون من أوليائه من الإنس، وهم قرناء السوء الذين يزينون للناس الضلال والمعاصي، ويمسدونهم فى الطغيان وينشرون مذاهبهم الفاسدة وآراءهم الضالة التي يبتغون بها الرفعة والحاه والدنيا والمال، وهؤلاء يوجدون في كل زمان ومكان.

(وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلا غُرُوراً) أي: (وما يعدهم الشيطان إلا باطلا يغترون به ولا يملكون منه مايحبون، فيزين لهم النفع في بعض الأشياء وهي مشتملة على كثير من الآلام والمضار فالزاني أوالمقامر

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ٢٥.

 <sup>(</sup>۲) تفسير المراغي، أحمد بن مصطفى المراغي (المتوفى: ۱۳۷۱هـ..)، ٥/ ۱۹۲، ط۱ (مصر: شسركة مكتبــة ومطبعة مصطفى البابي الحليي وأولاده، ۱۳٦٥ هــــ -۱۹٤٦ م).

**D** 

أوشارب الخمر يخيل إليه أنه يتمتع باللذات بينما هو في الحقيقة يتمتع بلذائذ وقتية تعقبها آلام دنيوية طويلة المدى، وخيمة العواقب، إلى عذاب أخروى لاي علم كنهه إلا من أحاط بكل شيء علماً. وبعد أن بين حال أولياء الشيطان وما يعدهم به الشيطان-ذكر عاقبتهم فقال: (أولئِكَ مَأُواهُمْ جَهَنَّمُ وَلا يَجِدُونَ عَنْها مَحِيصاً) أي أولئك الذين يعبت بهم الشيطان بوسوسته، أو بإغواء دعاة الباطل من أوليائه، مأواهم جهنم لا يجدون عنها مهربا يفرون إليه، إذ هم بطبيعتهم ينجذبون إليه اويتهافتون عليها تمافت الفراش على النار، فتصلى وجوههم وجنوهم وظهورهم). (1)

ورغم وضوح هذا الأمرِ وكثرةِ الشواهد عليه، وظهور دلالتها على ذلك إلاَّ أنَّ مِن الناس مَن لا يزال يفتُ في عضدهم دعاةُ الضلال وأثمة الباطل، في شبّه ونعليهم الأمورَ، ويلبسون عليهم الحقائق، ويزيّنون لهم الباطل، وقد حاف النبي على أمّته من الأئمّة المضلّين، وهمذا السذي خافه النبي على أمته قد وقع في بعض فترات التاريخ، حيث تسلّط بعضد عاةِ الباطل وأئمةِ الضلال فزيّنوا الباطل للناس (٢)

وإنما الغرض التنبيه على أن دعاة الباطل المخالفين لما حساءت بسه الرسل يتدرجون من الأسهل والأقرب إلى موافقة الناس إلى أن ينتهوا إلى هدم الدين بالكلية والقضاء عليه.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير المراغي، مرجع سابق ١٦٢/٥٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: فقه الأدعية والأذكار، عبسد السرزاق بسن عبسد المحسسن البسدر، ۲/ ۱۲۰، ط۲(الكويست: ۲۳ ۱۶۳).



# ومن السبل المعينة على تجنب الوقوع في حبائل دعاة الباطل:

- الفقه في الدين.
- الصدور عن رأي العلماء الراسخين والالتفاف حــولهم؛ فهــم ينظرون إلى الأمور من منظار الشرع المطهر لا الهوى والعواطف.
- اعتزال مواطن الريب والفتن.إذ أن الدفع أولى من الرفع كما قيل. ويمكن تلخيص السبل في التالي:
- البعد عن مجالسة دعاة الباطل والاستماع لهم. ففي قوله ولله على مسن حديث حذيفة الشهير: (على أبواب جهنم)، تحذير عظيم مسن مغبة الإنصات والاستماع لهؤلاء الدعاة، فإن مصيره سيكون عذاب الله وسخطه يقول الشيخ ابن باز رحمه الله -: (الواجب الحذر، فدعاة الباطل كثيرون، والمشيعون للباطل كثيرون، فالواجب التثبت وعدم الإصغاء إلى أهل الباطلل والإشاعات الباطلة) (۱).
  - بيان عوار منهجهم وأنه مخالف لمنهج النبي على والسلف الصالح.
    - الرد على شبههم وتفنيدها بالدليل والبرهان والحجة.
- لزوم جماعة المسلمين والتحذير من مفارقة الجماعة، إذ إلها سبب
   كل شر.

<sup>(</sup>١) بحموع فتاوي ومقالات متنوعة، عبد العزيز بن باز، ٩/ ١٠٦، مرجع سابق.



قيام من ولاه الله أمر المسلمين بالأخذ على أيدي دعاة الباطل ومنعهم من إضلال الناس والاحتساب عليهم لاقترافهم هذا المنكر الشنيع. يقول الشيخ ابن باز – رحمه الله -: (لأن الناس في أشد الحاجة إلى قمع المبطل ونصر الحق، ونصر المظلوم والقضاء على الظالم ولاسيما في هذا العصر، الذي اشتدت فيه غربة الإسلام وكثر فيه دعاة الباطل، وانتشرت فيه أنواع الإفساد في غالب المعمورة، واختلط الحابل بالنابل والظالم بالمظلوم، والمفسد بالمصلح والجاهل بالعالم)(١).

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوي ومقالات متنوعة، عبد العزيز بن باز،٢٣١/ ٤٣١، المرجع السابق.





#### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته سبحانه تتم النعم، حيث اكتمل هذا البحث الذي عُني ببيان بعض من سمات دعاة الباطل المعاصرين ،حيث تبين مسن خلال محاور البحث جملة من سمات دعاة الباطل التي تميزهم عن غيرهم من الدعاة، وقد أظهرت فساد ما هم عليه وزيغ منهجهم، وقد حساول البحث بيان بعضاً من أسباب انحرافهم عن المحجة البيضاء ومفارقتهم لمنهج السنة والجماعة وأئمة الهدى في باب القيام بواجب الدعوة وانحرافهم عنه وكيف ألهم حالفوا هذا المنهج واتصفوا بجملة صفات وسمات أبعدهم عن منهج الحق، وقربتهم لمنهج الباطل، وكان نتيجة ذلك ضلالهم وإضلالم واضلال بعضها، حيث لغيرهم، وأن كانوا سبباً في تفرق أمة الإسلام وإضلال بعضها، حيث استحقوا بكل حدارة وصفهم بدعاة جهنم.

## النتائج:

- أن سبب كل ضلال هو الجهل، ومن ذلك جهل دعاة الباطل فكانوا
   سبباً في إضلال الناس ودعوهم لجهنم.
- أهمية الفقه في الدين وأنه هو السبب الرئيس في نجاة المرء في شأنه كله.
- أن في اتباع الهوى زيغاً عن الهدى وتنكباً عن الصراط المستقيم، إذ أن الهوى يقود دعاة الباطل في كل زمان ومكان.





- الحذر من الفرقة واتقاء الفتنة ودعاة الضلال دعاة النار.
- التأكيد على أن المخرج من الفتن في الاعتصام بأوامر الله والحفـــاظ على الجماعة.
  - أن كل من دعا إلى ضلالة فهو داخل ضمناً في زمرة دعاة الباطل.
- أن حب الرئاسة والتصدر أحد دوافع دعاة الباطل المعاصرين، وهـو سمة بارزة من سماتهم لا يكادون يتخلصون منها.
- أن التعصب للرأى والغرور وتسفيه الآخرين صفة لدعاة الباطل، كسوهم يرون ألهم على الحق المبين الذي لا يماريهم فيه إلا جاهل سفيه.
- محاولة إبعاد الناس وتحذيرهم من دعاة الضلالة وخصوصاً تحـــذير النشء منهم ومسالكهم.
  - لا يتم التحذير من أهل الأهواء إلا بذكر سماهم ومخالفتهم لمنهج الحق. التوصيات:
- أهمية اتحاه بعض الدراسات والأبحاث العلمية لتقصى الأسباب النفسية والاجتماعية التي تدفع دعاة الباطل لسلوك هذا المسلك، وكيف يتم التعرف على أفضل السبل لمعالجة انحرافهم.
- الحاجة لتوجيه بعض الدراسات الدعوية لبيان الظروف التاريخيــة الـــــــــة دفعت لنشوء دعاة الباطل في بعض العصور وتكاثرهم في عصور أحرى. هذا وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

# المراجع

- الإبانة الكبرى لابن بطة، أبو عبد الله عبيد الله بن محمد بن محمد بن حمدان العُكْبَري المعروف بابن بَطَّة العكبري (المتسوفي: ٣٨٧هــــــ) حققه: د. يوسف بسن عبسد الله بسن يوسسف الوابسل الطبعسة الأولى(الرياض: دار الراية للنشر والتوزيع، ١٤١هـــ)
- الإحكام في أصول الأحكام، أبو محمد على بن حزم، تحقيق: أحمد محمد شاكر (بيروت: دار الآفاق الجديدة).
- أدب الطلب ومنتهى الأرب، محمد بن على الشوكاني، تحقيق: محمد صبحى حلاق، ط١ (القاهرة: مكتبة ابن تيمية، ١٤١٥هـ)
- إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري، أحمد بن محمد بـن أبي بكـر القسطلاني، ط٧ (مصر: المطبعة الكبرى الأميرية، ١٣٢٣هـ)
- إعلام الموقعين عن رب العالمين، أبو عبد الله محمد بن أبي بكر ابن القيم، تعليق: طه عبد الرؤوف سعد، (مصر: مكتبـة الكليـات الأزهريـة، ٠٠٤١ه...).
- أسس الدعوة وآداب الدعاة، محمد السيد الوكيل (القاهرة: دار الطباعـة والنشر الإسلامية).
- الشنقيطي، إشراف: بكر بن عبد الله أبو زيد، ط١ (مكة المكرمة: دار عالم الفوائد، ٢٦٦ ه\_.



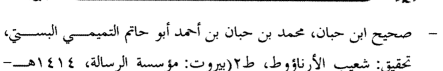
- اقتضاء الصراط المستقيم، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام الحراني ابن تيمية، تحقيق محمد حامد الفقى، ط٢ (القاهرة: مطبعة السينة المحمدية، ٩٢٣١ه...).
- البحر الزخار، أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البـزار، تحقيـق: محفوظ الرحمن زين الله، ط١ (المدينة المنورة: مؤسسة علوم القرآن، 18.9
- بدائع الفوائد، شمس الدين محمد بن أبي بكر ابن القيم، ط١ (مكة المكرمة: دار عالم الفوائد، ١٤٢٥هـ...).
- بداية الانحراف ونهايته، أبو النصر محمد بن عبد الله الإمام، ط١ (صنعاء: دار الآثار، ۱٤۲۸ هـ.).
- تاج العروس من حواهر القاموس، محمد مرتضي الحسيني الزبيدي (الكويت" الجحلس الوطني للثقافة والفنون، ٢٠٠٤م).
- التعريفات، على بن محمد بن على الجرجاني، تحقيق: إبراهيم الأبياري، ط ۱ (بيروت: دار الكتاب العربي، ٥٠٥ هـ).
- تفسير القرآن العظيم، للإمام عماد الدين أبي الفداء إسماعيل ابن كشير القرشي الدمشقي(بيروت: دار إحياء التراث العربي).
- تفسير المراغي، أحمد بن مصطفى المراغى (المتسوفي: ١٣٧١هــــ)، ٥/ ١٦٢، ط١ (مصر: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبيي وأولاده، ٥٢٣١ هـ -٢٤٩١ م).



- جامع بيان العلم وفضله، أبو عمر يوسف بن عبدالبر أبو الأشبال الزهري، (بيروت: دار الكتب العلمية).
- الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القسرطبي، (بيروت: دار الكتاب العربي).
- الجامع الصحيح للإمام البخاري،ط٢ (الرياض: دار السلام، ١٤٢١هـ).
- الخوارج تاريخهم وآراؤهم الاعتقادية، غالب عــواجي، ط٣(دمنــهور: مكتبة السنة، ١٤١١هـ..).
- الدعوة الإسلامية -أصولها ووسائلها-، أحمـــد غلــوش (بــيروت: دار الكتاب اللبناني، ١٩٨٧م).
- الرحيق المختوم، صفى الرحمن المباركفوري، ط١٧(المنصورة: دار الوفاء، ٢٦٤ ١ه -- ٥٠٠٠م).
- سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، محمد ناصر الدين الألباني، بدون طبعة (الرياض: مكتبة المعارف للنشـــر والتوزيـــع، 01318\_\_\_).
- سنن الترمذي، عيسى بن محمد بن عيسى السلمى الترمذي، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرينط۲(الرياض: دار السلام، ۱٤۲۱هـ.).
  - سنن ابن ماجه، ط۲ (الرياض: دار السلام، ۲۱ ۱ه...).
- صحيح البخاري، الحافظ أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري (الرياض: دار السلام، ٢١١٥).

۱۹۹۳م).





- صحیح مسلم، للإمام أبي الحسین مسلم بن الحجاج بن مسلم القشیري النیسابوري، ط۱ (الریاض: دار السلام،۱۶۱۹هـــ-۱۹۹۸م).
- عون المعبود، أبو الطيب عبد العظيم آبادي، تحقيق: عبد الرحمن محمد عثمان، ط٣(بيروت: دار الفكر، ١٣٩٩هـ.).
- الفروق اللغوية، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن هلال عسكري، (دار الكتب العلمية، ٨٠٠٨م).
- فقه الأدعية والأذكار، عبد الرزاق بن عبد المحسن البدر، ط٢(الكويست: 12٢هـــ/٢٠٠٣م).
- الفقيه والمتفقه، أبو بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، تحقيق: عـــادل يوسف العزازي، ط١ (الدمام: دار ابن الجوزي، ١٤١٥هــــ).
- الفوائد لابن القيم الجوزيه، الطبعة الثانية(بيروت: دار الكتب العلميسة، ١٣٩٣ هـــ -١٩٧٣ م)
  - فيض القدير، عبد الرؤوف المناوي، ط۲ (بيروت: دار الفكر، ۱۳۹۱م).
- القاموس المحيط، محد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبسادي (بسيروت: مؤسسة الرسالة، ١٤١٣هـ).
- بحموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب عبد السرحمن بسن قاسم، ط ( (الرياض: ١٣٨١هـ).



- بحموع فتاوى ومقالات متنوعة، عبد العزيز بن باز، الطبعة الثانية
   (الرياض: رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، ١٤٢٣ هـ)
- مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر بن عبد القادر السرازي(بسيروت: دار الكتب العلمية، ١٤١٤هـــ).
  - مفتاح دار السعادة، ابن القيم، ط١(الرياض: دار زمزم، ١٤١٤هـ).
    - المسند، أحمد بن حنبل، ط۱ (بیروت: دار الرسالة، ۲۰ ۱ هـ).
- معجم المصطلحات الأدبية المعاصرة (عرض وتقديم وترجمــــة)، ســـعيد علوش، ط١(بيروت: دار الكتاب العربي، ١٩٨٥م).
- المعجم الكبير،أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني، تحقيق: حمدي بن عبد الجيد السلفي، ط٢(الموصل: مكتبة الزهراء، ١٤٠٤هـ.، ١٩٨٣م).
- معجم مقاییس اللغة،أبو الحسین أحمد بن فارس بن زكریا، تحقیق: عبد السلام محمد هارون، ط۲ (بیروت: دار الجیل، ۱۶۲۰هـــ-۱۹۹۹م).
- الملل والنحل، محمد الشهرستاني، تحقيق: محمد الفاضلي، طه(بــــيروت: المكتبة العصرية، ١٤٢٩هــــ).

# البحث رقم (٢)

# مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل

# الدعوي المؤسسي

(دراسة ميدانية تحليلية على عيّنة من مكاتب دعوة الجاليات في مدينة الرياض)

إعداد

د. لولوة بنت سليمان الغنام





#### مقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه، ونستغفره، ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، أما بعد:

فإن الجودة تعد مصطلحاً جديداً في وقتنا الحاضر كعلم قائم وفق معايير ونظم دقيقة، تهدف إلى رفع مستويات الأداء في أي مؤسسة ؟ سواء أكانت رسمية أم تطوعية، وقد ارتبط هذا المصطلح بعلماء معاصرين أسهموا بإبراز هذا المفهوم، وتطبيقه في واقع العمل مما أحدث نقلة كبيرة في مستوى الخدمة والإنتاج للمؤسسات التي التزمت بها، إلا أن الدين الإسلامي سبق مفكري وعلماء هذا العصر في وضع لبنات الجودة، والتأكيد على الالتزام بها بدءاً من إجادة العبادات التي هي بين العبد وربه، وانتهاء بالأعمال اليومية التي يقوم بها الفرد.

ولأن العمل الدعوي في أصله عبادة من أجل العبادات والطاعات بسمو هدفها؛ بدعوة الناس لعبادة الله رب العالمين؛ فإن تطبيق الجودة في مراحلها من الأهمية بمكان؛ سيما إذا كان العمل مؤسسياً يقوم على التنظيم والتخطيط لتحقيق هذا الهدف، وذلك بنشر مفهوم الجودة بين العاملين بها، والسعي إلى تطبيق مبادئها ومعاييرها التي تؤدي إلى التطوير والتحسين المستمر للعمل، ومع ما سبق من أهمية الموضوع؛ فإن من أساب اختياره:



- ضرورة إبراز مبادئ إدارة الجودة الشاملة وفق أسس هسذا العلسم الحديث، مع ربطه بالعمل الدعوي الذي يقوم على أسس شرعية ثابتة.
- الحاجة لمعرفة واقع مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل السدعوي المؤسسى، مع إلقاء الضوء على ما يعيق تطبيقها بحدف تلافيها مسن قبل العاملين في المؤسسات الدعوية.
  - الحاجة لتحديد مواطن التفعيل والإعاقة لمبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي.

#### أهداف الدراسة:

- بيان مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسى.
- التعرف على واقع مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الــدعوي المؤسسي.
- إبراز معوقات تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسى.

#### الدراسات السابقة:

من خلال البحث في قواعد المعلومات تبين للباحثة: أن موضوع مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي لم يطرح سابقا؛ فغالب الدراسات تحدثت عن الجودة ومبادئها ومعاييرها، أو العمل المؤسسي بشكل عام، إلا أن أهمها فيما وقفت عليه في هذا الموضوع:





بحث: تطبيقات الجودة في الجمعيات الخيرية/ إعداد: د.عبد الله (۱) الخراشي .

والبحث في (٢٥) صفحة؛ وجاء لمعالجة موضوع تطبيق الجودة في الجمعيات الخيرية من خلال دراسة ميدانية شملت عشرين جمعية خيرية بمختلف مناطق المملكة، وقد ذكر الباحث بأن طبيعة البحث لا تحتمل التفصيل في وضع معايير تفصيلية قابلة للقياس لكل العناصر، بقدر ما هي إثارة للموضوع يرجى أن تتبعها خطوات عملية من المهتمين والمتخصصين، وقد تناول في بحثه: مفهوم الجودة، وأهدافها، ومتطلبات تطبيق الجودة؛ مثل: زرع الفكرة في ثقافة المؤسسة، والتعليم والتدريب، والاستعانة بالاستشاريين، والتشجيع والحفز، والإشراف والمتابعة. ثم تحدث عن خصائص الجودة ذات الصلة بالخدمات، ومجالات تطبيق الجودة في الجمعيات الخيرية؛ موضحاً أنه لا يمكن تقييد الجمعيات الخيرية بتطبيق الجودة بشكل شامل في جميع المجالات لأن عملها خيري، واقترح بعض المجالات التي يرى الباحث أهميتها مثل: مجال البرامج، ومجال القوى العاملة، ومجال الموارد المالية، ومجال محور التنظيم الإداري.

وفي المقابل فإن هذا الدراسة تتحدث عن مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي، وتسعى للتعرف على واقع تطبيقها، ومعوقات التطبيق من خلال دراسة ميدانية على عينة من مكاتب دعوة الجاليات في مدينة الرياض.

<sup>(</sup>١) البحث منشور في موقع المفكر الدعوية / www.dawahmemo.com.





# التعريف الإجرائي لعنوان الدراسة:

القواعد الأساسية التي يرتكز عليها العمل الدعوي المؤسسي؛ وفق مبادئ إدارة الجودة الشاملة العالمية ؛ بهدف رفع مستوى إتقان العمل. مناهج الدراسة وأداتما:

هذه الدراسة من الدراسات الوصفية القائمة على ثلاثة مناهج من مناهج البحث العلمي؛ وذلك لقيامها على جانبين: الجانب النظري، وفيه يتبع المنهج الاستقرائي؛ وهو:

« الحكم على الكلي بما يوحد في جزيئاته جميعاً... فالاستقراء يدرس بعض الجزئيات والظواهر بغية الكشف عن العلل و العلاقات التي تحمع بينها لنصل بهذا إلى معرفة القوانين العامة أو القضايا الكلية » .

أما الجانب الثاني فهو الجانب الميداني والذي يقوم على المنهج المسحي الذي يهدف إلى: وصف الظاهرة المدروسة من حيث طبيعتها ودرجة جودها، والذي يمكن تطبيقه على مجموعة واحدة أو مجموعتين .

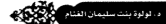
والمنهج التحليلي: « وهو المنهج الذي يعتمد على جمع المعلومات التي تتعلق بأي نشاط كان، ثم تحليل تلك المعلومات المجموعة لاستخلاص ما يمكن استخلاصه منها» .

<sup>(</sup>١) انظر التعريف بإدارة الجودة الشاملة ومبادئها في ص٦ من هذا البحث..

 <sup>(</sup>۲) مناهج البحث وآداب الحوار والمناظرة / د. فرج الله عبد الباري، ص٤٦، دار الأفاق العربية، القاهرة،
 الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م..

<sup>(</sup>٣) انظر: المدخل إلى البحث في العلوم السلوكية/ د. صالح بن حمد العساف، ص١٩١، مكتبة العبيكسان، الرياض، ط٢، ١٤٢١هـ...

<sup>(</sup>٤) مناهج البحث وكتابتها/ يوسف بن مصطفى القاضى، ص٨٩، دار المريخ، الرياض، ١٤٠٤هـ...





ويتم جمع معلومات الدراسة من خلال أداة البحث: الاستبيان ؟ لجمع بيانات كمية وكيفية للإجابة على تساؤلات البحث.

### مجتمع الدراسة وعينتها:

محتمع الدراسة سيكون -بمشيئة الله- كما يلي:

مكاتب الدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات في مدينة الرياض، وتمدف هذه الدراسة إلى تعميم نتائجها على مكاتب الدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات في المملكة العربية السعودية بشكل عام.

أما عينة الدراسة:

فهي تشمل مكاتب دعوة الجاليات في مدينة الرياض، بواقع (٥٦) عيّنة عشوائية من الأعضاء العاملين في أربعة مكاتب تمثل التوزيع المناطقي لمدينة الرياض وذلك كما يلى:

- المكتب التعاوي للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بشمال الرياض.
  - المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالروضة.
  - المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالشفاء.
  - المكتب التعاوني للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالبديعة.

#### تساؤلات الدراسة:

ستجيب هذه الدراسة - بمشيئة الله - عن التساؤلات التالية:

# أ) التساؤلات المتعلقة بالجانب النظرى:

- ما تعريف إدارة الجودة الشاملة، وما أبرز مبادئها؟





- ما المقصود بالعمل الدعوي المؤسسي، وما أبرز خصائصه؟
- ما مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسى؟

# ب) التساؤلات المتعلقة بالجانب الميداني:

- ما مدى الاهتمام عبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسى؟
- ما واقع مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي؟
- ما معوقات تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسى؟

#### خطة الدراسة:

جاء هذا البحث في تمهيد ومبحثين كما يلي:

### المبحث التمهيدي:

المطلب الأول: إدارة الجودة الشاملة، تعريفها، ومبادئها.

المطلب الثانى: العمل الدعوي المؤسسى، تعريفه، وخصائصه.

المبحث الأول: مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسى:

المطلب الأول: وضوح الهدف من العمل الدعوي.

المطلب الثانى: الالتزام بالعلم والتعلم.

المطلب الثالث: إدارة فعالة للعمل الدعوي.

المطلب الرابع: كفاءة الداعي إلى الله.

المطلب الخامس: التركيز على المستفيد من الدعوة.

المطلب السادس: تحقيق الرقابة الوقائية في العمل الدعوي.



المطلب السابع: التحسين المستمر للعمل الدعوى.

المبحث الثابى: الدراسة الميدانية:

المطلب الأول: إجراءات الدراسة الميدانية.

المطلب الثاني: نتائج الدراسة الميدانية.

المطلب الثالث: تقويم الدراسة الميدانية.

الخاتمة: وتحوي خلاصة البحث، وأهم توصياته.

أسأل الله أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، وأن ينفع به، وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.





# المبحث التمهيدي

#### المطلب الأول: إدارة الجودة الشاملة، تعريفها، ومبادئها

يُعد مفهوم إدارة الجودة الشاملة من المفاهيم الإدارية الحديثة، الذي يختلف الباحثون في تحديده؛ تبعاً للسياق الذي يرد فيه باختلاف الجهات والمؤسسات التي تطبقه سواءً في الصناعة أم التجارة أم التعليم، وبالرغم من اختلاف الباحثين في تعريفه إلا ألهم يتفقون في أن الجودة تحتم بتحسين الخدمات بشكل مستمر؛ تبعاً لمتطلبات المستفيد وسعياً لتحقيق رضاه .

## ومن التعريفات لإدارة الجودة الشاملة:

- عرف معهد المقاييس البريطاني British Standards Institute إدارة الجودة الشاملة بأنها: «فلسفة إدارية تشمل كافة نشاطات المنظمة التي من خلالها يتم تحقيق احتياجات وتوقعات العميل والمجتمع، وتحقيق أهداف المنظمة كذلك بأكفأ الطرق وأقلها تكلفة عن طريق الاستخدام الأمثل لطاقات جميع العاملين بدافع مستمر للتطوير».

- كما عُرفت بأنها: « منهج ومظهر من مظاهر العمل الإداري التعاوني الجماعي أساسه الرغبة والإصرار والسلوك الحميد القائم على

<sup>(</sup>۱) انظر: الجودة تعريفات وتطبيقات / للأستاذ: عبدالعزيز عبدالله محمد المسعد، ص ۸۰، (دون دار النشر)، ط۲، ۱۶۳۳ هس، ومبادئ الجودة الشاملة في الإسلام وبعض تطبيقاتها في التعليم الإسلامي/ د. جمسال محمد الهنيدي، ص ۱۵، دار النشر للحامعات، القاهرة، ۱۶۲۹هـ.

<sup>(</sup>٢) إدارة الجودة الشاملة، مفاهيم وتطبيقات/ د. محفوظ أحمد حودة، ص٢٢، دار واثل للنشـــر، الأردن، عمان، ط٦، ٢٠١٢م.



المعرفة والخبرة، والمهارة المطلوبة والعمل بروح الفريق الواحد، من أجل التحسين المستمر لبيئة العمل، والتوظيف الأمثل للموارد المتاحة لرفع مستوى الأداء، وزيادة الإنتاجية وجودة الخدمات بشكل صحيح وبأقل التكاليف لتحقيق رضا المستفيد» .

إن إدارة الجودة الشاملة بمثابة التزام من المؤسسة بتقديم حدمات على مستوى عال من الجودة، مع الالتزام بالتحسين والتطوير حرصاً على رضا المستفيد، وهذه الفلسفة الإدارية جديرة بالعناية في العمل الدعوي المؤسسي على اختلاف اتجاهاته؛ لأنها تقوم على المنهج الإسلامي بشكل عام والذي يدعو إلى تجويد العمل وإتقانه.

ولأجل تحقيق الجودة الشاملة كسلوك في المؤسسات التي تقدم خدمات للآخرين يجب تطبيق مبادئها التي تقوم عليها، وعلى الرغم من أن تحديد مبادئ إدارة الجودة الشاملة جاء مختلفاً ومتنوعاً عند الباحثين، إلا أنه لا يكاد يخرج عن تصنيف إدوارد ديمنج لبادئه الأربعة عشر (٢) المشهورة ، وذلك كما يلى:

<sup>(</sup>١) إدارة الجودة الشاملة/ د. حامد بن مالح الشمري، ص٣٣ (د: دار النشر)، ط٢، ١٣٢٨هــ.

<sup>(</sup>٢) ويليام إدواردز ديمنغ (١٩٠٠-١٩٩٣) هو مهندس تصنيع أمريكي، حصل علسى السدكتوراه في الرياضسيات والفيزياء، وقد عُرف بلقب "أبو الجودة" وذلك لما ساهم به في عالم الجودة والإدارة. سافر إلى اليابان بعد انتسهاء الحرب العالمية الثانية، حيث وضع كل خبراته وطاقاته لإحمار اليابان، مقلما الاستشارات لتطوير الرقابسة علسى الإنتاج والإعمار.. ونتيجة لكل ما بذله من جهود في خلمه البشرية في المجالات الإدارية فهناك العديد من الجوائز العالمية التي تأخذ باسمه في عالم الجودة الشاملة. انظر: موسوعة ويكيبيديا / http://ar.wikipedia.org/wiki.

<sup>(</sup>٣) هناك من جعل المبادئ ستة أو أربعة أو ثمانية على اختلاف بين الباحثين في علم الجودة كحوزيسف حسوردان، وفيلب كروسي، وكاورو اويشيكاو، إلا ألهم يجمعون على تحديد المبادئ الأساسية التي جاءت ضسمن مبسادئ ديمنج. انظر: إدارة الجودة الشاملة/للأستاذ الدكتور: خالد بن سعد بن عبدالعزيز بن سعيد، ص ٩٠٠٠





- ١- تحديد ونشر أهداف المنظمة.
- ٢- تبني الفلسفة الجديدة من خلال فهم الجودة والتحسين المستمر.
- ٣- عدم الاعتماد على الفحص الكلي (التفتيش عن الأخطاء)، والاستعاضة عنه بالرقابة الوقائية.
  - ٤- الاعتماد على جودة المواد المشتراة، وليس على الأقل سعراً.
    - ٥- تحسين نظام الإنتاج والخدمة باستمرار.
      - ٦- الاهتمام بالتدريب.
      - ٧- إيجاد القيادة الفعالة.
- ٨- إزالة الخوف من العاملين، وجعل أنشطتهم تتجه دوماً نحــو معرفــة
   المشكلات في الأداء، واعتبارها فرصة للتطوير والتحسين.
  - ٩- تفعيل فرق العمل.
  - ١٠- تحنب النصائح والشعارات الجوفاء.
- 1 ١ تحنب تحديد أهداف رقمية للعاملين؛ لأن ذلك يؤدي إلى تركيسز العامل على الكم وليس الجودة.
  - ١٢ دعم اعتزاز العاملين بعملهم .
  - ١٣- تشجيع التعلم والتطوير الذاتي.
- ١٤ إحداث التغيير الملائم لدفع عملية التحويل، وذلك بـإجراء التغييرات
   المناسبة في الهياكل التنظيمية؛ لأجل تطبيق مفهوم إدارة الجودة الشاملة

<sup>- (</sup>دون دار نشر) ط۲، ۱۶۳۳ هسب وإدارة الجودة الشاملة، مفاهيم و تطبيقات / د. محفوظ أحمد جودة، ص۲۷، وإدارة الجودة الشاملة/ للدكتور: عبدالرحمن توفيق، ص۳۶، مركز الخبرات المهنية للإدارة، بميك، القاهرة، ط۳، مركز مرد، مرد، وإدارة الجودة الشاملة / د. حامد بن مالح الشمري، ص٦١.

<sup>(</sup>۱) انظر: إدارة الجودة الشاملة، مفاهيم وتطبيقات /.د. محفوظ أحمد جودة، ص٢٨، وللاستزادة حسول مبادئ الجودة الشاملة: إدارة الجودة الشاملة/ للأستاذ الدكتور/ خالد بن سعد بن عبدالعزيز بن سعيد، ص٩٠، وإدارة الجودة الشاملة/ للدكتور: عبدالرحمن توفيق، ص٩٠.





إن إدارة الجودة الشاملة بمبادئها ترتكز على التكامل والتعاون مابين الإدارات والعاملين فيها بما يحقق توقعات المستفيد من الخدمة مع الالتزام بالتحسين الدائم، وهذا ما تتفق عليه مبادئ إدارة الجودة الشاملة على احتلاف تفصيلاتها .

#### المطلب الثاني: العمل الدعوي المؤسسي، تعريفه، وخصائصه:

إن العمل الدعوي المؤسسي ينقل الجهد الدعوي من الفردية إلى الجماعية، ومن الفوضوية للتنظيم ؛ وفق أسس وقواعد منهجية ثابتة لا ترتبط بالأشخاص، وإنما بالمنهج الإسلامي المتكامل الذي يقوم على الكتاب والسنة.

فهو: «كل تجمع منظم يهدف إلى تحسين الأداء وفعالية العمل لبلوغ أهداف محددة، ويقوم بتوزيع العمل على لجان كبرى، وفرق عمل، وإدارات متخصصة؛ علمية ودعوية واجتماعية، بحيث تكون لها المرجعية وحرية اتخاذ القرار، في دائرة اختصاصها» .

كما أنه شكل من أشكال التعبير عن التعاون بين الناس، أو ما يطلق عليه العمل التعاوي، والميل لقبول العمل الجماعي وممارسته شكلاً ومضموناً، نصاً وروحاً، وأداء العمل بشكل منسق، قائم على أسس ومبادئ وأركان، وقيم تنظيمية محددة .

<sup>(</sup>۱) العمل المؤسسي معناه ومقومات نجاحه/ عبد الحكيم بن محمد بلال، مجلة البيان: العدد (١٤٣)، رجب (١٤٣)، نوفمبر (١٤٣)، المقال منشور في موقع جامعة أم القرى في الشبكة الإلكترونية/ .http://uqu.edu.sa/page/ar/146404

<sup>(</sup>٢) العمل الموسسي/ د.محمد أكرم العللوني، ص٢٠، قرطبة للإنتاج الفني، الرياض، الطبعة الثانية، ٢٥٥ هـ..



فثقافة أعمال الخير تتهمش وتضمر لدى كثير من الناس، ما لم توجد النظم والقوانين التي تدعمها وتجسدها وتحميها من سلطة المادة التي تبتلع اليوم كل شيء، والعمل المؤسسي جدير بأن ينظم العمل وفق خطط وآلية (١)

إلا أن مجرد التجمع على العمل وممارسته من خلال مجلس إدارة، أو من خلال جمعية أو مؤسسة خيرية، لا ينقل العمل من الفردية إلى عمل مؤسسي، فكثير من المنظمات والجمعيات الخيرية التي لها لوائح وأنظمة، ومجالس إدارات وجمعيات عمومية، إنما تمارس العمل الفردي، إذ إن المنظمة أو الجمعية لا تعني إلا شخصاً بعينه؛ فهو صاحب القرار، والذي يملك زمام الأمور، وهذا ينقض مبدأ الشورى والمشاركة الذي هو أهم مبدأ في العمل المؤسسي .

إن أهمية العمل الدعوي المؤسسي تكمن في مجموعة من السمات (٣) والخصائص، التي تجعله مميزاً، منها ما يلي :

<sup>(</sup>۱) انظر: مقدمات للنهوض بالعمل الدعوي/ أ.د.عبدالكريم بكار، ص٢٧٤، دار القلم، دمشق، الطبعسة الأولى، (د:تاريخ النشر).

 <sup>(</sup>۲) انظر: العمل المؤسسي، معناه ومقومات نجاحه /عبد الحكيم بن محمد بلال.مقال منشور في موقع جامعة أم القرى في الشبكة الإلكترونية/http://uqu.edu.sa/page/ar/146404/.

<sup>(</sup>٣) انظر: العمل المؤسسي/د. محمد أكرم العدلوني، ص٣٧، ومقال: حتى تخرج دعوتك من نطاق الفردية/ د. أسماء الرويشد، المقال منشور في موقع لها أون لاين /http://www.lahaonline.com، وورقة العمل: العمل المؤسسي في المؤسسات والجمعيات الخيرية الواقع والإصلاح المنشود. في موقسي عالجمعيسة الخيريسة لرعايسية الأيتسام - إنسسان- في موقسيع الجمعيسة الخيريسة لرعايسية الأيتسام المنظمات الخيرية المواقع وآفاق التطوير / محمد ناجي بن عطية - دراسة ميدانية قام بها الباحث على المنظمات الخيريسة في المنظمات الخيريسة في المنظمات الخيريسة في المنافة العاصمة صنعاء - الجمهورية اليمنية البحث منشور في موقع المفكرة الدعوية /

<sup>.</sup>http://www.dawahmemo.com/show\_d.php?id=1683





- تحقيق مبدأ التعاون والجماعية، الذي هو من أسمى مقاصد الشـــريعة الإسلامية.
  - تحقيق التكامل في العمل.
- فلا إفراط ولا تفريط وبعيداً عن دفع العمل نحو الوسطية والتوازن، الغلو والتمييع.
  - ضمان استمرارية العمل، فلا يقف عند غياب الأشخاص.
- عموم نفعه لأفراد المجتمع؛ لارتباطه بالمؤسسات التي تكسب صفة الشرعية للمشاريع، والبرامج التابعة للمؤسسة، مما يفتح أمامها كثيراً من الميادين، ويسهل سياسة الانتشار.
- العمل المؤسسي بشكل عام يوضح الأهداف، وينظم العمل؛ لأنه يجبر على إيجاد التخصصات، وبالتالي يجبر العاملين على الوضوح وتحمل المسؤولية.
- يضمن العمل الدعوي المؤسسي اجتهاد الإدارة في اختيار أفضل الأساليب النظرية والإدارية، لتحقيق أو تقديم أفضل مستويات للخدمة، بالاستفادة من الجهود السابقة، والخبرات المتراكمة بعهد در استها و تقویمها.
- يضمن العمل الدعوي المؤسسي عدم تفرد القائسد أو القيسادة في القرارات المصيرية المتعلقة بالمؤسسة؛ وذلك بالقرب من الموضـوعية أكثر من الذاتية بوضع معايير محددة وموضوعية للقرارات، مما يجنب العمل الدعوي المشاكل الناتجة عن القرارات الارتجالية.



- يؤكد العمل الدعوي المؤسسي جاهزية المؤسسة في تقديم القيادات البديلة في وقت الضرورة والطوارئ، حينما تدخل المؤسسة في أزمة تستدعى التغيير والتبديل.
- يضمن العمل الدعوي المؤسسي دعم المؤسسة بأفضل الموارد البشرية؛ من خلال اتباع سياسة منظروة في الاختيار والتوظيف والتدريب والستأهيل، تحقيقاً للتنمية المهنية المستمرة. كما يضمن بأن جميع العاملين ملتزمون بمنظومة من القيم والمبادئ، يتمحور حولها أداؤهم وسلوكهم وعلاقاهم الوظيفية والإنسانية بما يحقق أهداف الدعوة.
- يحافظ العمل الدعوي المؤسسي على الاستقرار النسبي المالي والإداري، من خلال اتباع مجموعة من نظم العمل (سياسات وقواعد وإجراءات) تعمل على تحقيق الأهداف بما يتفق مع رؤية المؤسسة، مقابل أن العمل الفردي يخضع للتغيير كيثيراً، قوة وضعفاً، أو مضموناً واتجاهاً، بتغيير الأفراد واختلاف قناعاتهم، وقد يصل إلى وقف العمل الدعوي.
- ينقل العمل المؤسسي الدعوي المؤسسة من محدودية الموارد المالية إلى تنوعها واتساعها، فتتعدد قنوات الإيرادات، ويعرف الناس طريقهم إلى دعم المؤسسة عن طريق رسميتها ومشروعيتها.
- مواجهة تحديات الواقع بما يناسبها، وكيفية الاستفادة من منجــزات العصر، دون التنازل عن المبادئ، وهذا الغرض لا يقوم به مجرد أفراد لا ينظمهم عمل مؤسسى.



- التجارب الكثيرة تؤكد أن العمل الذي يبني بناءً مؤسسياً، ينتج أضعاف العمل الذي يبني بناءً فردياً.

هذه الخصائص وغيرها تبين أهمية تنظيم العمل الدعوي وفق إدارة مؤسسية فعالة.





# المبحث الأول مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي

إن مبادئ إدارة الجودة الشاملة الأربعة عشر التي وضعها ديمنج كانت بمثابة انطلاقة للباحثين لتصور المبادئ التي يجب أن تقوم عليها الجودة في أي تنظيم إداري أو مؤسسي يهدف إلى تطبيق الجودة، وإلى تطوير هذه الثقافة التنظيمية، وفي العمل الدعوي المؤسسي يأتي هذا وفق رؤية شرعية توجب على العاملين الالتزام بها، وتحفزهم على تطويرها، والحد من المشكلات التي قد تعيق العمل الدعوي عن تحقيق أهدافه؛ وذلك بتطبيق المبادئ التالية:

#### المطلب الأول: وضوح الهدف من العمل الدعوي:

وهو ما يعبر عنه برسالة المؤسسة ؛ وتتكون صياغة الرسالة من ثلاثة عناصر هي: الرؤية، والرسالة، والقيم والمبادئ، وهذه المبادئ الثلاثة يمكن أن يصاغ كلٌ منها بشكل منفصل، أو تصاغ معاً في شكل متكامل.

فالرؤية بمثابة الغاية التي ترغب المؤسسة في تحقيقها، وتمثل الرسالة الطريق إلى تحقيق هذه الغاية، أما القيم والمبادئ فهي أساس أي عمل تقوم به المؤسسة، ولا يمكن التخلي عن القيم والمبادئ في سبيل تحقيق رؤية ورسالة المؤسسة .

<sup>(</sup>١) انظر: إدارة الجودة الشاملة / للدكتور : عبدالرحمن توفيق، ص٣٣٢.

# وبشكل عام هناك نوعان من أهداف الجودة في العمل:

- المؤسسة في المحافظة عليها على مستوى المؤسسة ككل.
- أهداف تحسين الجودة: وغالباً تنحصر في الحد من الأخطاء، وتطوير المنتج أو الخدمة.

ويمكن تصنيف الأهداف بنوعيها إلى خمس فئات:

- أ أهداف الأداء الخارجي للمؤسسة، وتتناول البيئة والمحتمع.
- ب أهداف الأداء للمنتج أو الخدمة، وتتناول حاجات الزبائن و المنافسة.
- ت- أهداف الأداء للعمليات، وتتناول مقدرة العمليات، ومردودها، و فاعليتها .
- ث- أهداف الأداء الداخلي للمؤسسة، وتتناول مقدرة المؤسسة، وفاعليتها، ومدى استجابتها للتغييرات ومحيط العمل.
- ج- أهداف الأداء للعاملين، وتتناول المهارات، والمعارف، را) والمقدرات، والتحفيز، وتطوير العاملين .

وجميع هذه الأهداف يجب مراعاتها في منظومة العمل الدعوي؛ وخاصة عند وضع خطط واستراتيجيات المؤسسة التي ستنتهجها لتقديم خدماتها للمجتمع، فمن المهم أن تكون رسالة المؤسسة واضحة ومهمة

<sup>(</sup>١) انظر: دليل عملي لتطبيق أنظمة إدارة الجودة الآيزو ٩٠٠٠ / للدكتور المهنسدس مسأمون السسلطي، ص١٢٦، والمهندسة سهيلا إلياس، دار الفكر المعاصر، بيروت، ط١، ١٤١٩.

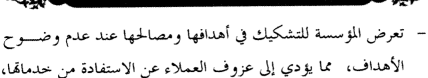


ويحتاج لها عدد كبير من الناس؛ كي لا يضيع الجهد الدعوي فيما لا فائدة منه، كما يجب تجنب وضع أهداف قد تعجز المؤسسة عن تحقيقها.

فالمؤسسة التي تعني بدعوة الجاليات تختلف عن المؤسسة التي تمتم بالبحوث الدعوية، أو المؤسسة التي تسعى لتأهيل الدعاة، أو تمتم بالدعوة الإلكترونية وغير ذلك؛ فلكل مؤسسة هدفها التي تسعى لتحقيقه، وعدم تحديده أو غموضه يؤثر بشكل كبير على بقية المبادئ، ويوقع المؤسسة الدعوية في عدد كبير من المشكلات، ومن ذلك:

- عدم وجود مبرر لقيام المؤسسة واستمرارها بدون هدف واضح تسعى تحقيقه.
- ضعف التخطيط على مستوى البرامج، والدراســات، والعـــاملين، والخدمات، والتغذية الراجعة، وغير ذلك.
- التخبط والعشوائية في اختيار الاستراتيجيات المناسبة لتقلم الخدمات.
- عدم تحديد الفئة المستهدفة للخدمة، ويتبعها عدم القدرة على تحديد احتياجاهم من أجل تقديم الخدمة الجيدة لهم.
  - تأثر عملية التقويم وتحليل النتائج مما يعيق عملية التحسين.
- عدم القدرة على وضع خطط بديلة، أو تجاوز العقبات عند غياب الهدف.





أو يعرضها للإيقاف؛ حفظاً للمجتمع من تجاوزاتما.

ولذا نلحظ أن الله حل شأنه يوضح الهدف من إرسال الأنبياء في أكثر من موضع في كتابه الكريم؛ ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوجِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا آنَاْ فَأَعْبُدُونِ ﴾ (١).

فالهدف الأساس من العمل الدعوي: هداية الناس لعبادة الله وحده لا شريك له، وتأتي المؤسسات الدعوية مختلفة التوجهات والتخصصات لتحقيق هذا الهدف وفق رؤيتها ورسالتها الخاصة وفق قيم الإسلام ومبادئه، بما يحقق أهدافاً تفصيلية لا غنى للمسلمين عنها تحت إدارة تتسم بالوضوح والتخطيط للعمل المنهجي الدقيق، اعتباراً بقوله تعالى: ﴿ أَفَنَ بَمْشِي سُوِيًّا عَلَى وَرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (٢)

#### المطلب الثاني: الالتزام بالعلم والتعلم:

وهو ما يعبر عنه بتبني المؤسسة والعاملين فيها للفلسفة الجديدة المتعلقة بالالتزام بالجودة، وتشجيع العلم والتعلم الذاتي للرفع من مستوى العمل، وكذلك التدريب المستمر، وهذه القاعدة أصل في الشريعة الإسلامية؛ لأن طلب العلم فريضة على كل مسلم، كما ورد في الحديث

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الملك: ٢٢.



عن أنس بن مالك ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: (طلب العلم فريضة على كل مسلم ...) ...

وهو ما أكدت عليه الآيات في أكثر من موضع ؛ قال تعالى: ﴿ وَقُلَ رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ (''. وقوله تعالى: ﴿ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنتِ ﴾ (").

وهذا الأصل في الدعوة إلى العلم والتعلم يقودنا إلى مفهوم أصيل في ديننا الإسلامي الحنيف، والذي ينطلق من منظومة القيم الإسلامية الرصينة في الحرص على الدقة والإتقان في العمل، ويظهر ذلك في عديد من النصوص القرآنية، والأحاديث النبوية الشريفة التي تدعو إلى الإحسان؛ كقوله تعالى: ﴿ وَأَخْسِنُوا أَ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كَقُولُه تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام ابن ماجه في باب فضل العلماء والحث على طلب العلم، ح(٢٢٤)، وقال إلامام المحدث محمد بن ناصر الألباني(صحيح). انظر: سنن ابن ماجه/لأبي عبدالله محمد بن يزيد القزويني الشهير بابن ماجه، حكم على أحاديثه وآثاره وعلَّق عليه العلاَّمة المحدَّث: محمد بن ناصر الدين الألباني، اعتنى بسه: أبو عبيدة مشهور ابن حسن آل سلمان، ص٥٠، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة الأولى، (د: ت)..

<sup>(</sup>٢) سورة طه: ١١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المحادلة: ١١.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: ١٩٥

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة: ٩٣.





كما ورد في الحديث الشريف عن شداد بن أوس قال: ثنتان حفظتهما عن رسول الله على قال: (إن الله كتب الإحسان على كل (١) شيء...) .

إن الالتزام بهذا المبدأ في العمل الدعوي يحتم على المؤسسة أن تكون خططها واستراتيجياتها مبنية على علم ثابت ومتجدد؛ وفق أصول الشريعة، مع الحرص على نشر ثقافة الجودة عند العاملين فيها، وهذا يستلزم المجاهدة والصبر لتحقيق ذلك، وقد ذكر الإمام ابن قيّم الجوزية بطلقه في درجات الصبر: «الصبر على الطاعة بالمحافظة عليها دواماً، وبرعايتها إحلاصاً، وبتحسينها علماً».

# ومن أبرز جوانب هذا المبدأ:

- العلم بقواعد الشريعة وأصولها وفق رؤية تأصيلية من الكتاب والسنة، وخاصة فيما يتعلق بنشاط المؤسسة الدعوية التي ينتمي إليها الفرد.
- العلم بمبادئ الجودة ومعاييرها وأسسها وأهدافها بشكل عام، وربط ذلك بأهداف المؤسسة التي يعمل الفرد معها ورؤيتها، ورسالتها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام مسلم في كتاب الصيد والذبائح وما يؤكل من الحيوان، باب الأمر بإحسان الذبح والقتل وتحديد الشفرة، ح(١٩٥٥)، انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة)/إشراف فضيلة الشيخ: صالح آل الشيخ، ص٢٠٤٧، دار السلام، الرياض، ط٣، ١٤٢١ هـ..

 <sup>(</sup>۲) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين/ للإمام محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس
 الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ۷۵۱هـــ)، تحقيق: محمد المعتصم بسالله البغسدادي، ج۲/۲۰، دار
 الكتاب العربي، يبروت، ط۳، ۱٤۱٦ هـــ.



- العلم بالاستراتيجيات المناسبة لتحقيق أهداف المؤسسية، ومدي مناسبتها للفئة المستهدفة من العمل الدعوي.
- الحرص على التعلم الذاتي والتطوير والتحسين في جميسع عمليسات العمل الدعوى في المؤسسة.
- الاهتمام بالتغذية الراجعة، والإفادة منها فيما يتعلق بتطوير جانـــب العلم والتعليم الدعوي؛ سواء أكان في جانـــب الإدارة أم الـــدعاة العاملين فيها.

# المطلب الثالث:إدارة فعالة للعمل الدعوي.

إن التزام المرؤوسين بتخصيص الوقت الكافي لتطبيق الجودة، وتخصيص المؤسسة للموارد اللازمة لهذه المبادرة لا يعد كافياً للنجاح، فالفرد في الإدارة العليا يجب أن يكون متحمساً ومؤيداً لإدارة الجودة الشاملة، كما أنه يؤدي دوراً حاسماً في تنظيم الأعمال في عملية التطبيق، والمشاركة في التدريب، وإعطاء صورة ذهنية إيجابية لإدارة الجودة الشاملة 

ومما يحقق مبدأ الإدارة الفعالة في العمل الدعوي، ما يلي:

#### أ- وجود القيادة الفعالة:

هناك مهارات أساسية يجب أن تتدرب عليها القيادة كي تكون فاعلة ومنتجة وذات أثر على مرؤوسيها ومن ذلك: التشخيص الفعال

<sup>(</sup>١) انظر: إدارة الجودة الشاملة / جوزيف جابلونسكي، تعريب: عبدالفتاح السيد النعماني، ص٧٣، مركز الخبرات المهنية للإدارة (يميك)، القاهرة، ١٩٩٦م. (د: رقم الطبعة).

للحاجات والمشكلات والمعوقات، مع القدرة على حلها واتخاذ القرارات، وكذلك مساعدة الأفراد على التطور والانسجام مع غيرهم، وإبداء الاهتمام بالعمل، وفهم حاجاهم، كما يجب أن تكون القيادة قادرة على البقاء في عالم الإدارة، وأن يكون الهدف هو التكامل مع الإدارات (١) الأخرى، وليس التنافس.

إن قادة العمل الإداري الدعوي يجب أن يكون لديهم تصور دقيق لأهداف المؤسسة ورسالتها، مع القدرة على الانسجام في منظومة العمل في جميع المراحل؛ كالتخطيط، واتخاذ القرارات، والتطبيق، والمشاركة في عملية التحسين، والقيادة الفعالة ليست بمعزل عن واقع العمل ومشكلاته والعقبات التي تعترضه، بل هي دائماً قريبة ولديها الحل المناسب والتصرف الجيد في كل موقف يعترض العمل الدعوي.

إن فاعلية القيادة لا تقتصر على اتخاذ القرارات كما هو شائع، وإنما يجب على القادة المشاركة مع الأفراد العاملين في كل خطوة تحقق مبادئ الجودة التي التزمت المؤسسة بتطبيقها، وفي المقابل ضعف القادة علمياً وإداريأ يؤثر سلبأ وبشكل مباشر على المرؤوسين الذين ينتظرون تخطيطأ دقيقاً، ومتابعة منهجية للعمل تمكنهم من تطبيق الجودة بشكل صحيح.

<sup>(</sup>١) انظر: الجودة الشاملة في العمل الإسلامي/م.بدوي محمود الشيخ، ص١٣٧، دار الفكر العربي، القاهرة، 



# ب- القضاء على الخوف:

من مهام الإدارة الفعالة في العمل الدعوي القضاء على معوقات التطور والتقدم ومن أهمها: الخوف من الفشل أو الخطأ أو التغيير؛ فعندما يخاف الفرد أن يخطئ لن يقوم بأي محاولة للتحديد، وهو مما يعيق عملية (١)

يجب على الإدارة أن هيئ للعاملين معها مناخاً مناسباً للعمل بدون خوف من التبعات المتسلطة، ويمكن تحقيق ذلك باتباع منهجية واضحة تشجع على المبادرة والتحديد وتطرح حلولاً متنوعة للمشكلات المتوقعة، مع الحرص على إشاعة الود وتحقيق الألفة الأخوية بين القادة والمسؤولين حاصة في عمل دعوي يهدف في المقام الأول لتحقيق رضا الله سبحانه، ولنا قدوة حسنة في نبينا محمد الله الذي وصفه الله سبحانه وتعالى بقوله: ﴿ فَيَمَا رَحْمَةِ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غليظ القلب الآنفَشُوا مِنْ حَوْلِكُ فَيَمَا رَحْمَةِ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غليظ القلب الآنفَشُوا مِنْ حَوْلِكُ فَيَمَا رَحْمَةِ مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غليظ القلب الآنفَشُوا مِنْ حَوْلِكُ فَيَمَا رَحْمَةً مِّنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غليظ القلب الآنفَشُوا مِنْ حَوْلِكُ فَيَمَا رَحْمَةً مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَشَاوِرُهُمُ فِي الْأَمْنِ فَإِذَا عَنَهُتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهَ إِنّ اللّهَ فَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ ا

# ج- تفعيل فرق العمل وحل الصراعات بينها:

إن من واجبات الإدارة الفعالة بناء فرق عمل نشطة ومتعاونة لتحقيق هدف معين، والمقصود بالفريق: (مجموعة من الأفراد يشتركون في

<sup>(</sup>١) انظر: إدارة الجودة الشاملة، مفاهيم وتطبيقات/ د.محفوظ أحمد جودة، ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: ١٥٩.

أداء عمل موحد، ويتحمل كل فرد منهم مسئوليات ومهام جزئية معينة في هذا العمل، ولدى كل أفراد الفريق التعاطف والانتماء الذي يساعدهم على سهولة الأداء والرضا عن هذا العمل) .

ولا شك أنه لكي تعمل إدارة الجودة الشاملة بطريقة صحيحة وتحقق الأهداف المعقودة عليها فإنه يجب أن يتم تمكين العاملين وتفويض السلطة لهم بشكل يمكنهم من المشاركة الحقيقة في الارتقاء بالجودة والإنتاجية، وأفضل فرق العمل هي ما تكون ذاتية الإدارة؛ والذي يأخذ فيه فريق العمل على عاتقه معظم مسئوليات المدير، فهو يخطط وينفذ ويطور ويقوم أعماله، الأمر الذي يكسب العمل مرونة وفعالية تؤثر جوهرياً في حودة الأداء .

## د- تجنب النصائح والشعارات الجوفاء:

يأتي العلم دائماً مقترناً بالعمل في الشريعة الإسلامية، فإن القصد هو إعمار النفس والأرض بما يحييها في الدنيا والآخرة، وفي العمل الإداري الدعوي يجب أن تكون نصائح وشعارات المؤسسة الدعوية قيد التنفيذ وفق أدوات وخطط تساعد على تحقيق أهدافها.

<sup>(</sup>١) الجودة الشاملة في العمل الإسلامي/م.بدوي محمود الشيخ، ص١١٩.

 <sup>(</sup>۲) انظر: تطبيق إدارة الجودة الشاملة بين فرص النجاح ومخاطر الفشل/د. فريد زين الدين، ص٢٧٩، ط١٠ القاهرة، ٢٠٠٧، (د: دار نشر).



فالله - حل شأنه - ذم من خالف قوله فعله؛ فقال سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّهِ اَن تَقُولُواْ مَا اللَّهِ اَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ اللَّهِ اَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ اللَّهِ اللَّهِ اَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

قال الإمام القرطبي عَلَيْكَ: «استفهام على جهة الإنكار والتوبيخ، على أن يقول الإنسان عن نفسه من الخير ما لا يفعله. أما في الماضي فيكون كذبا، وأما في المستقبل فيكون خلفا، وكلاهما مذموم» .

#### هـــ المشاركة وتفويض الصلاحية:

ومما يحقق الإدارة الفعالة في العمل الدعوي المشاركة وتفويض الصلاحية للعاملين؛وذلك

بتفعيل دورهم بطريقة تشعرهم بالأهمية، وتحقق الاستفادة الفعلية من إمكاناتهم، والمشاركة المقصودة هنا هي المشاركة الجوهرية وليست الشكلية، إذ يفترض أن تحقق المشاركة أمرين:

الأول: تزيد من إمكانية تصميم خطة أفضل، والثاني: تحسين من كفاءة صنع القرارات من خلال مشاركة العقول المفكرة والقريبة من مشكلات العمل والتي تحمل الهم الدعوي.

<sup>(</sup>١) سورة الصف: ٢-٣.

<sup>(</sup>۲) الجامع لأحكام القرآن، تفسير القرطبي/لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فسرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، ٨٠/١٨، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط٢، ١٣٨٤هـ....



إن نجاح الجودة الشاملة يعتمد على مشاركة العاملين في المؤسسة الدعوية مع الإدارة العليا في اتخاذ القرارات، وذلك من منطلق قوله تعالى: ﴿ وَالْمَرُهُمُ شُورَىٰ يَيْنَهُم ﴾ . وتنفيذ الأعمال مما يجعل الأفراد وتنفيذ الأعمال مما يجعل الأفراد وتنفيذ الأعمال مما يجعل الأفراد يحسون بأهميتهم وإسهامهم في تنفيذ الأعمال وإنجاحها؛ لأنهم سيعتبرون هذا النجاح نجاحاً لهم أيضاً، أما تفويض الصلاحية، فهي لا تعني فقط المشاركة، بل يجب أن تكون مشاركة الأفراد بطريقة تمنحهم صوتاً حقيقياً عن طريق هياكل العمل، والسماح للعاملين بصنع القرارات التي تمتم بتحسين العمل داخل أقسامهم الخاصة، فبدون المشاركة وتمكين العاملين وتوزيع الصلاحيات والمهام، وإعطاء الفرص لرفع معنويات فريق العمل، والإخلاص الثابت والملموس من الفرص لرفع معنويات فريق العمل، والإخلاص الثابت والملموس من المؤسسة؛ فإن كافة الجهود المبذولة محكوم عليها بالفشل .

كما أن العمل الدعوي قائم على المشاركة بين الجميع فيما يحقق الأهداف؛ امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوكَ ۖ وَلَا نَعَاوَنُوا عَلَى ٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوكَ ۗ وَلَا نَعَاوُنُوا عَلَى ٱلْإِثْرِ وَٱلنَّقُوكَ ۗ وَلَا نَعَاوُنُوا عَلَى ٱلْإِثْرِ وَٱلْفُدُونِ ﴾ (")

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى: ۳۸.

<sup>(</sup>٢) الجودة الشاملة في التعليم العام: المفهوم والمبادئ والمتطلبات (قراءة إسلامية) بحث مقدم للقاء الرابع عشر للجمعية السعودية للعلوم التربوية والنفسية (حستن) المقام في فرع الجمعية في القصيم يومي الثلاثاء والأربعاء ٢٨-٢٩ ربيع الآخر الموافق ١٥-١٦مايو ٢٠٠٧م بعنوان "الجودة في التعليم العام" إعسداد: بدرية بنت صالح الميمان . البحث منشور في الشبكة الإلكترونية:

http://kenanaonline.com/users/drkhaledomran/posts/438092

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: ٢.



وقوله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواً وَاذْكُرُوا يِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِنْعَمَتِهِ إِخْوَانَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا كُذَاكِ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ مَا يَنتِهِ عَلَكُمْ نَهْ تَدُونَ ﴾ (١).

وقد حث رسولنا الكريم ﷺ على التعاون والعمل الجماعي، فعن أبي موسى الأشعري ﷺ :(المؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً)ثم شبك بين أصابعه.

وهذا مما يحقق التكامل الداخلي والخارجي بين كافة أقسام المؤسسة الدعوية ذاتها، أو بينها وبين المؤسسات الدعوية الأخرى؛ لأن العمل الدعوي منظومة متكاملة لا يمكن أن تنفصل وتستقل بجزئية من جزئياتها دون التعاون مع المؤسسات الأخرى ذات العلاقة، وهذا يسهم في الرفع من مستوى المؤسسات الدعوية في التعاون، والإفادة من الخبرات العلمية والمهنية، وحل المشكلات المتوقعة في هذا الجال.

#### المطلب الرابع: كضاءة الداعي إلى الله.

إن كفاءة الداعي ترتبط ارتباطاً وثيقاً بعدد من مبادئ إدارة الجودة العامة؛ كالالتزام بالعلم والتعلم، والحرص على التدريب، وتجنب تحديد أهداف رقمية للعاملين من أجل أن يكون الأولوية للكيف وليس الكسم، وكذلك دعم اعتزاز العاملين بعملهم؛ لأن عطاء الفرد يتضاعف مع

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام البخاري في كتاب الأدب، باب تعساون المسؤمنين بعضهم بعضاً، ح(٢٠٢٩)، انظر: موسوعة الحديث الشريف (الكتب الستة)/ص١٠٥٠.



الشعور بقيمة وأهمية العمل الذي يقوم بتنفيذه، مما يجعله مبدأ مهماً مسن مبادئ العمل الدعوي المؤسسي.

فالالتزام بالتعلم والتدريب يجعلالمؤسسة في مقدمة المؤسسات الدعوية المؤثرة في المدعوين ويحد من الوقوع في العديد من الأخطاء السيق تأتي مع الجهل، ويرفع من كفاءة منسوبيها، وقد جعلت ابنة شعيب عليه السلام - الكفاءة معياراً لاختيار العامل في قوله تعالى: ﴿ قَالَتَ عِلَيه السلام - الكفاءة معياراً لاختيار العامل في قوله تعالى: ﴿ قَالَتَ إِحَدَنَهُمَا يَتَأْبَتِ السَّتَعْجِرَةُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ السَّتَعْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ ﴾ ، خاصة عندما نعلم مدى تأثير الداعي الكفء على المدعوين باستجابتهم للدعوة إلى الله.

ويمكن رفع كفاءة العاملين في المؤسسات الدعوية وخاصة السدعاة إلى الله عن طريق التدريب المنظم والمستمر والذي يأتي وفق احتياجات المؤسسة داخلياً وخارجياً؛ فالتدريب عبارة عن: «نشاط منظم يركز على الفرد لتحقيق تغير في معارفه ومهاراته وقدراته لمقابلة احتياجات محددة في الوضع الحاضر أو المستقبلي، في ضوء متطلبات العمل الذي يقوم به المرء، وفي ضوء تطلعاته المستقبلية للوظيفة التي يقوم بها في المجتمع»

<sup>(</sup>١) سورة القصص: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) حول التربية والتعليم / أ.د.عبدالكريم بكار، ص٣٩٨، دار القلم، بيروت، ط٣، ١٤٣٢هـ.



محدد للأداء

والتدريب أحد قسمي التأهيل؛ فالتأهيل نظري وعملسي، وكلا القسمين مهمان ولا يستغنى عنهما، والبرامج التدريبية تفترض مستوى معين من الفهم والوعى لأجل البناء عليه عملياً .

وفي معظم المؤسسات يمكن حصر أهداف التدريب في ثلاث نقاط: ١- تعويد العاملين في المؤسسة على نماذج معينة للسلوك وعلى مستوى

٢- تأكيد التقدم والتحسن من خلال التعليمات والممارسات.

(٢) ٣- تحفيز العاملين وحثهم لإحداث تغييرات ضرورية في السلوك .

ويجب على إدارة المؤسسة الدعوية تخصيص الموارد اللازمة لتدريب العاملين لأداء المهام الموكلة لهم بأفضل الطرق وحاصة الدعاة إلى الله، ويجب أن تشكل المبادئ الأربعة عشر لديمنج القاعدة الأساسية للبرامج التدريبية وفق رسالة المؤسسة ورؤيتها، كما يجب إعادة تدريب كل فرد عندما تتغير متطلبات المنشأة لمواجهة تغييرات بيئيسة أو اجتماعيسة، وفي مقابل ذلك؛ فإن أكثر ما تحتاجه المؤسسة الدعوية هو وجود الأفراد الذين يتطورون بالتعليم (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: التدريب وأهميته في العمل الدعوي د. محمد موسى الشريف، ص٢٧، دار الأندلس الخضراء، حدة، ط٤، ٤٢٤ هس...

<sup>(</sup>٢) انظر: تطبيق إدارة الجودة الشاملة بين فرص النجاح ومخاطر الفشل/ د. فريد زين الدين، ص١٠٨..

<sup>(</sup>٣) انظر: إدارة الجودة الشاملة / ديل بسترفيلد، وآخرين، ترجمة: د. راشد محمد الحمالي، ص١٥، نشـــر حامعة الملك سعود، ١٤٢٥هـــ، الرياض..

كما أن مما يزيد من كفاءة الداعي إلى الله أن يكون التركيز علي الكيف وليس الكم؛ بمعنى أن يكون التركيز على جودة المادة العلمية، وأصالتها، مع مراعاة جودة الأساليب والوسائل المستخدمة بغض النظـــر عن تحقق استجابة المدعو؛ فإن الله جل شأنه أمر ببذل الوسسع لسدعوة الناس، والحرص على هدايتهم، ولم يلزم الدعاة بتحقيق الهداية لهم، قـــال تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنَهُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآهُ ﴾ .

قال الإمام السعدي -رحمه الله- في تفسير الآية: «ليس عليك هدي (٢) الخلق، وإنما عليك البلاغ المبين، والهداية بيد الله تعالى» . .

وأيضاً مما يرفع كفاءة الداعي إلى الله اعتزازه بعمله، وايمانه بالقضية التي يسعى لتحقيقها، ويجب على المؤسسة الدعوية أن تنمي هذا الشعور عند العاملين فيها؛ قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَاۤ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَـُلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (").

قال الإمام عبد العزيز بن باز -رحمه الله-: «فهذه الآية الكريمة فيها التنويه بالدعاة والثناء عليهم، وأنه لا أحد أحسن قولاً منهم، وعلي رأسهم الرسل-عليهم الصلاة والسلام-، ثم أتباعهم على حسب مراتبهم في الدعوة والعلم والفضل، فأنت يا عبد الله يكفيك شرفاً أن تكون مسن

سورة البقرة: ٢٧٢.

تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان/ للإمام عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي، تحقيسق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، ١١٦/١، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ..

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت: ٣٣.



أتباع الرسل،... المعنى: لا أحد أحسن قولاً منه لكونه دعا إلى الله وأرشد إليه وعمل بما يدعو إليه،... ومع ذلك صرح بما هو عليه، لم يخجل بل قال: إنني من المسلمين، مغتبطاً وفرحاً بما منّ الله به عليه، وليس كمن يستنكف عن دلك ويكره أن ينطق بأنه مسلم، أو بأنه يدعو إلى الإسلام » .

## المطلب الخامس: التركيز على المستفيد من الدعوة.

إن استقراء نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية تبين بجلاء الحرص على هداية الناس؛ وذلك من خلال الآيات والأحاديث النبوية التي تحث الدعاة إلى الله على بذل الجهد في دعوة الناس، وما رتبه الله حلَّ شأنه من الأجر العظيم والمترلة الرفيعة للدعاة، يقابل ذلك الجهد الدعوى مكتمل الجودة من أنبياء الله -عليهم الصلاة والسلام- في دعوهم لأقوامهم، كما في دعوة نبينا نوح التَّلْيُلاّ الذي قام بالدعوة إلى الله ألف سنة إلا خمسين عاماً بكل جد، من غير تماون أو فتور؛ مستخدماً كافة الوسائل والطرق التي قد تؤدي إلى هداية المدعو؛ هداية المدعو؛ كما في قوله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعُوتُ قَوْمِي لَيْلًا وَنَهَازًا ٥٠٠ فَلَمَ يَزِدْ هُرَ دُعَآءِىٓ إِلَّا فِرَارًا ٥٠٠ وَإِنِّي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَلِعَهُمْ فِي مَاذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوا فِيابَهُمْ وَأَصَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اَسْتِكَبَارًا ٧٠ ثُمَرَ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ جِهَازًا ( أَن مُمَّ إِنِّ أَعْلَنتُ لَكُمْ وَأَسْرَرَتُ لَحُمْ إِسْرَارًا ﴾ .

<sup>(</sup>١) الدعوة إلى الله وأخلاق الدعاة/ لسماحة الشيخ: عبد العزيز بن عبد الله بن باز، ص٢١، نشر رئاســة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، الرياض، المملكة العربية السعودية، ط.٤، ١٤٢٣ هـ....

<sup>(</sup>٢) سورة نوح: ٥-٩.



قال الإمام أبو القاسم محمد بن أحمد الغرناطي ﴿ عَمْالِلْلَهُ في تفسير الآيات: «ذكر أولاً أنه دعاهم بالليل والنهار، ثم ذكر أنه دعاهم جهاراً، ثم ذكر أنه جمع بين الجهر والإسرار، وهذه غاية الجد في النصيحة وتبليغ (۱) الر سالة» .

كما أن في سيرة رسولنا الكريم ﷺ ما يوضح هذا المبدأ في الحرص على المستفيد من الدعوة، بغض النظر عن لونه أو جنسه أو مكانته، متخذاً كافة الأساليب المكنة لتحقيق ذلك، حتى تحقق كمال هذا المبدأ بقوة الإيمان بالرسالة التي يحملها على وتأثره عند تخلف المدعو عن الدعوة عندما يضيق صدره ﷺ لأجل ذلك؛ لأجل ذلك؛ قال تعالى: ﴿ فَلَا نَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ إِنَّ ٱللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ .

ومن الحرص على المدعو عند رسولنا الكريم ﷺ تحذير من ولى أمراً من أمور المسلمين من عدم المتابعة ومعرفة حاجات ورغبات المستفيدين، كما في الحديث أن أبا مريم الأزدي قال: (دخلت على معاوية فقال: ما أنعمنا بك أبا فلان - وهي كلمة تقولها العرب - فقلت: حديثاً سمعته أخبرك به، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من ولاه الله شيئاً من أمر المسلمين

التسهيل لعلوم التتزيل/ لأبي القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله، ابن جزي الكلبي الغرنساطي، تحقيق: د.عبد الله الخالدي، ٤/٢ ٤١، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، ط١، ١٤١٦ هـ..

<sup>(</sup>۲) سورة فاطر: ۸.





فاحتجب، دون حاجتهم وخلتهم وفقرهم، احتجب الله عنه دون حاجته وخلته وفقره» قال: فجعل رجلاً على حوائج الناس) .

وهذا الأمر من التغذية الراجعة التي تعد من مبادئ الجودة المهمة لأجل قياس مستوى العمل وتحسينه وتطويره، وهو مما يمكن قائد الفريق أو الإدارة من أن يصبح على دراية بالمشكلات الداخلية قبل أن تستفحل خطورها، وشكاوى فريق العمل، أو صوت العمليات، وشكاوى المستفيدين من الخارج، أو صوت البيئة الخارجية المستفيدة .

وتقوم الجودة بشكل عام على أساس أن استمرار ونجاح أنشطة المؤسسة يعتمد -بعد توفيق الله- على توافر احتياجات ومتطلبات العملاء ومحاولة تنفيذ توقعاهم، حيث إن رضا العميل يعد الركيزة الأساسية والقاعدة المتينة التي يجب أن تنطلق منها طموحات المؤسسة في المستقبل .

#### المطلب السادس: تحقيق الرقابة الوقائية في العمل الدعوي.

من مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي تحقيق الرقابة الوقائية باتجاهين:

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أبي داوود في سننه، كتاب الخراج والإمارة والفيء، باب فيما يلزم الإمام من أمر الرعية، حر ٢٩٤٨)، وقال إلامام المحدث محمد بن ناصر الألباني(صحيح). انظر: سنن أبي داوود/ للإمام أبي داوود سليمان بن الأشعث السحستاني، حكم على أحاديثه وعلق عليه العلّامة المحدث: محمد ناصر الدين الألباني، اعتنى به: أبو عبيده مشهور بن حسن آل سلمان، ص ٤٤٨، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، د:ت.

<sup>(</sup>٢) انظر: الجودة الشاملة في العمل الإسلامي/ م.بدوي محمود الشيخ، ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: إدارة الجودة الشاملة / أ.د.خالد بن سعد بن عبدالعزيز بن سعيد، ص٩٥..



# ١ - الرقابة الوقائية الذاتية:

وتأتى الرقابة الذاتية استجابة لأمر الله سبحانه وتعالى حين قال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُٰلِ وَٱلْإِحْسَانِ ﴾

فمن معاني الإحسان: مراقبة الحق في العبادة، واستحضار عظمته وجلاله حالة الشروع وحالة الاستمرار. وهو المراد بقوله ﷺ: « أن تعبد (۲) الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك» ، وأرباب القلوب في هذه المراقبة على حالين؛ أحدهما: غالب عليه مشاهدة الحق فكأنه يراه.وثانيهما: لا تنتهي إلى هذا، لكن يغلب عليه أن الحق سبحانه مطلع (۳) عليه ومشاهد له .

وفي الدين الإسلامي يتم تعزيز هذا المبدأ في كثير مسن النصــوص الشرعية، بالتأكيد على مراقبة الله سبحانه وتعالى للعبد، ومن ذلك قولسه رَّ؛ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ .

(°) وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّـَمَآءِ ﴾ .

سورة النحل: ٩٠. (1)

أخرجه الإمام البخاري في كتاب الإيمان باب سؤال جبريل النبي عليه الصلاة والسلام عـن: الإيمــان والإسلام والإحسان، وعلم الساعة، ح(٥٠)، انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة)/ص٦٠٠.

انظر: الجامع لأحكام القرآن ؛ تفسير القرطي/ لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكسر بسن فسرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، ج. ١٦٧/١..

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: ١.

<sup>(</sup>٥) سورة أل عمران: ٥.



وقوله تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَاكَثُتُمُّ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (١)

وعن عبدالله بن عمر على قال: سمعت رسول الله يقول: (كلكم راع ومسئول عن رعيته، والرجل في أهله راع ومسئول عن رعيته، والرجل في أهله راع وهو مسؤول عن رعيته، والمرأة في بيت زوجها راعية وهي مسؤولة عن رعيتها، والخادم في مال سيده راع وهو مسؤول عن رعيتها) .

وهذه المراقبة من الله سبحانه وتعالى تستلزم المحاسبة يوم القيامة على

ما عمله العبد، قال تعالى: ﴿ وَلَتُشْتَالُنَّ عَمَّا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ .

وقال سبحانه: ﴿ أَقُرَأُ كِننَبُكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ . . إن اهتمام المؤسسة الدعوية بتفعيل الرقابة الذاتية ابتداء يجنبها الكثير من الوقت والجهد والمال الذي تحتاج إليه في الرقابة الخارجية؛ لأن الفرد سينطلق في عمله من الإحساس العميق بالمسئولية أمام الله وحده سبحانه.

#### ٧- الرقابة الوقائية الخارجية:

وهي رقابة المدير على من تحت رئاسته؛ رقابة مباشرة أو من خلال التقنية الحديثة، ولاشك أن هذا النوع يصبح مهماً جداً عند تعثر النوع الأول: الرقابة الذاتية، وهكذا تصبح هذه الرقابة مهمة، وعاملاً مساعداً

<sup>(</sup>١) سورة الحديد: ٤.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام البخاري في كتاب العتق، باب العبد راع في مال سيده، ونسب النبي صلى الله عليه وسلم المال لسيده، ح(٢٠٥٨)، انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة)/ص٢٠١.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: ٩٣.

 <sup>(</sup>٤) سورة الإسراء: ١٤.



مبادئ إدارة الجودة الش

للإدارة لمتابعة الموظفين لإتقان العمل وإجادته؛ لتحقيق الإنتاجية المحودة، وتكون هذه الرقابة إما من داخل المؤسسة لموظفيها، أو من الأجهزة الرقابية للدولة لمراقبة مؤسسات القطاع العام والخاص على حد سواء .

ويجب أن يكون هدف الرقابة منع وقوع الخطأ أصلاً من خلال الرقابة الوقائية، وليس الغرض تصيد الأخطاء ومحاسبة المسؤولين عنها .

<sup>(</sup>١) انظر: إدارة الجودة الشاملة-الإتقان-في الفكر الإسلامي والمعاصر/ أ.د.عبدالرحمن إبسراهيم الجسويير، ص ٣١، دون دار نشر، ط٣، ١٤٢٩هـ...

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام مسلم في كتاب الإمارة، باب تحريم هدايا العمال، ح(۱۸۳۲). انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة)/ص۱۰۰۷.

<sup>(</sup>٣) انظر: إدارة الجودة الشاملة مفاهيم وتطبيقات/ د.محفوظ أحمد جودة، ص٢٩.

كما أن من المهم -أيضاً- مراقبة نظام إدارة الجودة الشاملة ما إذا كان فعالاً في تحقيق الضبط؛ بالقيام بالتدقيق الداخلي للجودة على السياسات والممارسات والمنتجات والخدمات التي يشملها النظام؟ بهدف الحصول على معلومات حقيقة قائمة على أدلة موضوعية عن أداء نظام الجودة في المؤسسة الدعوية، ويجب أن تنفذ من قبل أشخاص ليست (١) لديهم أي مسئولية تجاه ما يتم تدقيقه .

#### المطلب السابع: التحسين المستمر للعمل الدعوي.

إن التحديات التي تواجه العمل الدعوي اليوم تتطلب من المؤسسات والمنظمات الدعوية تطوير أجهزتها وأنظمتها لمواجهة العالمية والتحديات المعاصرة، فإن مبدأ الحرص على هداية الناس كمبدأ دعوي رئيس يدفع بالمؤسسات الدعوية نحو التنافسية لأجل تحقيق أهدافها، ويتحقق هذا بالحرص على التحسين المستمر للعمل الدعوي المؤسسي بمراجعة الأخطاء وجوانب النقص والعمل على تلافيها.

قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَنهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلُنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ .

<sup>(</sup>١) انظر: دليل عملي لتطبيق أنظمة إدارة الجودة الأيزو ٩٠٠/ د.م.مأمون السسلطي، م.سسهيلا اليـــاس،

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت: ٦٩.



قال الإمام الزمخشري عَمَّالَقَهُ: « أطلق المجاهدة و لم يقيدها بمفعــول، ليتناول كل ما يجب مجاهدته من النفس الأمّارة بالسوء والشيطان وأعداء الدين (فِينا) في حقنا ومن أجلنا، ولوجهنا خالصاً (لَنَهْــدِيَنَّهُمْ سُــبُلَنا) لتريدهُم هداية إلى سبل الخير وتوفيقا» .

إن مفهوم المجاهدة يستلزم بذل أقصى الجهد للوصول للهدف، وقد ربط الله وللهذف بنتيجة عظيمة، وهي التوفيق لبلوغ الغاية والسبيل القويم، ومما يحقق ذلك السعي لتحسين العمل، ومجاهدة النفس في الكشف عن الأخطاء وتقويمها.

إن وجود أخطاء لدى المؤسسات الدعوية أمر طبيعي، وقد عتب القرآن الكريم على رسولنا الله بعضاً مما فعل أو حدث نفسه به، وقد وجد الخطأ في خير العصور زمن صحابة رسولنا الكريم في فقال الله للصفوة الخيرة من هذه الأمة: ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْيَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ الْاَنْيَ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ اللهُ فَي اللهُ اللهُل

إن القرآن الكريم يبني في المسلم الشجاعة الأدبية لبيان أوجه القصور التي أدت للأخطاء، لأن التستر على الأخطاء لا يلغيها، ولكن يساعد (٣) على نموها وتكرارها .

الكشاف عن حقائق غوامض التتريل/لأبي القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشـــري، ٤٦٥/٣، دار
 الكتاب العربي، بيروت، ط٣ – ١٤٠٧ هـــ..

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: مقدمات للنهوض بالعمل الدعوي/ أ.د.عبدالكريم بكار، ص٢٧٠..



إن مفاهيم إدارة الجودة الشاملة تشير إلى أن أسلوب الإدارة الحديث يحرص على إيجاد بيئة يتم فيها تحسين مهارات الفرد، ونظم العمل بشكل مستمر؛ باستخدام كافة الوسائل التي تؤدي إلى مراقبة العمل، (١) وتحديد أنواع الانحرافات بمدف تصحيحها ...

# من أبرز جوانب التحسين في العمل الدعوي المؤسسي:

- إصدار القرارات الإدارية والعملية؛ من أجهل تطبيقها لتحقيق الأهداف، والتقليل من الأخطاء .
- رفع مستوى التزام قادة المؤسسة وموظفيها بمبادئ إدارة الجودة الشاملة.
- توثيق العمل الدعوي بالسجلات الإدارية؛ لأجل رصد الواقع، وتحليل النتائج بمدف التحسين.
- تحديد الاحتياجات الدعوية دورياً، والعمل على الارتقاء بمستواها.
- قياس ومتابعة الأنشطة الدعوية، ومعالجة الخلل وجوانب القصـــور فيها.
- دراسة حال المستفيد من العمل الدعوي، ومدى تفاعله من نشاط المؤ سسة.

<sup>(</sup>١) انظىسىر: تحسين أداء المؤسسة في ظل إدارة الجودة الشاملة(مذكرة مقدمة لاستكمال متطلبات الحصول على شهادة الماجستير في العلوم التجارية، جامعة الجزائر ، كلية العلوم الاقتصادية وعلوم التسيير، قسم: علوم تجارية فرع التسويق/إعـــداد: مـــزغيش عبدالحليم، إشراف: د. حشماوي محمد. ١١١ - ٢٠١٢م ، ص٦١.





- كشف معوقات العمل الدعوي، والسعى للتغلب عليها. إلى غير ذلك مما يحقق رسالة المؤسسة الدعوية وهدفها، بمستوى عال من الجودة.



# المبحث الثاني الدراسة الميدانية

#### المطلب الأول: إجراءات الدراسة الميدانية.

في المبحث السابق قامت الباحثة بالحديث عن العمل الدعوي المؤسسي ومبادئ إدارة الجودة الشاملة فيه، ولأنه لا يمكن معرفة واقع هذه المبادئ في العمل الدعوي المؤسسي إلا من خلال الدراسة الميدانية؛ يأتي هذا المبحث للإجابة بشكل أكبر وأكثر دقة على تساؤلات البحث.

وقد جاءت الدراسة الميدانية قائمة على المنهج الوصفي بنوعيه: المنهج المسحي، والمنهج التحليلي، وتم جمع معلومات الدراسة من خلال أداة البحث: الاستبيان؛ لجمع بيانات كمية وكيفية للإحابة على تساؤلات البحث.

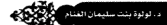
وفي مرحلة بناء الاستبيان تم مراعاة اختيار الطريقة المناسبة لكتابة الأسئلة والإجابات وفقاً لطبيعة الموضوع؛ ثم تصميم الاستبيان وإخراجه، ثم تحكيمه من قبل عدد من الأستاذات المحكمات ممن لهن اهتمام بالدراسات الوصفية واطلاع على بعض جوانب الموضوع ، وقد أخذت الباحثة بتوجيها قمن و آرائهن في مدى ملاءمة أسئلة الاستبيان، وتحقيقه لأهداف البحث.

<sup>(</sup>١) تم عرض الاستبيان على:

١- أ.د. الجوهرة العمراني، الأستاذ الدكتور في المعهد العالى للدعوة والحسبة.

٣- د. أسماء الداوود، الأستاذ المشارك في المعهد العالى للدعوة والحسبة.

٤- د. لمياء الطويل، الأستاذ المشارك في المعهد العالى للدعوة والحسبة..





وعندما خرج الاستبيان بشكله النهائي قامت الباحثة بتوزيعه على عينة الدراسة من الأعضاء العاملين في أربعة مكاتب تمثل التوزيع المناطقي لمدينة الرياض؛ وذلك بواقع (١٥) استبانة لكل مكتب، وبعد جمعها جاءت الاستبانات كما يلي:

- المكتب التعاوي للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بشمال الرياض، بواقع (١٥) استبانة
- المكتب التعاوي للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالروضة، بواقع (١٦) استبانة
- المكتب التعاوي للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالشفاء، بواقسع (١٦) استبانة
- المكتب التعاوي للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات بالبديعة، بواقــع (١٧) استبانة

ليصبح المحموع (٦٤) استبانة وبعد فرزها واستبعاد ماكان ناقصاً منها أصبح العدد(٥٦) استبانة، ثم قامت الباحثة بحصر التكرارات والنسبة المئوية لكل فقرة، مع عمل الرسوم البيانية لها، وقد حاءت نتائج التحليل الإحصائي كما يلي:

<sup>(</sup>١) انظر: ملحق الاستبيان، ص٤٠.

 <sup>(</sup>٢) تم التأكيد على أن تكون الإحابة من قبل الطاقم الإداري التنفيذي على أن يتم تغطيسة بـــاقي العسدد
 المطلوب من قبل باقي العاملين في المكتب كالمعلمين والمترجمين عند الحاجة لذلك..



#### المطلب الثاني: نتائج الدراسة الميدانية.

بعد التحليل الإحصائي للاستبانات عبر برنامج (spss) ظهرت النتائج كالتالي:

جدول رقم (١) مدى الاهتمام بمبادئ إدارة الجودة الشاملة في المؤسسة الدعوية

| النسبة المئوية | التكوار  | مدى الاهتمام |  |
|----------------|----------|--------------|--|
| 7.4.5          | 17       | ممتاز        |  |
| 7.88.7         | 70       | حيد          |  |
| 7.41.5         | 17       | ضعيف         |  |
| %r.٦           | <b>Y</b> | لا يوجد      |  |
| 7.1            | ٥٦       | المجموع      |  |

والشكل البياني التالي يبين توزيع آراء أفراد العينة لمدى الاهتمام عبادئ إدارة الجودة الشاملة:

جدول رقم (٢) ترتيب آراء أفراد العينة للمبادئ التي يتم العمل بما لإدارة الجودة الشاملة وذلك تنازلياً وفق المتوسط الحسابي

| = 3      |            | 2 3      | ュー                 | استجابات العيّنة |         |                               |                         |   |
|----------|------------|----------|--------------------|------------------|---------|-------------------------------|-------------------------|---|
| لتريب    | بل العبارة | الانمراف | المتوسط<br>الحسابي | أبدأ             | أحياناً | دائماً                        | المبادئ                 |   |
| دائماً ١ |            |          | ١                  | 10               | ٤٠      | كفاءة الداعي                  |                         |   |
| ,        | دائما      |          | ۲.٧٠               | %1.A             | 7.77.1  | %v1.£                         | إلى الله                | ٩ |
| دائماً ٢ | ٠.٥٥ ٢.٦٤  |          | ۲                  | ١٦               | ۳۸      | وضوح الهدف من العمل<br>الدعوي | ۲                       |   |
|          |            | 7.72     | %r.7               | 7.17.7           | 7.77.9  |                               |                         |   |
|          | دائماً ٣   | ٠.٤٨ ٢.٦ |                    |                  | ۲.      | ٣٦                            | الالتزام بالعلم والتعلم | ١ |
| 7        |            |          | 7.75               | %                | %.ro.v  | 1.78.8                        |                         |   |







# والشكل البياني التالي يبين ترتيب المبادئ وفق المتوسط الحسابي: جدول رقم (٣)

ترتيب آراء أفواد العيّنة لمعوقات تطبيق إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي وذلك تنازلياً وفق المتوسط الحسابي

| - 11    | استجابات العيّنة المتوسط الانحراف ميل |          |         |                                           |              |                                        |                                                                                              |   |
|---------|---------------------------------------|----------|---------|-------------------------------------------|--------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| الترتيب | العبارة                               | المعياري | الحسابي | أبدآ                                      | أحياناً      | دائماً                                 | المعوقات                                                                                     |   |
| ١       | أحياناً                               | ٠.٦٤     | 7.77    | °<br>%л.ч                                 | YA<br>%      | 78<br>% £1.1                           | توقع نتائج فورية<br>وليست على المدى<br>البعيد                                                | ٨ |
| ۲       | أحياناً                               | 17       | 7.77    | V // 17.0                                 | 79<br>%01.A  | Y.<br>%TO.Y                            | ضعف الموارد المالية                                                                          | ٤ |
| ٣       | أحياناً                               | ٠.٦٩     | 7.14    | 7/17.1                                    | YA           | 19<br>%rr.9                            | غياب مفهوم الجودة<br>عند العاملين في<br>المؤسسات الدعوية                                     | 1 |
| ٤       | أحياناً                               | ٠.٥٩     | Y.12    | 7.1                                       | 77<br>%78.7  | 12                                     | التركيز على مبادئ<br>معينة في إدارة الجودة<br>الشاملة                                        | ٥ |
| ٥       | أحياناً                               | ٠.٦٣     | 7.18    | 1/18.7                                    | 77<br>7.01.9 | 10<br>%Y7.A                            | عدم انتقال التدريب<br>إلى مرحلة التطبيق                                                      | ٩ |
| ٦       | أحياناً                               | ٠.٦٧     | Y. • 9  | 7.17.9                                    | 700.5        | ۱۰ ٪۲۲.۸                               | عدم التزام الإدارة<br>العليا بتطبيق المبادئ                                                  | ۲ |
| ٧       | أحياناً                               | ٠.٧١     | 7       | \Y<br>XY1.£                               | YA<br>%      | /\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | عدم مشاركة جميع<br>العاملين في المؤسسات<br>الدعوية في تطبيق<br>مبادئ إدارة الجودة<br>الشاملة |   |
| ۸       | أحياناً                               | ٠.٦٧     | 70      | /\<br>/\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | 71<br>%00.2  | 12                                     | مقاومة التغيير سواء<br>من العاملين أو من<br>الإدارات                                         | ٧ |
|         | أحياناً                               | ٠.٦٦     | 7.10    |                                           |              | سط العام                               | المتو                                                                                        |   |

### المطلب الثَّالث: تقويم الدراسة الميدانية.

بالنظر لنتائج التحليل الإحصائي للاستبانات نحد ما يلي:

في المحور الأول: يتضح من خلال نتائج الدراسة أن مدى الاهتمام عبادئ إدارة الجودة الشاملة في المؤسسة الدعوية التي تعمل فيها العينة يأتي حيداً بنسبة ٢٠٠٦٪، وهي نسبة مرتفعة إذا رأينا أن ٢٠٠٤٪ من العينة يرى أن الاهتمام يأتي ممتازاً كذلك.

وفي المقابل فإن نسبة ٢١.٤٪ من العيّنة ترى أن الاهتمام ضعيف عبادئ إدارة الجودة الشاملة في مؤسساتها، وما نسبته ٣٠٦٪ ترى أنه لا يوجد أي اهتمام بهذا الجانب، وهذا يجعل العناية بهذه المبادئ أمراً ضرورياً بهدف رفع النسبة الإيجابية إلى مستويات عليا لأهمية هذا الموضوع في نجاح العمل الدعوي.

أما بالنسبة للمحور الثاني: والذي يتعلق بمدى العمل بمبادئ إدارة الجودة الشاملة في المؤسسات الدعوية للعينة:

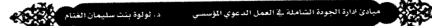
فقد جاء العمل الدائم على الالتزام بكفاءة الداعي إلى الله عالياً بنسبة ١٠٤٪، وهو مؤشر قوي يبين إدراك المؤسسات الدعوية لأهمية كفاءة العاملين فيها وبالذات الدعاة إلى الله مما يحقق مستويات عليا من الجودة، يليه وضوح الهدف من العمل الدعوي بنسبة ٢٧٠٩٪ مقابل ٢٨٠٪ ترى أن ذلك يأتي أحياناً، وهو الأمر الذي يجب التنبه له بالتركيز على إبرازه لجميع العاملين والمستفيدين من العمل الدعوي.



كذلك يأتي مبدأ الالتزام بالعلم والتعلم دائماً بنسبة ٦٤.٧ مقابل ٢٥.٧٪ ترى أن العمل يتم به أحياناً، ثم التركيز على المستفيد دائماً بنسبة ٢٠٥٠٪، ثم التحسين المستمر للعمل الدعوي دائماً بنسبة ٢٠٠٠٪ مقابل ٥٣٠٠٪ ترى أن ذلك يحدث أحياناً، ثم كذلك وجود إدارة فعالة للعمل الدعوي دائماً بنسبة ٢٠٥٠٪ مقابل أحياناً بنسبة ٢٠٥٠٪، ونلاحظ أن ما سبق من المبادئ يأتي متقارباً بإجابة أكثر من نصف العينة أن العمل كما موجود دائماً، وهو مؤشر جيد في طريق التزام المؤسسات الدعوية بمبادئ إدارة الجودة الشاملة.

بعد ذلك ترى نصف العينة أن وجود قيادة فعالة بالمؤسسة يأتي دائماً بنسبة ٥٠٠٠٪ يقابلها ما نسبته ٣٧٠٠٪ ترى أن ذلك موجود أحياناً.

أما مبدأ العمل الدائم للاستفادة من النقد وهو ما يمثل التغذية الراجعة التي تؤدي للتحسين فجاء دائماً بنسبة ٤٦.٤٪ من العينة، تقابلها نسبة ٤٤.٦٪ ترى أن ذلك يحدث أحيانا، ومبدأ تفعيل فرق العمل جاء بنسبة ٣٠٠٠٪ ترى أن ذلك يحدث أحياناً مقابل ٣٧٠٠٪ تجد أن العمل بنسبة عدث دائماً، ولأهمية هذا المبدأ في رفع مستوى الجودة يجب العمل على تطبيقه دائماً، ومثل ذلك يأتي تحقيق الرقابة الوقائية في العمل الدعوي أحياناً بنسبة ٤٤٤٪ ويقابله اعتقاد أن الرقابة موجودة دائماً بواقع ٣٩٠٠٪ من العينة.





كما ترى العينة قيد الدراسة أن تجنب الشعارات الجوفاء في مؤسساهم الدعوية يأتي دائماً بنسبة ١٠١١٪، وأحياناً كذلك بنسبة ١٠١٤٪، وهي نسب متماثلة في التأكيد على أن المؤسسات الدعوية تحرص على العمل الجاد دون الاكتفاء بترديد الشعارات.

أما مبدأ القضاء على الخوف من الفشل يأتي العمل به بعض الأحيان بنسبة تتجاوز النصف ٧٠١٥٪، مقابل نسبة ٣٢.١٪ ترى أن ذلك يحدث دائماً

وفي مبدأ المشاركة وتفويض الصلاحية للعاملين فنصف العيّنة تعتقد أن ذلك يحدث أحياناً بنسبة ٥٠٠٠٪ مقابل ٣٥٠٧٪ ترى أن العمل بذلك يحدث دائماً، ونسبة ١٤٠٣٪ لا ترى أن ذلك موجود في المؤسسة الدعوية التي تعمل بها، وهو أمر يجب مراعاة الالتزام به عند العمل الإداري بشكل عام والدعوي بشكل خاص لاشتراك العاملين في هدف واحد وهو قصد رضا الله وحده.

ويأتى أحياناً العمل بمبدأ التدريب بنسبة ٧٠١١٪ ودائماً بنسبة ٢٦.٨٪، مقابل ١٦.١٪ ترى أن ذلك غير موجود، وهذا يؤكد ضرورة العناية بهذا الجانب لأهمية التدريب وقوة تأثيره في الرفع من مستوى العاملين في العمل الدعوي.

أما المحور الثالث والذي يتعلق بمعوقات تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي فجاءت نتائج الدراسة تبين أن المتوسط الحسابي لجميع ما ذكر من المعوقات لخيار أحياناً وذلك كما يلي:



حاءت نسبة . . . ٥٪ من العينة ترى أن توقع نتائج فورية وليست على المدى البعيد يأتي أحياناً معوقاً مقابل ٤١.١٪ ترى أن ذلك يأتي دائماً، وهذا يجعله عائقاً قوياً يحول دون تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي.

كما أن نسبة ٥١.٨٪ من العينة ترى أن ضعف الموارد المالية يعيق أحياناً تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة، و ٣٥.٧٪ من العينة ترى أن هذا العائق يحول عن تطبيق المبادئ بشكل دائم.

أما معوق غياب مفهوم الجودة عند العاملين في المؤسسات الدعوية والذي يحول دون تطبيق المبادئ -لأن فاقد الشيء لا يعطيه- فقد جاء عند العينة بنسبة ٥٠٠٠٪ دائماً، في حين جعلت ما نسبته ١٦٠١٪ هذا المعوق غير موجود.

وترى ما نسبته ٦٤.٣٪ من العينة أن التركيز على مبادئ معينة في إدارة الجودة الشاملة ليس دائماً معوقاً عن تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة، يقابلها ٢٥٠٠٪ من العينة تعتقد أن ذلك عائق دائم، في حين أن الشاملة، من العينة ترى أن ذلك ليس بعائق .

وفي عدم انتقال التدريب إلى مرحلة التطبيق جاءت نسبة ٥٨.٩ من العينة ترى أن ذلك يعيق أحياناً تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة، و ٢٦.٨ من العينة ترى أن هذا العائق يحول عن تطبيق المبادئ بشكل دائم، في حين جعلت ما نسبته ١٤.٣٪ هذا المعوق غير موجود، ولاشك أن التدريب يشكل مبدأ مهماً من مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل





المؤسسي وجاء إدراك أهمية ذلك في المحور السابق بالتأكيد على العمل به؛ ولذا يأتي عدم الإفادة من التدريب بتطبيق ما تم تعلمه معوقاً لدى الغالبية من العينة.

وترى ما نسبته ٥٥.٤٪ من العيّنة أن عدم التزام الإدارة العليا بتطبيق المبادئ ليس دائماً معوقاً عن تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة، يقابلها ٢٦٠٪٪ من العيّنة تعتقد أن ذلك عائق دائم، في حين أن ٩٠٠٪ من العيّنة ترى أن ذلك ليس بعائق أبداً، ونلاحظ في المحور السابق أن مبدأ وجود إدارة فعالة للعمل الدعوي يوجد دائماً بنسبة ٣٠٠٪٪ مقابل أحياناً بنسبة ٣٠٠٪ وهذا يبين أن الإدارة في المؤسسات قيد الدراسة تبذل جهوداً كبيرة في العمل الدعوي وتؤكد حرصها على الالتزام بمبادئ الجودة الشاملة.

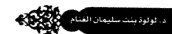
كما جاءت ما نسبته . . . ٥ ٪ من العيّنة ترى أن عدم مشاركة جميع العاملين في المؤسسات الدعوية في تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة يأتي أحياناً معوقاً وهي النسبة ذاها في المحور السابق عند مبدأ المشاركة وتفويض الصلاحيات والذي جاء يدل على تطبيق هذا المبدأ أحياناً، مقابل ٢٨.٦٪ ترى أن هذا المعوق يأتي دائماً، وما نسبته ٢١.٤٪ ترى أن هذا المعوق يأتي دائماً، وما نسبته ٢١٠٤٪ ترى موجود، ولعل هذا يبين مدى الحاجة للتركيز على مشاركة العاملين في التخطيط والتنفيذ على حد سواء.

وفي مقاومة التغيير سواء من العاملين، أو من الإدارات جاءت نسبة ٥٥.٤ من العينة ترى أن ذلك يعيق أحياناً تطبيق مبادئ إدارة الجودة



الشاملة، و ٢٥.٠٪ من العينة ترى أن هذا العائق يحول عن تطبيق المبادئ بشكل دائم، في حين جعلت ما نسبته ١٩.٦٪ هذا المعوق غير موجود.

إن هذه المعوقات وغيرها يمكن أن تدركها المؤسسة الدعوية في مراحل تنفيذ العمل الدعوي، ويسهم التخطيط ومعلومات التغذية الراجعة في تحديد هذه العوائق وسبل التغلب عليها بشكل دقيق، يتناسب مع طبيعة العمل الدعوي الذي تختص به المؤسسة، مما يمنع تكرارها مستقبلاً، أو يحد من آثارها السلبية قدر الإمكان.



#### الخاتمة

الحمد الله الذي بنعمته تتم الصالحات، وبهديه ورضوانه تنال المكرمات، وأصلي وأسلم على من ختمت به الرسالات، نبينا محمد وعلى آله وصحبه الهداة، أما بعد:

فإني أحمد الله على تيسيره إتمام هذا البحث، والذي أرجو أني ألقيت من خلاله الضوء على بعض جوانبه المهمة ؛ فإن العمل الدعوي المؤسسي حدير بالعناية والاهتمام لعظيم أثره وعموم نفعه على الناس، وهو من أولى مجالات العمل التي يجب أن تلتزم بمبادئ الجودة ومعاييرها، ويحسن في ختام هذا البحث أن أشير إلى أبرز النتائج التي خرجت بما:

- العمل الدعوي المؤسسي يتمتع بخصائص ومميزات تفوق العمل الفردي بمراحل وذلك إذا تحققت فيه صفات المؤسسية على أرض الواقع، إذ لا يكفي إطلاق المسمى للدلالة على الحقيقة.
- الجودة كعلم إداري تنظيمي حديث الاصطلاح؛ وإن كان ينطلق من قواعد الشريعة في جميع جوانب الحياة ؛ ولهذا فسإن الإفسادة مسن التنظيمات الإدارية الحديثة من الحكمة التي يجب الأخذ بها للرفع من مستوى العمل الدعوي، وبالتالي تحقق أهدافه.
- إن مبادئ ديمنج الأربعة عشر في الجودة تمثل القاعدة العريضة لمبادئ الجودة على اختلاف تطبيقاتها في التخصصات المتنوعة، ويمكن للمؤسسات الدعوية أن تلخص وتطبق هذا المبادئ وفق رؤيتها ورسالتها المؤسسية.



- إن المتأمل لواقع المؤسسات الدعوية يجد ألها لا تخلو من بعيض مبادئ إدارة الجودة الشاملة وإن اختلفت المسميات، إلا أن الالتزام الإداري الدقيق بما يظل هو المأمول في كافة التنظيمات الإدارية للأعمال الدعوية.
- أوضحت نتائج الدراسة الميدانية أن هناك تصوراً حيداً لأهمية مبادئ الجودة الشاملة في العمل الدعوي إذ جاءت النسبب مرتفعة في التأكيد على ذلك.
- جاء مبدأ العمل الدائم على الالتزام بكفاءة الـداعي إلى الله عاليـاً بنسبة ٧١٠٤٪ في نتائج الدراسة الميدانية وهو مـا يوضـح وعـي المؤسسات الدعوية بأهمية هذا الجانب في رفع مستوى الجودة المقدمة للمستفيد من الدعوة.
- في نتائج الدراسة الميدانية تتضح الحاجة للتدريب كمبدأ من مبادئ الجودة الشاملة -عند الجيبين على الاستبيان- يقابله أن غياب تطبيق ما تم التدرب عليه جاء معوقاً كبيراً يحول دون تحقيق الجــودة في العمل الدعوي، إذ أن نسبة ٥٨.٩٪ من العيّنة ترى أن ذلك يعيسق أحياناً تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة، و ٢٦.٨٪ من العيّنة ترى أن هذا العائق يحول عن تطبيق المبادئ بشكل دائم.
- أبرزت نتائج الدراسة الميدانية مدى الحاحة لمبدأ مشاركة العاملين؛ فقــــد جاءت ما نسبته . . ٥ ٪ من العينة ترى أن عدم مشاركة جميع العاملين في المؤسسات الدعوية في تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة يأتي أحيانــــاً معوقاً للعمل الدعوي، ولاشك أن العمل الجماعي المنظم وفق الأســس الإدارية المحكمة أكثر إنتاجية وجودة من الجهود الفردية .



# أما أبرز التوصيات التي خرجت بما من هذا البحث ما يلي:

- تكثيف الدراسات التي تُعنى بالعمل الدعوي المؤسسي من جميع جوانبه؛ وبالذات فيما يتعلق بالجودة ومبادئها ومعاييرها ومعوقسات تطبيقها وسبل التغلب عليها، بدراسات ميدانية على المؤسسات الدعوية لأجل الوقوف على الواقع وتحديد المشكلات والسعى لحلها، ثم تزويد المؤسسات المعنية بنتائج الدراسة للإفادة منها.
- أوصى الإدارات التنفيذية في المؤسسات الدعوية بالعمل على تحقيق مبادئ الجودة الشاملة في الإدارة وفق أسس علمية، إذ لا يكفى التسنظير دون التطبيق الدقيق، وهذا يستلزم جهداً في نشر ثقافـــة الجـــودة بـــين العاملين فيها، وتميئتهم للالتزام التام بها أولاً، ثم التطبيق الجاد لها ثانياً.

# ملحق: (الاستبيان)

### أولاً: الاهتمام بمبادئ إدارة الجودة الشاملة في المؤسسة الدعوية التي أعمل بها:

| لا يوجد |         | ضعيف | جيد | ممتاز |
|---------|---------|------|-----|-------|
| <br>    | Luciani |      | A   |       |

#### ثانيا: يتم العمل بالمبادئ التالية لإدارة الجودة الشاملة في المؤسسة الدعوية التي أعمل بها:

| المبدأ                                 | دائماً              | أحياناً  | أبدأ  |
|----------------------------------------|---------------------|----------|-------|
| وضوح الهدف من العمل الدعوي             |                     |          |       |
| الالتزام بالعلم والتعلم                |                     |          |       |
| إدارة فعالة للعمل الدعوي               | S 6, 10, 11, 11, 12 |          |       |
| وجود قيادة فعالة للمؤسسة               |                     | 600.23   |       |
| القضاء على الخوف من الفشل              | (E4.15 of 1. 1. 2.) | age of   | 1.2.3 |
| تفعيل فرق العمل                        |                     |          |       |
| تجنب الشعارات الجوفاء                  |                     |          |       |
| المشاركة وتفويض الصلاحية للعاملين      |                     | \$ 10 mm |       |
| كفاءة الداعي إلى الله                  |                     |          |       |
| التدريب                                |                     |          |       |
| التركيز على المستفيد من الدعوة         |                     |          |       |
| الاستفادة من النقد                     |                     |          |       |
| تحقيق الرقابة الوقائية في العمل الدعوي |                     |          |       |
| لتحسين المستمر للعمل الدعوي            |                     |          |       |

#### ثالثاً: من معوقات تطبيق مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي:

| أبدأ | أحياناً   | دائماً | المعوقات                                                   |
|------|-----------|--------|------------------------------------------------------------|
|      |           |        | غياب مفهوم الجودة عند العاملين في المؤسسة الدعوية          |
|      |           |        | عدم التزام الإدارة العليا بتطبيق المبادئ                   |
|      |           |        | عدم مشاركة جميع العاملين في المؤسسة الدعوية في تطبيق مبادئ |
|      |           |        | إدارة الجودة الشاملة                                       |
|      |           |        | ضعف الموارد المالية                                        |
|      |           |        | التركيز على مبادئ معينة في إدارة الجودة الشاملة            |
|      |           |        | عدم انتقال التدريب إلى مرحلة التطبيق                       |
|      |           |        | مقاومة التغيير سواء من العاملين أو من الإدارات             |
|      | T. ILBANI |        | توقع نتائج فورية وليست على المدى البعيد                    |
|      |           |        | أخرى (حدّد):                                               |
|      | •••••     |        |                                                            |
|      | •••••     |        |                                                            |
|      |           |        |                                                            |
|      |           |        |                                                            |



### المراجع

# أولاً: الكتب:

- إدارة الجودة الشاملة / ديل بسترفيلد، وآخرون، ترجمــــة: د. راشــــد محمد الحمالي، نشر جامعة الملك سعود، ١٤٢٥هـــ، الرياض.
- إدارة الجودة الشاملة /ص٧٧، حوزيف حابلونسكي، تعريب: عبدالفتاح السيد النعماني، مركز الخبرات المهنية للإدارة (بميك)، القاهرة، ١٩٩٦م. (د: رقم الطبعة).
- إدارة الجودة الشاملة/ د. حامد بن مالح الشمري، (د: دار النشر)، ط۲، ۱۳۲۸هـ.
  - إدارة الجودة الشاملة/ للأستاذ الدكتور: خالد بن سعد بن عبدالعزيز بن سعيد، (دون دار نشر) ط۲، ۱٤٣٣هــ،
- إدارة الجودة الشاملة/ للدكتور: عبدالرحمن توفيق، مركز الخرات المهنية للإدارة، بميك، القاهرة، ط٣، ٢٠٠٨م.
- إدارة الجودة الشاملة، مفاهيم وتطبيقات/ د. محفوظ أحمد جودة، دار وائل للنشر، الأردن، عمان، ط٦، ٢٠١٢م.
- إدارة الجودة الشاملة-الإتقان-في الفكر الإسلامي والمعاصر/ أ.د.عبدالرحمن إبراهيم الجويبر، دون دار نشر، ط٣، ٢٩، ١٤٢٩هـ.
- التدريب وأهميته في العمل الدعوي/ د. محمد موسى الشريف، دار الأندلس الخضراء، حدة، ط٤، ٤٢٤هـ.



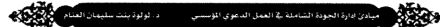


- التسهيل لعلوم التريل/ أبو القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبسد الله، ابن جزي الكلبي الغرناطي، تحقيق: د.عبد الله الخالدي، شـركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، ط١، ١٤١٦ هـ.
- تطبيق إدارة الجودة الشاملة بين فرص النجاح ومخاطر الفشل/ د. فريد زين الدين، ط١، القاهرة، ٢٠٠٢، (د: دار نشر).
- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان/ للإمام عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط۱، ۲۰۱۹ه.
- الجامع لأحكام القرآن ؛ تفسير القرطبي/لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي.
- الجامع لأحكام القرآن، تفسير القرطبي/ لأبي عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط٢، ۱۳۸٤ه....
- الجودة تعريفات وتطبيقات / للأستاذ: عبدالعزيز عبدالله محمد المسعد، (دون دار النشر)، ط۲، ۱٤٣٣هـ.
- الجودة الشاملة في العمل الإسلامي/م. بدوي محمود الشيخ، دار الفكر العربي، القاهرة، ط١، ١٤٢١هـ.
- حول التربية والتعليم / أ.د.عبدالكريم بكار، دار القلسم، بسيروت، ط٣، 177318...





- الدعوة إلى الله وأخلاق الدعاة/ سماحة الشيخ: عبد العزيز بن عبد الله بن باز، نشر رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، الرياض، المملكة العربية السعودية، ط٤، ١٤٢٣هـ.
- دليل عملي لتطبيق أنظمة إدارة الجودة الآيزو ٩٠٠٠ / د.م. مـامون السلطى، و م.سهيلا إلياس، دار الفكر المعاصر، بروت، ط١، .1219
- سنن ابن ماجه/ لأبي عبدالله محمد بن يزيد القزويين الشهير بابن ماجه، حكم على أحاديثه وآثاره وعلَّق عليه العلاَّمة المحدِّث: محمد بن ناصر الدين الألباني، اعتنى به: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة الأولى، (د: ت).
- سنن أبي داوود/ للإمام أبي داوود سليمان بن الأشعث السحستاني، حكم على أحاديثه وعلق عليه العلّامة المحدث: محمد ناصـــ الـــدين الألباني، اعتنى به: أبو عبيده مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، د:ت.
- العمل المؤسسي/ د.محمد أكرم العدلوني، قرطبــة للإنتــاج الفــني، الرياض، الطبعة الثانية، ١٤٢٥هـ..
  - الكشاف عن حقائق غوامض التتريل/ أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٣ – ١٤٠٧ هـ..
- مبادئ الجودة الشاملة في الإسلام وبعض تطبيقاتها في التعليم الإسلامي/ د. جمال محمد الهنيدي، دار النشر للجامعات، القاهرة، ١٤٢٩هـ.





- مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين/ للإمام محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزيــــة (المتـــوفي: ٧٥١هـ)، تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٣، ١٤١٦ ه....
  - المدخل إلى البحث في العلوم السلوكية/د. صالح بن حمد العساف، مكتبة العبيكان، الرياض، ط٢، ٢١١ه...
- مقدمات للنهوض بالعمل الدعوي/ أ.د.عبدالكريم بكار، دار القله، دمشق، الطبعة الأولى، (د:تاريخ النشر).
- مناهج البحث وآداب الحوار والمناظرة / د. فرج الله عبد الباري، دار الآفاق العربية، القاهرة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤م
- مناهج البحث وكتابتها/ يوسف بن مصطفى القاضي، دار المريخ، الرياض، ٤٠٤ ه...
- موسوعة الحديث الشريف (الكتب الستة)/ إشراف فضيلة الشيخ: صالح آل الشيخ، دار السلام، الرياض، الطبعة الثالثة، ١٤٢١ ه...



# ثانياً: الأبحاث وأوراق العمل:

- البناء المؤسسي في المنظمات الخيرية الواقع وآفاق التطوير/ محمد ناجي بن عطية - دراسة ميدانية قام بها الباحث على المنظمات الخيريسة في أمانة العاصمة صنعاء - الجمهورية اليمنية - البحث منشور في موقع المفكرة الدعوية/

http://www.dawahmemo.com/show\_d.php?id=1683

- تحسين أداء المؤسسة في ظل إدارة الجودة الشاملة (مذكرة مقدمة لاستكمال متطلبات الحصول على شهادة الماجستير في العلوم التجارية، جامعة الجزائر، كلية العلوم الاقتصادية وعلوم التسيير، قسم: علوم تجارية فرع التسويق) / إعداد: مرزغيش عبدالحليم، إشراف: د. حشماوي محمد. ٢٠١١ - ٢٠١٢م

- تطبيقات الجودة في الجمعيات الخيرية/ إعداد: د.عبد الله الخراشي، البحث منشور في موقع المفكرة الدعوية / http://www.dawahmemo.com/"dawahmemo.com
- الجودة الشاملة في التعليم العام: المفهوم والمبادئ والمتطلبات (قراءة إسلامية) بحث مقدم للقاء الرابع عشر للجمعية السعودية للعلوم التربوية والنفسية (حستن) المقام في فرع الجمعية في القصيم يومي الثلاثاء والأربعاء ٢٨-٢٩ ربيع الآخر الموافق ١٥٦-١٦مايو ٢٠٠٧م بعنوان "الجودة في التعليم العام" إعداد: بدرية بنت صالح الميمان. البحث منشور في الشبكة الالكترونية/

http://kenanaonline.com/users/drkhaledomran/posts/438092



حتى تخرج دعوتك من نطاق الفردية/ د.أسماء الرويشد، مقال منشور في موقع لها أون لاين/

http://www.lahaonline.com

- العمل المؤسسي في المؤسسات والجمعيات الخيرية الواقع والإصلاح المنشود./ فاطمة العديساني، ورقة عمل منشورة في موقع الجمعية الخيرية لرعاية الأيتام (-إنسان) /

http://www.ensan.org.sa/vb/showthread.php?t=8571

- العمل المؤسسي معناه ومقومات نجاحه/ عبد الحكيم بن محمد بلال، محلة البيان: العدد (١٤٣)، رجب (١٤٢٠هـ)، نوفمبر (١٩٩٩م)، البحث منشور في موقع جامعة أم القرى في الشبكة الإلكترونية/ http://uqu.edu.sa/page/ar/146404

# ثالثاً: المواقع الإلكترونية:

- الشبكة الإلكترونية / http://kenanaonline.com -
- موسوعة ويكيبيديا/ http://ar.wikipedia.org/wiki
- موقع المفكرة الدعوية/ http://www.dawahmemo.com
  - موقع لها أون لاين/http://www.lahaonline.com

# البحث رقم (٣)

# زينة المرأة الداعية وضوابطها الشرعية

إعداد

د. أسماء بنت عبد العزيز الداود



#### القدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستهديه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله قال تعالى: ﴿ يَكَا أَيُّمَا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَقُوا اللهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلا تَمُونَ إِلاَ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (١) ﴿ يَكَا أَيُّما الَّذِينَ مَامَنُوا اتَقُوا اللهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلا تَمُونًا إِلاَ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (١) ﴿ يَكَا أَيُّما الَّذِينَ مَامَنُوا اتَقُوا اللهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُونًا إِنَّا أَلْمَا اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَقُولُوا قَوْلا سَدِيلاً ﴿ يَكَا أَيْ اللهَ كَانَ عَلَيْكُم رَقِيبًا ﴾ (١) ﴿ كَيْمُ أَلَذِينَ ءَامَنُوا اتَقُوا الله وَقُولُوا قَوْلا سَدِيلاً ﴿ يُمْ يُصَلِح اللهُ وَاسَدُم وَلَيْكُم اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَا

أما بعد:

فلقد عنى الإسلام بزينة المرأة عناية عظيمة فوضع لها القواعد والضوابط التي تحفظ لها كرامتها وعفتها وتكفل سعادتها فالمرأة مفطورة على حب الظهور والزينة والجمال ولهذا أبيح لها في موضوع الزينة أكثر

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: ٧٠-٧١.

 <sup>(</sup>٤) خطبة الحاجة كما سماها العلماء وأثبت الشيخ محمد ناصر الدين الألباني بعض طرقها التي استقصاها في رسالة بعنوان خطبة الحاجة (الرسالة المذكورة ص١٤٠٠ ط.٤). ط٤، ١٤٠٠هـ.. المكتب الإسلامي).

مما أبيح للرجل، جاء في الحديث عنه ﷺ: « حُرِّمَ لِبَاسُ الحَرِيرِ وَالسَّذَّهَبِ عَلَى ذُكُورِ أُمَّتِي وَأُحِلَّ لِإِنَاثِهِمْ »(١).

ونظراً لكثرة المحالفات في موضوع الزينة عند النساء بعضها نتيحة التشبه، وبعضها سببه الجهل، آثرت البحث في موضوع (زينة المسرأة الداعية وضوابطها الشرعية) لعلي أسهم في تبصير المرأة بما يراد بها ويحاك ضدها من قبل أعداء الإسلام تلك المرأة التي كرمها الله وأعلسى شالها واختارها لحمل ونشر خاتم الرسالات السماوية، هذه المرأة التي يجب أن تكون متميزة في شخصها وهيئتها كما هي متميزة بدينها وبتكريم الله لها، ومن هنا تظهر أهمية الدراسة.

### أهداف الدراسة

- التعرف على مفهوم الزينة ودوافعها عند المرأة.
  - إبراز الضوابط الشرعية لزينة المرأة الداعية.
- بيان الزينة المستحبة والمباحة والمحرمة للمرأة الداعية.

### تساؤلات الدراسة

- ما مفهوم الزينة ودوافعها عند المرأة.
- ما الضوابط الشرعية لزينة المرأة الداعية.
- ما الزينة المستحبة والمباحة والمحرمة للمرأة الداعية.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في سننه، كتاب أَبْوَابُ اللَّبَاسِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، بَابُ مَا حَاءَ فِي الحَرِيرِ وَالذَّهَبِ، رقم الحديث، (١٧٢٠)، ٣٨٣/٥ وقال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، وصسححه الألباني.





### تقسيمات الدراسة

قسمت هذا الموضوع إلى مقدمة وثلاثة مباحث:

المبحث الأول: مفهوم الزينة ودوافعها عند المرأة.

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: تعريف الزينة.

المطلب الثاني: دوافع الزينة لدى المرأة.

المطلب الثالث: حكم الزينة.

المطلب الرابع: أقسام الزينة.

المبحث الثابى: الضوابط الشرعية لزينة المرأة الداعية.

المطلب الأول: ألا يكون في الزينة تشبها بالرجال.

المطلب الثانى: ألا يكون في الزينة تشبهاً بالكفار.

المطلب الثالث: ألا يكون في الزينة شهرة.

المطلب الرابع: ألا يصاحب الزينة كبر.

المطلب الخامس: ألا يكون في الزينة إسراف.

المطلب السادس: حسن القصد في الزينة وعدم التغرير.

المطلب السابع: ألا ترتكب بزينتها فعلاً محرماً.

المبحث الثالث: أنواع الزينة للمرأة الداعية.

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الزينة المستحبة للمرأة الداعية.

١- السواك.

٢- تقليم الأظافر.





- ٣- نتف الإبط.
- ٤- الاستحداد.
- ٥- الكحل والخضاب.

المطلب الثانى: الزينة المباحة للمرأة الداعية.

- ١- الطيب.
- ٢- الحلي.
- ٣- استخدام المساحيق والأصباغ.

المطلب الثالث: الزينة المحرمة للمرأة الداعية.

أولاً: زينة شعر الرأس المنهي عنها:

- ١ قص الشعر.
- ٧- حلق شعر الرأس.
- ٣- وصل شعر الرأس.
- ٤- تعلية الشعر فوق الرأس.

ثانياً: زينة الوجه المنهى عنها:

- ١- نمص شعر الحاجبين.
  - ٢- الرموش الصناعية.
    - ٣- الوشم.
    - ٤ تفليج الأسنان.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج.

فما كان فيه من صواب فمن الله وحده وما كان من خطأ فمن نفسى والشيطان والله ورسوله بريئان.

وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





# المبحث الأول مفهوم الزينة ودوافعها عند المرأة

### المطلب الأول: تعريف الزينة:

### تعريف الزينة لغة:

الزينة: بالكسر: ما يتزين به. والزّيْن خلاف الشيْن (١).

يقال: زينت الشيء تزييناً <sup>(٢)</sup>.

وازينت الأرض: أي حسنت وبمحت وأصله تزينت.

الاسم من ذلك: الزينة وهي ما يتزين بسه (٣)، وتسزين: تجمسل في مظهره. وامرأة زائن: أي متزينة.

فالزينة اسم حامع لكل شيء يتزين به (۱) مما يكسب جمالاً، من لباس وطيب ونحوهما.

### تعريف الزينة اصطلاحاً:

عرف القرطبي عَنْكُ الزينة: بأنها ما تحاول به المرأة تحسين خلقتها،

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) انظر: الصحاح ۲۱۳۲/۰ لإسماعيل بن حماد الجوهري تحقيق: أحمد عبدالغفور العطار ط۲، ۱۳۹۹ه... القاهرة، معجم مقاييس اللغة ٤١/٤ لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا تحقيق: عبدالسلام محمد هارون ط۱، ۱٤۱۱ه...، دار الجيل، بيروت، لسان العرب ۲۰۱/۱۳ للعلامة أبي الفضل جمال السدين محمد بن مكرم بن منظور، دار صادر، بيروت، القاموس المحيط ص٤٥٥١ لمحد الدين محمد بن يعقسوب الفيروز آبادي، دار الفكر، بيروت، ۱۳۹۸ه...

 <sup>(</sup>۲) انظر: معجم مقاییس اللغة ۴/۳، المصباح المنير ۲٦۱/۱ للعلامة أحمد بن محمد بن علي الفيومي، مكتبسة لبنان، بيروت.

<sup>(</sup>٣) انظر: الصحاح ٢١٣٢/٥، معجم مقاييس اللغة ٢١/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: لسان العرب ٢٠١/١٣.





كالثياب والحلى والكحل والخضاب (١).

وعرفها الشوكاني على: (بأنها ما يتزين به الإنسان من ملبسوس أو غيره من الأشياء المباحة) (٢٠).

وعلى هذا فالزينة: أن الزينة اسم حامع لكل ما يُتزين به لأجل تحسسين الهيئة (٢٠).

### المطلب الثاني: دوافع الزينة لدى المرأة.

الزينة والتزين من أقوى غرائز البشر الدافعة لهم إلى إظهار سنن الله في الخليقة من غير سرف ولا تكلف قال تعالى: ﴿ يَنَبَنِيَ مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمُ عِندَكُلِ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَالشَّرَبُواْ وَلا تُسَرِّفُواْ ﴾ (١٠).

وقد حظيت المرأة في الإسلام بعناية فائقة لم تحظ بها امرأة في دين من الأديان فقد صانما ورعاها وراعى احتياجاتما ورغباتما وحقوقها ومن هذه الرغبات والحقوق حقها في التزين والتحمل إذ الزينة في حياة المسرأة غريزة فطرية حبلت عليها.

### ودوافع الزينة عند المرأة كثيرة منها:

 أن الله تعالى جبل المرأة على حب الزينة، والعناية بالمظهر، فأباح لها الذهب والحرير وغيرهما دون الرجال إشباعاً لهذه الغريزة التي فطرها الله عليها.

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن ٢٢٩/١٢ لأبي عبدالله بن محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، دار إحيساء التسراث العربي، بيروت، ١٩٨٥م.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير ٢٠٠/٢ لمحمد بن علي الشوكاني، عالم الكتب.

<sup>(</sup>٣) أحكام الزينة ص٢٤ لعبير بنت على المديفر، ط٢، ١٤٣٠هـ.، حامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٣١.





- ٢. أن في التزين تلبية لنداء الأنوثة، وهو عامل أساسي في إدخال السرور على زوجها، ومضاعفة رغبته فيها ومحبته لها.
- ها، ويعد من أسباب السعادة الزوجية، ومن بواعث الألفة والمودة.
- ٤. أن في تزين المرأة الداعية دور فعال في التفاف القلوب حولها والتـــأثر بدعوها واتخاذها قدوة حسنة.

لكن وللأسف الشديد فقد ابتلى عصرنا بغزو الغرب وفكره، وكان من كبير بلائه أن جعل من المرأة قضية يثيرها في كل مجتمع وناد، وسخر صنوف وسائل الإعلام لطرحها على نحو ما يريد.

فأصبحت بعض نسائنا اليوم سريعة التأثر بتلك الدعايات الخبيشة والشعارات البراقة التي تسعى إلى تحرير المرأة وإفسادها.

وهذه الدعايات الخبيثة لم تحد ميداناً أكثر تأثيراً على المرأة من ميدان الزينة، فسعت بعض المؤسسات الكبرى في العالم إلى التفسين في أدوات التحميل والزينة تلاعبا بعقل المرأة وابتزازا لمالها وإفسادا لعقيدها فأصبحت تحيد التقليد والمحاكاة لنساء الغرب الكافر.

ومن هنا لزم المسلمين - ولا سيما الدعاة - أن ينتبهوا لهذا الموضوع الخطير الذي ينذر بفساد المحتمع وأن يسعوا لإنقاذ المرأة المسلمة مما يراد بما ويحاك ضدها من قبل أعداء الإسلام، وأن تكون الداعيات قدوة صالحة للنساء.





لقد تفضل الله تعالى على هذه الأمة بجعلها أمة وسطاً تعطي الجسد حقه والروح حقها فأحل لنا الطيبات، وأباح للمرأة أن تتزين وتتحمل بالضوابط والقيود الشرعية قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللّهِ ٱلَّتِيّ أَخْرَجَ لَيْكِادِهِ وَٱلطّيِبَنَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ﴾ (١). ولكنه لم يجعل هذا التزين هدفاً في ذات بل اعتبره وسيلة لتلبية نداء الأنوثة في المرأة فعليها أن لا تسرف ولا تبالغ في ذلك وأن تسترشد في زينتها بتعاليم دينها فلا تبالغ في التريين ولا تحاول تغيير حلقتها (١).

فكل ما يتزين به الإنسان حلال. وما حرم من الزينة إنمــــا حــــرم باعتبار آخر لدليل خاص.

### المطلب الرابع: أقسام الزينة:

المقصود بزينة المرأة كل ما يزينها ويجملها ويجعلها مقبولة مستحسنة في العين والخاطر، وهي إما أمور معنوية وإما أمور حسية.

فأما الأمور المعنوية فهي ما يطلق عليها بالزينة الخلقية، وبها تـزدان المرأة، وتصبح مقبولة محمودة عند المجتمع المؤمن كما يشمل هذا النوع من الزينة جميع الصفات المحمودة، التي إن تحلت بها المرأة الداعية فازت برضا ربحا على وكانت قدوة حسنة لغيرها من نسـاء المجتمسع. وأولى هـذه

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: جزء من الآية (٣٢).

 <sup>(</sup>۲) انظر: اللباس والزينة في الشريعة الإسلامية ص٥٤٥ د. محمد عبدالعزيز عمرو، ط الأولى، ١٤٠٣ هـــــ،
 مؤسسة الرسالة، بيروت، دار الفرقان للنشر والتوزيع، عمان.



الصفات الإيمان بالله سبحانه فهو زينة النفوس حيث يقول تعالى: ﴿ وَلَكِكَنَّ اللهُ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ (١). وينبثق من هذا الإيمان جميع الصفات المحمودة الأحرى، ومن الزينة الخلقية أن تترفع المرأة عن كل ما يشينها ويذهب بحيائها كالسفور والتبرج.

وأما الزينة الحسية فهي ما يطلق عليه بالزينة المكتسبة: وهمي مما تحاوله المرأة في تحسين خلقتها بالصنع قال تعالى: ﴿ يَنَبَنِ مَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرُ عَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرُ عَادَمُ مُذُواْ زِينَتَكُرُ مَسْجِدٍ ﴾ (٢). وتطلق على: الحلي، وأدوات التحميل الصاعية، مثل باروكات الشعر، الماكياج، عمليات التحميل (٣).

(١) سورة الحجرات، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) انظر: اللباس والزينة في الشريعة الإسلامية ص٤٤٣.



# المبحث الثاني الضوابط الشرعية لزينة المرأة الداعية

إن الإسلام حينما شرع الزينة لم يتركها مطلقة بل وضع لها ضوابط وقيوداً منها:

### المطلب الأول: ألا يكون في الزينة تشبه بالرجال

من شروط زينة المرأة الداعية، ألا تتشبه فيها بالرحال والأصل في ذم ذلك الفعل ما قاله ابن عباس والنَّهُ عَلَيْسهِ وَسَلَّمَ اللَّهِ صَـلَّى اللهُ عَلَيْسهِ وَسَلَّمَ الْمُتشبّهاتِ مِنَ النِّسَاءِ بالرِّحَالِ»(١).

ولا شك أن تشبه أحد الجنسين بالآخر انحراف عسن الفطسرة، وداء عضال انتقل إلينا بسبب الاحتكاك بالغرب ومحاكاته وتقليده، حتى أصبحت المرأة كالرجل في اللباس والزينة والمشية والكلام ونحو ذلك وهذا أمر مستقبح يأباه الشرع، وتنفر منه العقول السليمة، لذا زجر عنه الإسلام وحذر منه. عن عائشة عن قالت: « لَعَنَ رَسُولُ اللّهِ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ الرَّجُلَةَ مِسنَ النّسَاء»(٢).

بل وقد شرع لنا ما هو أكثر من هذا فأمر النبي ﷺ بإخراج مسن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب اللباس، باب المتشبهين بالنساء والمتشبهات بالرحال، رقسم الحسديث (١) ٥٨٨٥) ٥٥/٧.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في سننه، كتاب اللباس، باب في لباس النساء، رقم الحديث (٤٠٩٩) ٢٠٠-٦١، قسال عنه النووي: إسناده حسن (انظر: المجموع ٤٦٩/٤) وصححه الألباني بشواهده (حلباب المرأة المسلمة ص١٤١).



تعاطى ذلك من البيوت لئلا يفضى الأمر بالتشـــبه إلى تعـــاطى اللـــواط والسحاق(١). قال ابن عباس والله الله عَلَيْ الله عَلَيْمِ وَسَلَّم الله عَلَيْمِ وَسَلَّمَ الْمُحَنَّثِينَ مِنَ الرِّجَال، وَالْمُتَرَجِّلاَتِ مِنَ النِّسَاء، وَقَالَ: «أَخْرِجُــوهُمْ مِــنْ بُيُوتِكُمْ». قال: فأخرج النبي ﷺ فلاناً، وأخرج عمر فلانة (٢٠).

فهذا يدل على أن تشبه المرأة بالرجل فيما هـو مـن خصـائص الرجال، أمر عظيم لا يجوز، فنهى عنه المصطفى ﷺ، ولعن فاعله.

والضابط في التشبه لا يعود إلى مجرد اختيار الرجال والنساء لشيء يختارونه بشهوتهم ثم يعتادونه، بل يرجع إلى الغالب الذي يصلح لكل منهما فإن كان غالب الزينة زينة للرجال نهيت عنها المرأة (٣).

### والحكمة من ذلك تتبين مما يلي:

١- أن المشابحة في الأمور الظاهرة، تورث تناسباً وتشابحاً في الأحسلاق والأعمال، فالمرأة المتشبهة بالرجل تكسب من أخلاقهم حتى يصمير فيها من التبرج والبروز ومشاركة الرجال، وتفعل من الأفعال ما ينافي الحياء، والخفر المشروع للنساء (1).

٢- إخراج المتشبهة عن الصفة التي وصفها عليها الخالق سبحانه وذلك أن

<sup>(</sup>١) انظر: تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي ٥٧/٨ للإمام أبي العلا محمد بن عبدالرحمن المباركفوري ط١٠. ١٤١٠، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب اللباس، باب إخراج المتشبهين بالنساء من البيسوت، رقسم الحسديث (FAAG) Y/CO.

<sup>(</sup>٣) انظر: مجموع الفتاوي ٢٢/٢٢ ١-٥٥١ جمع عبدالرحمن بن قاسم العاصمي النجدي، طبع بسأمر حسادم الحرمين الشريفين وعلى نفقته الخاصة.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ٢٢/٤٥١.



الله حلق أشياء وجعل لها صوراً وصفات، فمن غير منها صـــورة أو صفة على خلاف ما وضعت عليه فقد نازع الجليل سبحانه (۱).

### المطلب الثاني: ألا يكون في الزينة تشبه بالكفار

أجمع الصحابة والتابعون والأئمة من بعدهم على الأمر بمخالفة الكفار والنهي عن مشابحتهم في الجملة استناداً على حديث ابن عمر على قال: قال رسول الله على : « مَنْ تَشَبَّهُ بِقَوْم فَهُوَ مِنْهُمْ »(٢).

قال ابن تيمية على: (مشاركتهم في الهدي الظاهر توجب الاختلاط بالظاهر .. هذا إذا لم يكن ذلك الهدي الظاهر إلا مباحاً محضاً، لو تحسرد عن مشابهتهم فأما إن كان من موجبات كفرهم كان شعبة من شعب الكفر، فموافقتهم فيه موافقة في نوع من أنواع معاصيهم) (٣).

وقال في سبل السلام: (والحديث دال على أن من تشبه بالفساق كان منهم، أو بالكفار أو المبتدعة في أي شيء مما يختصون به من ملبوس أو مركوب أو هيئة)(1).

<sup>(</sup>۱) انظر: بمجة النفوس وتحليها بمعرفة ما لها وما عليها ١٤٠/٤ اللامام المحدث أبي محمد عبدالله بن أبي جمسرة الأزدي، مطبعة الصدق الخيرية، مصر، ١٣٥٣هـــ، فتح الباري شرح صمحيح البحساري ٣٣٣/١٠

للإمام أحمد بن علي بن حجر العسقلاني تصحيح وتحقيق: الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز، دار الفكر للطباعة والنشر.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في سننه، كتاب اللباس، باب في لبس الشهرة رقم (٤٠٣١) ٢٤/٤، قسال ابسن مفلسح: (وإسناده صحيح). انظر: الفروع ٢٠٠١،

<sup>(</sup>٣) اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم ١/٠٨-٨١ لشيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، تحقيق: د. ناصر العقل، ط١٠٤، ١٤٠٤هـ..

<sup>(</sup>٤) سبل السلام شرح بلوغ المرام من جمع الأدلة الأحكام ٣٤٨/٤، للإمام محمد بسن إسماعيسل الكحسلاني الصنعاني، راجعه وعلق عليه: محمد بن عبدالعزيز الخولي، مكتبة الرسالة الحديثة.



### والحكمة في النهي عن التشبه بالكفار:

- ١- أن التشبه بهم يورث عند المرأة الداعية شعوراً بالتقارب والمودة كما قال ابن تيمية على (إن المشابحة في الظاهر تسورث مسودة ومحبسة، وموالاة في الباطن، وهذا أمر يشهد به الحس والتجربة)(١).
- ٢- أن في التشبه بهم موالاة لهم وتعظيماً وذلك محرم لقوله على: « لَــيْسَ مِنَّا مَنْ تَشَبَّهُ بِغَيْرِنَا، لَا تَشَبَّهُوا بِاليَهُودِ وَلَا بِالنَّصَــارَى) (٢). فقولــه: (ليس منا) صيغة تقتضى التحريم والبراءة ممن فعل ذلك.
- ٣- أن تشبه المرأة الداعية بالكفار في الظاهر توجب تناسباً بين المتشاهين يقود إلى الموافقة في الأخلاق والأعمال وهذا أمر محسوس فإن اللابس ثياب أهل العلم يجد من نفسه نوع تخلق بأخلاقهم (٣).

### ولا بد هنا من الإشارة إلى بعض الأمور الهامة:

- 1- أنه لا يشترط في التشبه النية والقصد فالتشبه يعم من فعسل ذلسك الشيء لأجل ألهم فعلوه، ولو كان للتزين. دل على ذلك حديث أبي هريرة على أن النبي في قال: «غَيَّرُوا الشَّيْبَ وَلَا تَشَبَّهُوا باليَهُودِ»(1).
- ٢- ما كان في الأصل ليس مأخوذاً من الكفار لكنهم يفعلونه أيضاً فهذا
   ليس فيه محذور المشاهة.
- ٣- لا يدخل تحت التشبه هنا الاستفادة مما عند الكفار من الصناعات
   والعلوم ونحوها.

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم ٨٨٨١-٤٨٩.

<sup>(</sup>٢) رواه النرمذي في سننه، كتاب أَبُوابُ الِاسْتِئْذَانِ وَالْآدَابِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، بَابُ مَسا حَاءَ فِي كَرَاهِيَةِ إِشَارَةِ النَّهِ بالسَّلَام، رقم الحديث (٥٦٥٥ ) ٥٦/٥، وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٣) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم ٧٩/١-٤٨٧.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي في سننه، كتاب اللباس، باب ما جاء في الخضاب رقم (١٧٥٢) ٢٣٣/٤، قال الترمسذي: حديث حسن صحيح.



### المطلب الثالث: ألا يكون في الزينة شهرة

الشهرة ما يشتهر بين الناس ويتميز به صاحبه عن غيره لخروجه عن عادة الناس (۱). عن ابن عمر على قال: قال رسول الله على: «مَنْ لَـبِسَ وَوْبَ مَذَلَّةٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (۲). فالله سبحانه وتعسالى يعاقب من لبس لباس الشهرة في الدنيا بإلباسه ثوباً يوجسب مذلته في الآخرة، كما لبس ثوباً يتعزز به على الناس، ويترفع به عليهم إذ العقوبة من جنس العمل (۳).

وقد تعددت عبارات العلماء في بيان ضابط الشهرة فمنهم من ضبطه بالخارج عن العادة (٤) ومنهم من ضبطه بما يشتهر به عند النساس ويشار إليه بالأصابع (٥) ويختال عليهم بالعجب والتكبر (٢) ومنهم من ضبطه بما يخالف زي أهل البلد ويزري الإنسان وينقص مروءته (٧).

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى ۱۳۸/۲۲، الروض المربع بشرح زاد المستقنع ص۷۱۲، للشيخ منصور بن يسونس البهوتي، تحقيق: محمد عبدالرحمن عوض، ط۳، ۱۶۱۰هــ، دار الكتاب العربي، بيروت.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في سننه، كتاب اللباس، باب في لبس الشهرة رقم (٤٠٢٩)، (٤٠٣٠)، ٤٢-٤٤، وابن ماجه في سننه، كتاب اللباس، باب من لبس شهرة من الثياب رقم الحسديث (٢٠٦) ١١٩٣-١١٩٣٠ قال الشوكاني: (رجال إسناده ثقات) انظر: نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار من أحاديث سيد الأخيار ١١٣/٢، للشيخ محمد الشوكاني، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ١٤٠٣هـ، وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة ٢٨٤/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: نيل الأوطار شرح منتقى الأحبار من أحاديث سيد الأخيار ١١٣/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: مجموع الفتاوى ٢٢/٢٢.

 <sup>(</sup>٥) انظر: شرح منتهى الإرادات ١٥٣/١ للشيخ منصور بن إدريس البهوتي، دار الفكر، الروض المربع بشرح
 زاد المستقنع ص٧٢٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: نيل الأوطار بشرح منتقى الأخبار ١١٣/٢.

<sup>(</sup>٧) انظر: الآداب الشرعية والمنح المرعية ٥٢٦/٣، لابن مفلح المقدسي، تحقيق: شعيب الأرنساؤوط وعمسر الخيام، ط٣، ١٤١٩هـ، مؤسسة الرسالة، بيروت.



ويختلف حكم الشهرة باختلاف الحال فإن تزين المرء قاصداً بذلك الشهرة فقد وقع في المحظور سواء حصلت الشهرة أم لم تحصل إذ المعتسبر القصد وإن لم يطابق الواقع.

قال الشوكاني على الناس، فلا فرق بين رفيع الثياب ووضيعها والموافق لملبوس الناس والمخالف ؛ لأن فرق بين رفيع الثياب ووضيعها والموافق لملبوس الناس والمخالف ؛ لأن التحريم يدور مع الاشتهار والمعتبر القصد، وإن لم يطابق الواقع)(1).

وإن تزين بغير قصد الشهرة ولكنها حصلت وفاقاً فإن عليه تسرك هذه الزينة من حين حصلت الشهرة؛ لأن التحريم يدور مع الاشتهار وهو معذور بجهله فإن استمر على زينته بعد حصول الشهرة وعلمه بها فقد وقع في المحظور.

وعلينا أن ننبه هنا أن الشهرة لا تختص بما هو حسن عند الناس بل قد تكون بالقبيح عندهم، فالحديث ليس مختصاً بنفيس الثياب، بل قد يحصل ذلك لمن يلبس ثوباً يخالف ملبوس الناس (٢).

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية على: (تكره الشهرة من الثياب، وهو المترفع الخارج عن العادة، والمنخفض الخارج عن العادة فيان السلف كانوا يكرهون الشهرتين المترفع والمنخفض)<sup>(٣)</sup>. فما خرج عن عادة الناس، لقبحه أو لحسنه حصل به الاشتهار سواءً في اللباس أو الزينة.

<sup>(</sup>١) نيل الأوطار بشرح منتقى الأخبار ١١٣/٣.

<sup>(</sup>٢) انظر نيل الأوطار بشرح منتقى الأخبار ١١٣/٣.

<sup>(</sup>٣) بحموع الفتاوي ١٣٨/٢٢.

### وتتجلى الحكمة في النهي عن الشهرة في النقاط التالية:

- ١- أن في الشهرة مدعاة إلى العجب بالنفس والتكبر على عباد الله (١)
   وذلك أمر منهى عنه.
  - Y أن الشهرة ربما أزرت بصاحبها وأنقصت مروءته Y.
    - أنها قد تؤدي بصاحبها إلى الرياء -
- ٤ ألها قد تكون سبباً إلى حمل الناس على غيبته فينهى عنها سداً
   للذريعة.

فعلى المرأة الداعية أن تحتدي بهدي النبي × فيما أمر به من الزينــة وأن تقتدي في ذلك بأمهات المؤمنين ـــ رضي الله عنهن ـــ فلا تتكلــف في الزينة وتبالغ فيها ولا تتركها البتة.

### المطلب الرابع: ألا يصاحب الزينة كبر:

على المرأة الداعية أن تتعاهد قلبها وتطهر نفسها من الكبر والخيلاء، فالزينة والتزين مشروع للمرأة الداعية بشرط أن لا تتجاوز الحد في ذلك فتلفت الأنظار إليها.

قال الشوكاني على: (ولا شك أن لبس ما فيه جمال زائد من الثياب يجذب بعض الطباع إلى الزهو والخيلاء والكبر)(1). وحساء في الحسديث

<sup>(</sup>١) انظر: نيل الأوطار بشرح منتقى الأخبار ١١٣/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: غذاء الألباب شرح منظومة الآداب ١٦٢/٢ للشيخ محمد السفاريني، ط٢، ١٤١٤هـ، مؤسسة قرطة.

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح منتهى الإرادات ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٤) نيل الأوطار بشرح منتقى الأخبار ١١٥/٢.



القدسي عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على: قَـالَ اللَّــهُ عَلَى: «الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي، وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي، فَمَنْ نَازَعَني وَاحِدًا مِنْهُمَا، قَذَفْتُهُ فِي النَّار»(١). فإذا كان التزين يدعو إلى ذلك فتركه واحب.

عن عبدالله بن مسعود ﴿ عَنْ النِّي ﷺ أنه قال: ﴿ لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَل مِنْ كِبْرِ »، قال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسناً ونعله حسناً قال: « إنَّ اللهَ جَمِيـــلَّ يُحِـــبُّ الْجَمَالَ، الْكِبْرُ بَطَرُ الْحَقِّ، وَغَمْطُ النَّاسِ »(٢).

قال الشوكان على: (الحديث يدل على أن محبة لبس الثوب الحسن والنعل الحسن وتخير اللباس الجميل ليس من الكبر في شيء وهذا ممسا لا خلاف فيه فيما أعلم)("). فقصد المرأة الداعية ونيتها في التزين لا بـــد أن تكون خالصة لله ﷺ فلا تفخر بزينتها ولا تعجب بما.

روي عن على بن أبي طالب ﷺ أنه قال: (إن الرجل ليعجبه مـــن شراك نعله أن يكون نعله أجود من شراك نعل صاحبه فيدخل في قولـــه تعسالى: ﴿ يَلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ بَعْمَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَأَدًّا وَٱلْعَاقِبَةُ لِلْمُنَّقِينَ ﴾ (1) (٥).

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في سننه، كتاب اللباس، باب ما جاء في الكبر رقم (٤٠٩٠) ٩٥/٤، وابن ماجه في سننه، كتـــاب الزهد، باب البراءة من الكبر، رقم (٤١٧٤) ١٣٩٧/٢ وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٧٧٠/٢.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب تحريم الكبر وبيانه، رقم (١٤٧) ٩٣/١

<sup>(</sup>٣) نيل الأوطار بشرح منتقى الأخبار ١١٥/٢.

<sup>(</sup>٤) سورة القصص، الآية: ٨٣.

<sup>(</sup>٥) جامع البيان في تأويل آي القرآن ٢٠/٢٠ لأبي جعفر محمد بن حرير الطبري، دار الفكر.



قال ابن رجب خلف: (وهذا محمول على أنه إذا أراد الفخر علسى غيره، لا بمجرد التجمل)(١).

### المطلب الخامس: ألا يكون في الزينة إسراف

الإسراف هو بحاوزة الحد في كل فعل أو قول وهـو في الإنفساق أشهر (٢) قال تعـالى: ﴿ يَبَنِيَ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلِ مَسْجِدٍ وَكُواْ وَالْمَرَوُا وَالْمَرَوُا أَلْمَا مَوْاً إِنَاكُمْ عِندَكُلِ مَسْجِدٍ وَكُواْ وَالْمَرَوُا وَالْمَرَوُا أَلْمَا يَعِلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ

وجاء في الحديث عنه ﷺ أنه قال: «كُلُسوا وَاشْسرَبُوا وَتَصَسدَّقُوا وَالْشُسرَبُوا وَتَصَسدَّقُوا وَالْبَسُوا مَا لَمْ يُخَالِطُهُ إِسْرَافٌ، أَوْ مَخِيلَةٌ»(°).

قال المناوي على: (هذا الحديث جامع لفضائل تدبير المرء نفسه، فالإسراف يضر بالجسد والمعيشة، والخيلاء يضر بالنفس حيث تكسبها العجب، وبالدنيا حيث تكسب المقت من الناس وبالآخرة حيث تكسب الإثم)(1).

فعلى المرأة الداعية أن تراعي هذا الضابط في زينتـــها وأن تكـــون

<sup>(</sup>١) جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم ص١٧١ لزين الدين أبي الفرج عبدالرحمن بن شهاب الدين بن رجب الحنبلي، دار المعرفة، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>۲) انظر: مجموع الفتاوی ۱۳٤/۲۲، فتح الباري ۲۵۳/۱۰.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>ه) رواه ابن ماجه في سننه، كِتَابُ اللَّبَاسِ، بَابُ الْبَسُ مَا شِيْتَ، مَا أَخْطَأَكَ سَرَفٌ أَوْ مَخِيلَةٌ، رقم (٣٦٠٥)، وحسنه الألبان.

<sup>(</sup>٦) فيض القدير شرح الجامع الصغير ٥/٦٤ لمحمد المدعو بعبدالرؤوف المناوي، دار المعرفة، بيروت، لبنان.



معتدلة دون شطط فتخرج إلى التبذير والإسراف والمباهاة وقصد الكبر والعجب والخيلاء وهذا طريق إلى ما ينهى عنه من لباس الشهرة دل على ذلك ما جاء في الأثر عن فضالة بن عبيد على قال: (إِنَّ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَنْهَانَا عَنْ كَثِيرِ مِنَ الإِرْفَاهِ)(١) (٢).

فقد كره النبي الإفراط في التنعم والتدهين والترجيل ولهى عنه (") وقيده بالكثير إشارة إلى طلب الاعتدال (أ). وضابط الإسراف هو العرف (أ) فما تعارف الناس على إنه إسراف، فهو إسراف، وإلا فلا ومن تزين بما هو عادة مثله لم يكن مسرفاً وإن كان نفيساً وعكس ذلك صحيح.

وهذا الضابط لا بد من التفرقة فيه بين قصد عدم الإسراف وبين الامتناع بالكلية فمن تركت التزين بخلاً بالمال لم يكن لها أحر ومن تركته تعبداً بتحسريم المباحات فهو حهل كما أن الإسراف في المباحات هو من العدوان المحرم.

#### المطلب السادس: حسن القصد في الزينة وعدم التغرير

حسن القصد أصل في التعامل عامة في الإسلام وليس في قصد الزينة فقط، وإنما في كل عمل يعمله المؤمن فيقصد فيه ما يشرع العمل لأجله

<sup>(</sup>١) الإرفاه: كثرة التدهن والتنعم (انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر ٢٤٧/٢).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في سننه، كتاب الترجل باب (١) حديث (٢١٦٠) ٧٥/٤، والنسائي في السنن الصسغرى ١٣٢/٨ كتاب الزينة، باب الترجل غباً، وصححه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة ٣/٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: عون المعبود شرح سنن أبي داود ٢١٨/١١ للعلامة أبي الطيب محمد شمس الحق العظسيم آبسادي، تحقيسق: عبدالرحمن محمد عثمان، ط٢، ١٣٨٨هـ، الناشر: محمد عبدالمحسن صاحب المكتبة السلفية، المدينة النبوية.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري ٣٦٨/١٠، عون المعبود ٢١٩/١١.



ليؤجر على فعله رجلاً كان أو امرأة دل على ذلك ما ورد عن النبي ﷺ: «إِنَّمَا الأَعْمَالُ بالنِّيَّاتِ، وَإِنَّمَا لِكُلِّ امْرِئ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى دُنْيَا يُصِيبُهَا، أَوْ إِلَى امْرَأَةٍ يَنْكِحُهَا، فَهجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ»(١).

ومن حسن القصد عند المرأة الداعية البعد عن قصد ما حــرم الله عليها في زينتها فهي لا تتزين للأجانب إغراءً لهم، ولا تتـــزين حـــيلاء اعجاب خاطب ونحوه.

بل إن المرأة الداعية هي من تقصد من وراء تزينها حسن التبعسل لزوجها ومعاونته على غض بصره وإحصان نفسه إن كانت ذات زوج، أو الظهور بمظهر حسن أمام المدعوات، لتدلل بفعلها هذا عليي أنه لا رهبانية في الإسلام وإنما هو يدعو إلى المظهر الحسن الطيب ويرغب عـن التبذل، ويحث على الزينة ما روعيت فيها الضوابط والقيود الشرعية.

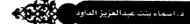
# المطلب السابع: ألا ترتكب يزينتها فعلاً محرماً

اتفق العلماء على إباحة الزينة للمرأة بالضوابط والقيود الشرعية التي حددها الشرع فلا تباح لها الزينة مطلقاً بحيث تفعل ما تعارف الناس على أنه زينة وإن خالف الشرع كالوصل أو النمش أو الوشم ونحو ذلك.

فعن عائشة ﴿ عَلَيْكَ أَنَّ امْرَأَةً مِنَ الأَنْصَارِ زَوَّجَتِ ابْنَتَهَا، فَــتَمَعَّطَ شَــعَرُ رَأْسِهَا، فَجَاءَتْ إَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَذَكَرَتْ ذَلِكَ لَهُ، فَقَالَـــتْ: إنَّ زَوْجَهَا أَمَرَنِي أَنْ أَصِلَ فِي شَعَرِهَا، فَقَالَ: «لاَ، إنَّهُ قَدْ لُعِنَ المُوصِلاَتُ»<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه كتاب بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ، رقم (١)٢/١٠.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب النكاح، باب لا تطبع المرأة زوجها في معصية، رقم (٥٢٠٥) ١٥٣/٦.



ونظراً لتفشي هذا الأمر وغيره مما نهي عنه في وقتنا الحاضر ومبالغة النساء في عمله استناداً إلى بعض الفتاوى في بعض المذاهب فغالت بعض النساء في التمسك بها، واتخذها ذريعة إلى ما هو أكبر بما ثبت حرمته، فلا بد من التنبيه إلى أن زينة المرأة حتى لزوجها \_ أي داخل بيتها \_ تقيد بضوابط خاصة فليست كل زينة تباح بحجة التزين للزوج، بل لا تفعد الزينة المحرمة ولو بأمر الزوج، فضلاً عن إذنه المحرد من الأمر. فلو أمرها بوصل أو نمص أو وشم فلا طاعة له في معصية الخالق.



# المبحث الثالث أنواع الزينة للمرأة الداعية

إن لزينة المرأة الداعية أثراً في الاستجابة للدعوة، سواءً على مستوى المدعوات و جذبهم لما تدعو إليه، أو على مستوى تنشيط الداعية نفسها.

فزينة المرأة الداعية ومظهرها رسالة تبلغ بها دعوتها وما تحمل مسن مبادئ. والرسل عليهم الصلاة والسلام هم من أكمل الناس خُلْقاً وخُلُقاً وخُلُقاً وأحسنهم ظاهراً وباطناً، فحسن السمت والهيئة من أخلاق الأنبياء كما أن سوء السمت والهيئة من شيم الأشقياء (١).

وقد كمل الله تعالى باطن الأنبياء وظاهرهم وأضفى على يهم نسور النبوة من الهيبة والإحلال. ومما يشهد لهذا ويؤيده ما جاء في قصة الخليل إبراهيم التَّلِيَّةُ حينما جاء إلى مكة يتفقد ابنه إسماعيل التَّلِيَّةُ فلم يلق ابنه ولكن لقي زوجته (فَلَمَّا جَاءَ إِسْمَاعِيلُ قَالَ: هَلْ أَتَاكُمْ مِنْ أَحَدٍ؟ قَالَتْ: نَعَمْ، أَتَانَا شَيْخٌ حَسَنُ الهَيْئَةِ، وَأَنْنَتْ عَلَيْهِ...)(٢).

فالاهتمام بالمظهر العام للشخصية المسلمة مظهر مهم من مظهر هـذه الدعوة الكريمة دل على ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ عَلَى ذَلْكَ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ عَلَى اللّهِ مِنْ الرِّزْقِ قُلْ هِي لِلَّذِينَ مَامَنُواْفِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ ("".

<sup>(</sup>١) انظر: روعة العقلاء ونزهة الفضلاء ص٢٩ للشيخ محمد بن حبان البستي، تحقيق: جمسال محمسود، ط١٠، ٥١٤١هــ، دار الفتح، الشارقة.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب أحاديث الأنبياء، باب يزفون النسلان في المشي، رقم (٣٣٦٤) ٤٧٨/٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٣٢.





# ويمكننا أن نقسم أنواع الزينة إلى ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الزينة المستحبة للمرأة الداعية.

المطلب الثانى: الزينة المباحة للمرأة الداعية.

المطلب الثالث: الزينة المنهى عنها للمرأة الداعية.

#### المطلب الأول: الزينة المستحبة للمرأة الداعية.

تميزت الدعوة الإسلامية عن الدعوات السابقة بشمولها، بكل ما للمشمول من معان، ودلالات زمانية ومكانية، ونظم حياة للبشرية حمعاء.

فالإسلام منهج وخطة عمل، يستلاءم مسع الطبيعسة البشسرية في خصائصها وإمكانياها، سواء كانت هذه الطبيعة في الفرد أو الأسسرة أو في الجحتمع <sup>(١)</sup>.

وقد شملت أنظمة الإسلام نواحي الحياة المختلفة، فكما أنها جاءت بتعاليم تتعلق بأصول الدين جاءت أيضاً بالآداب العامة والخاصة، وقسد حرص المصطفى على تعليم أمته في أدق أمورهم الشخصية المتعلقة بالزينة الظاهرة والباطنة.

عن عائشة على قالت: قال رسول الله على: «عَشْرٌ مِنَ الْفِطْـرَةِ: قَصُّ الشَّارِب، وَإعْفَاءُ اللَّحْيَةِ، وَالسِّوَاكُ، وَالِاسْتِنْشَـــاقُ بِالْمَـــاءِ، وَقَـــصُّ

<sup>(</sup>١) انظر: خصائص الدعوة الإسلامية ص٢٣١ تأليف محمد أمين حسن ط١٤٠٣ هـ، مكتبسة المنسار، الأردن.



الْأَظْفَارِ، وَغَسْلُ الْبَرَاحِمِ، وَنَتْفُ الْإِبْطِ، وَحَلْقُ الْعَانَةِ، وَالْتِقَاصُ الْمَاءِ»(١).

قال الإمام القرطبي على: (وهذه الخصال مجتمعة فيها الحفاظ على حسن الهيئة والنظافة وكلاهما يحصل به البقاء على أصل كمال الخلقة التي خلق الإنسان عليها، وبقاء هذه الأمور وترك إزالتها يشوه الإنسان ويقبحه بحيث يُستقذر، ويجتنب، فيخرج عما تقتضيه الفطرة الأولى)(٢).

لأن الإنسان إذا بدأ في الهيئة الجميلة كان أدعى لانبساط النفس إليه، فيقبل قوله ويحمد رأيه والعكس بالعكس (٣).

فالزينة المستحبة هي كل زينة رغب فيها الشارع وحـــث عليهـــا ويدخل في هذا سنن الفطرة كتقليم الأظافر ونتف الإبــط والاســتحداد والسواك وأدخلت تحت هذا القسم الكحل وخضاب اليدين.

### ١- السواك:

وهو من خصال الفطرة الدالة على عناية الشريعة الإسلامية بالنظافة وتزيين رائحة الفم مما قد يعلق به من أوساخ من بقايا طعام قد تحمل روائسح كريهة. ويقصد به: استعمال عود في الأسنان لإذهاب التغير ونحوه (1).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة رقم (٢٥٨) ٢٢٣/١.

 <sup>(</sup>۲) المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ١/١١ه-٥١٢٥. لأبي العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي،
 تحقيق: محيي الدين دين مستو، يوسف علي بديوي وآخرين، الطبعة الأولى، ١٤١٧هــ، دار ابن كثير،
 دمشق، بيروت، دار الكلم الطيب، دمشق.

<sup>(</sup>٣) انظر: فتح الباري ١٠/٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: المجموع شرح المهذب ٢٧٠/١. للإمام أبي زكريا محيي الدين بن شرف النووي، دار الفكر.



التسوك، وهو دلك الفم بالمسواك لتنظيف الأسنان واللسان واللثة)(١).

وقد جاء في فضله أحاديث عدة منها: «لولا أن أشق على أمتي أو على الناس الأمرقم بالسواك مع كل صلاة»(٢).

وهو من السنن التي كان النبي على يواظب عليها، فكان إذا دخـــل بيته بدأ بالسواك (٢).

قال ابن القيم على: (وكان على يحب السواك، وكان يستاك مفطراً أو صائماً، ويستاك عند الانتباه من النوم وعند الوضوء وعند الصلاة)(°).

والسواك فيه منافع عديدة: فهو كما قال على: «مَطْهَرَةٌ لِلْفَمِ وَمَرْضَاةً لِلرَّبِّ» (٢) وهو مستحب في جميع الأوقات ولكنه أشد استحباباً في خمسة أوقات: الأول: عند الصلاة، الثاني: عند الوضوء، الثالث: عند قراءة القرآن، الرابع: عند الاستيقاظ من النوم، الخامس: عند تغير رائحة الفم.

فالسواك متعلق بالنظافة والزينة الظاهرة كما أنه متعلق بالنظافة الباطنة من حيث الرائحة، فالفم مصدر تلقي المدعو فهو ينظر إليه ويقترب

<sup>(</sup>١) السواك والعناية بالأسنان، ص ٢٩ للدكتور عبدالرزاق عبدالله السعيد، الدار السعودية للنشر والتوزيسع، الطبعة الأولى، ١٤٠٢هـ، الرياض.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الجمعة، باب السواك يوم الجمعة، رقم (۸۸۷) ۲۱٤/۱ ومسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، باب السواك، رقم (۲۰۲) ۲۲۰/۱.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، باب السواك رقم (٢٥٣) ١٨٥/١.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، باب السواك رقم (٢٥٥) ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٥) زاد المعاد في هدي خير العباد ١٧٤/١١ لابن قيم الجوزية. تحقيستى: شسعيب الارنساؤوط وعبسدالقادر الارناؤوط، ط١٤١٠، ١٤١هـ، مؤسسة الرسالة، بيروت.

<sup>(</sup>٦) رواه النسائي في سننه، كتاب الطهارة، باب الترغيب في السواك، رقم (٥) ١٠/١، وصححه الألباني في صحيح سنن النسائي.



منه ولاسيما في الدعوة الفردية، ولذلك فإن حرص الداعية على السواك والاهتمام به سبب في قرب المدعو منه وعدم نفوره، ومن ثم الإصغاء إلى دعوته (١). لذا فلتحرص المرأة الداعية على نظافة الفم وتطييب رائحته.

#### ٢- تقليم الأظافر:

ويقصد به إزالة ما يزيد على رأس الأصبع من الظفر والحكمة مين حيث الشرع على قص الأظافر وتقليمها، لأن الوسخ يجتمع فيه فيستقذر، وقد ينتهي إلى حد يمنع من وصول الماء إلى ما يجب غسله في الطهارة <sup>(٢)</sup>.

وضابط وقت القص: الاحتياج، ولا تترك أكثر من أربعين يوماً فعن أنس على قال: «وُقِّتَ لَنَا فِي قَصِّ الشَّارِب، وَحَلْق الْعَانَةِ، وَنَتْفِ الْإِبْطِ، وَتَقْلِيمِ الْأَظْفَارِ، أَنْ لَا نَتْرُكَ أَكْثَرَ مِنْ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً» (٣٠.

قال النووي ﷺ: (ومعناه ألهم لا يؤخرون فعل هذه الأشياء عــن وقتها، وإن أخروها فيما لا يزيد عن أربعين يوماً، وليس معنى هذا الإذن في أن تؤخر أربعين مطلقاً)(1).

قال ابن حجر عَلَقَهُ: (لكن لا يمنع هذا من تفقده يوم الجمعة، فإن المبالغة في التنظيف فيه مشروعة)(٥).

وقد انتشرت عند بعض النساء عادة إطالة الأظافر تـــأثراً بنســـاء

<sup>(</sup>١) انظر: هيئة الداعية ومظهره ودورها في إيصال رسالته ص٣٨ د. عبدالله بن إبراهيم اللحيسدان، الطبعسة الأولى، ١٤٢٥هـ..، دار الحضارة للنشر والتوزيع.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري ١٠/٥/١٠، الشرح الكبير ١٣٤/١ لشمس الدين أبي الفرج عبدالرحمن بن الشميخ أبي عمر محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي، ط ٢٠٠٣ هـ..، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الطهارة، باب خصال الفطرة، رقم (٢٥٨) (٢٢٢/١).

<sup>(</sup>٤) المحموع ٢٨٧/١.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ٢٠/١٥.



الغرب وهذه عادة سيئة منافية لتعاليم الدين لأمور:

- ١- أن في ذلك تشبهاً بالكفار، لأن هذه العادة دحيلة علينا لم تكن معروفة عند نساء المسلمين حتى صار تقليد الغرب في زيه ولباسة تقدماً ومدنية.
  - ٧- أن فيه مخالفة للفطرة التي فطر الناس عليها على حسنها وكمالها.
- ٣- أن الأظافر الطويلة قد يستتر تحتها شيء من النجاسة عندما يستنجي الإنسان ولهذا قال بعض العلماء: إنه حامل للنجاسة فلا تصح صلاته(١).
- ٤- أن طولها قد يصل إلى قدر يمتنع معه وصول الماء إلى البشرة، فيكون الظفر على هذا حائلاً عارضاً يستلزم غسل ما تحته (٢).

ثم إن الواجب على المرأة الداعية أن تحرص على أن تظهر بالمظهر الذي يحقق لها الالتزام بدينها وتمسكها به، لا كما تفعل بعض النساء من ارتداء الأظافر الصناعية التي ليست من الزينة في شيء بل هي آفة من الآفات السي ابتليت بها نسائنا في العصر الحاضر. وقد أشار الطب الحديث إلى أن مادة تثبيت الأظافر الصناعية قد تؤثر على النمو الطبيعي للظفر الأصلي.

أما ما يتعلق بصبغ الأظافر بالمستحضرات الحديثة كالمناكير ونحوها فهذا مباح ما لم يكن في ذلك تشبه بالكافرات، أو يكون على هيئة فيها محاكاة للكافرات.

وقد أشار بعض الأطباء إلى مضرة هذا الطلاء وأثره السيئ علسى

<sup>(</sup>١) انظر:فتح الباري ١٠/٥٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: الجامع لأحكام القرآن ٢/٢.





الجلد والظفر<sup>(۱)</sup>. كما أن المواد المستخدمة في تثبيته وإزالتـــه قـــد تــــؤثر بالتحسس على الجلد، وجفون العين <sup>(۲)</sup>.

ولتفطن المرأة الداعية إلى أن هذه الأصباغ تعد حائلاً تمنع وصول الماء إلى الظفر الواحب غسله في الوضوء أو الغسل. وقد تتوهم بعض النساء أن وضع مثل هذه الأصباغ بعد وضوء لم يتبعه ما ينقضه، فإنه يصح الوضوء دون إزالته قياساً على المسح على الخفين، وهذا قياس باطل، لأن المسح على الخفين رخصة ورد فيها التيسير على المسلمين لحاجتهم إلى ستر القدمين بخلاف هذه الأصباغ إذ لا حاجة ماسة إليها.

فعلى المرأة الداعية أن تنتبه لهذا الأمر وأن تسبين للنسساء الحكسم الشرعى في ذلك.

#### ٣- نتف الإبط:

والهدف منه النظافة، وقطع الرائحة الكريهة التي تحدث من اجتماع القذر فيه. ونتف الإبط أفضل من حلقه لورود الحديث بسه (<sup>7)</sup>، ولأن النتف يضعف الشعر فتضعف الرائحة، بخلاف الحلق فإنه يقوي الشعر ويهيجه فتقوى الرائحة. لكن إذا لم يقو على النتف جازت إزالته باي مزيل بما وجد في هذا العصر، لحصول المقصود وهو الإزالة (<sup>1)</sup>.

وتتضح الحكمة في إزالة شعر الإبط بما يأتي:

<sup>(</sup>١) انظر: الأمراض الجلدية (تساقط الشعر، أمراض الحساسية، حب الشباب) ص١٤٦، د.محمود حجازي، الطبعة الأولى، ٢٠٦هـ، قامة، حدة، المملكة العربية السعودية.

<sup>(</sup>٢) انظر: الأمراض الجلدية (تساقط الشعر، أمراض الحساسية، حب الشباب) ص٨٧.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه ص٢٦.

<sup>(</sup>٤) انظر: الفطرة حقيقتها ومذاهب الناس فيها، على بن عبدالله القرني، جعفر صادق المطهري، دار المسلم للنشر والتوزيع، ٢٠٠٣م، ص١٠٠.



١- تحسين الهيئة (١) وتنظيف الإبط مما يتلبد من الوسخ على شعره،
 الذي ربما حصل بسببه رائحة كريهة (٢) قد تعود على صاحبها بالضرر.

#### ٤- الاستحداد:

وهو حلق العانة، سمي بذلك لاستعمال الحديدة فيه ويهـــدف إلى نظافة الموضع.

جاء في لسان العرب: (الاستحداد: الاحتلاق بالحديد) $^{(7)}$ .

وقال ابن حجر على: (المراد به استعمال الموسي في حلق الشعر من مكان مخصوص من الجسد)(1).

والحكمة من الحث على إزالة شعر العانة للمرأة:

١- أن إزالة هذا الشعر تقي المرأة من الأمراض والالتهابات بسبب تراكم
 الأوساخ.

٢- أن إزالته متضمنة لكمال الطهارة.

٣- أن إزالته تلطف العشرة بين الزوجين وتزرع الألفة بينهما وتؤدي إلى
 كمال الاستمتاع (٥).

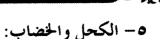
<sup>(</sup>١) انظر:فتح الباري ١٠/٣٩٩.

 <sup>(</sup>۲) انظر: أحكام القرآن ٣٧/١ لأبي بكر محمد بن عبدالله المعروف بابن العربي، تحقيق: على محمد الباجوري،
 ط١، ١٣٧٨هـ..، دار إحياء الكتب العربية، دار الجيل، بيروت.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب ١٤١/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتح الباري ٨٦/١.

<sup>(</sup>c) أخرجه الترمذي في السنن ٢٣٤/٤كتاب اللباس باب ما جاء في الاكتحال رقم (١٧٥٧) وقال عنه : (حسن غريب)، وأخرجه النسائي في السنن الصغرى ١٤٩/٨ كتاب الزينة باب الكحل، وابن ماجه في السنن ٢/٧٥١كتاب الطب باب الكحل بالإثمد رقم (٣٤٩٧) والحاكم في المستدرك في كتاب الطسب ١٤٨٠٤ وقال عنه :صحيح الإسناد وواققه الذهبي، التلخيص مع المستدرك ٤٠٨/٤



الكحل زينة وجمال، وقد حث النبي على الكحل فعن ابن عبساس وقد أن النبي على الكحل فعن ابن عبساس وأن النبي على قال: «اكتُحِلُوا بِالْإِثْمِدِ، فَإِنَّهُ يَجْلُو الْبَصَرَ، وَيُنْبِتُ الشَّعْرَ» (١). فالإنمد زينة ودواء، وكانت العرب تكتحل به، وقد أبان ابن القيم عن شيء مسن فوائده (٢).

إلا أن كثيراً من النساء قد رغبت عن هذا النوع من الكحل وصرن يستعملن الأقلام، والتي تأتي بألوان متعددة ويمكن للمرأة أن تسستخدمها حسب لون الثوب الذي تلبسه.

والحناء نبات معروف تحتوي أوراقه على نسبة عالية من المواد الملونة، وهو نبات طبيعي لا توجد فيه أي خطورة، بل إنه من النباتسات الطبيسة المفيدة التي ثبت نفعها عملياً في معالجة بعض الأمراض والعوارض (٣).

ومما يدل على أن الخضاب قد عرف للزينة منذ القدم ما حاء في تفسير قول الله على أن الخضاب وينكنكُونَ إِلَّا مَاظَهَرَ مِنْهَا ﴾ (1). فالزينة هنا هي الخضاب كما وردت بذلك أقوال فقهاء المذاهب

<sup>(</sup>١)انظر: فتح الباري١/٨٦.

<sup>(</sup>٢)انظر: زاد المعاد في هدي خير العباد ٢٨٣/٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: التداوي بالأعشاب والنباتات ص٧٤-٧٦ تأليف: عبداللطيف عاشور، مكتبة ابن سسينا للنشسر والتوزيع والتصوير، القاهرة.

<sup>(</sup>٤) سورة النور، الآية: ٣١.



وتواترت على أن المحادة على زوجها تتجنب كل ما يدخل في الزينة ومن جملة ذلك الخضاب (۱). وهذا يعني أنه يباح لغير المحادة من النساء في الأحوال العادية. وقد دلت السنة المطهرة على مشروعية خضاب اليد بالحناء وذلك فيما روته أم المؤمنين عائشة و أنَّ المُرَأَة، مَدَّتْ يَدَهَا إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَبَضَ يَدَهُ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ الله، مَدَدْتُ يَدِي إِلَيْكَ بِكِيَّاب، فَلَمْ تَأْخُذُهُ؟ فَقَالَ: «إِنِّي لَا أَدْرِي يَدُ المُرَأَةِ أَمْ يَدُ رَجُلٍ؟» قُلْتُ: بَلْ يَدُ المُرَأَةِ قَالَ: «لَوْ كُنْتِ المُرَأَة لَغَيَّرْتِ أَظَفَارَكِ بِالْحِنَّاء)(۱).

قال في عون المعبود: (وفي الحديث شدة استحباب الخضاب بالحناء للنساء)(٣).

وقال النووي على: (أما خضاب اليدين والرجلين بالحناء فمستحب للمتزوجة من النساء للأحاديث المشهورة منه وهو حرام على الرجال إلا لحاجة التداوي ونحوه)(1).

كما أن غير المتزوجة أيضاً يشرع لها التحمل وإبداء الزينة والظهور بالمظهر الحسن أمام محارمها من الرجال، وأمام النساء قال تعالى: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَ أَوْ ءَابَآءِ بُعُولَتِهِنَ ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>١) انظر: أحكام النساء ص١١٧ لأبي الفرج بن الجوزي، مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة.

 <sup>(</sup>٢) رواه النسائي في سننه، كتاب الزينة، باب الخضاب للنساء، رقم (٤١٦٦) ١٤٢/٨، وقسال الألبساني:
 (حسن). انظر: صحيح سنن النسائي ١٠٤٥/٣.

<sup>(</sup>٣) عون المعبود بشرح سنن أبي داود ٢٢٤/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: المجموع شرح المهذب ٢٩٤/١.

<sup>(</sup>٥) سورة النور، الآية: ٣١.



### المطلب الثاني: الزينة المباحة للمرأة الداعية.

وهي كل زينة أباحها الشرع، وأذن فيها للمرأة، مما فيه جمال وعدم ضرر بالشروط المعتبرة في كل نوع، ويدخل في ذلك: الطيب، والحلسي، ووسائل التحميل الحديثة.

#### ١- الطيب:

كان النبي على يحب الطيب ويكثر التطيب ('')، وتعجب السريح الطيبة (۲')، وكان أطيب الطيب الطيب عنده المسك (٤٠).

قال أنس ﷺ: (ما شممت عنبراً قط ولا مسكاً ولا شيئاً أطيب من ربح رسول الله ﷺ)(°).

قال الإمام النووي على: (قال العلماء: كانت هذه السريح الطيبة صفته الله وإن لم يمس طيباً ومع هذا فكان يستعمل الطيب في كثير مسن الأوقات مبالغة في طيب ريحه؛ لملاقاة الملائكة وأخسذ السوحي الكسريم ومحالسة المسلمين)(1).

<sup>(</sup>١) انظر:زاد المعاد في هدي خير العباد ١٧٤/١.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في المسند ٤٤/٦ وصححه الألباني في صحيح الجامع ٨٩١/٢ رقم (٤٩٨٣).

<sup>(</sup>٣) الطبقات الكبرى ٣٩٩/١ لابن سعد، دار بيروت، ١٤٠٥هـ.. قال الألباني: صحيح مرسسل. انظسر: صحيح الجامع ٨٩١/٢ رقم (٤٩٨٨).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في المسند ٣/٣ وصححه الألباني انظر: صحيح الجامع ١٠٣٨/٢ رقم (٩١٤).

<sup>(°)</sup> رواه مسلم في صحيحه، كتاب الفضائل، باب طيب رائحـــة رســـول الله × رقـــم الحـــديث (٢٣٣٠) ١٤٤٨/٤.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم بشرح النووي ٩٢/٨.

District to

قال ابن القيم على: (وفي الطيب من الخاصية أن الملائكة تحب والشياطين تنفر عنه وأحب شيء إلى الشياطين الرائحة المنتنة الكريهة، فالأرواح الطيبة تحب الرائحة الحبيثة، والأرواح الخبيثة تحب الرائحة الخبيثة، وكل روح تميل إلى ما يناسبها)(١). فالطيب يبعث على سرور النفس وفرح القلب للرجال والنساء على حد سواء.

قال ابن القيم على: (لما كانت الرائحة الطيبة غذاء الروح، والروح معينة القوى، والقوى تزداد بالطيب، وهو ينفع الدماغ والقلب وسائر الأعضاء الباطنية ويفرح القلب ويسر النفس، ويبسط الروح الطيبة نسبة قريبة، كان أحد المحبوبين من الدنيا إلى أطيب الطيبين - صلوات الله وسلامه عليه)(٢).

والمرأة يستحب لها التطيب في بيتها لاسيما إذا قصدت بذلك حسن التبعل لزوجها ويحرم عليها التطيب بما يظهر ريحه عند الخروج. عن أبي موسى الأشعري على قال: قال رسول الله على: «أَيَّمَا امْرَأَةٍ اسْتَعْطَرَتْ، فَمَرَّتْ بِقَوْمٍ لِيَجِدُوا رِيحَهَا فَهِيَ زَانِيَةٌ»(٣).

وَحديثُ أَبُو هريرة ﷺ أنه قال: قال رسول الله ﷺ: «أَيُّمَا امْــرَأَةٍ

<sup>(</sup>١) زاد المعاد في هدي خير العباد ٢٧٩/٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٢٧٨/٤.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في سننه، كتاب الترجل، باب ما جاء في المرأة تتطيب للخسروج رقسم (٢٩/٤) ٤/٧٧، والترمذي في السنن ١٠٦/٥ كتاب الأدب (٣٥) باب ما جاء في كراهية خروج المرأة متعطسرة رقسم (٢٧٨٦) وقال: هذا حديث حسن صحيح، والنسائي في السنن الصغرى ١٣٥/٨ كتاب الزينة، باب ما يكره للنساء من الطيب.



أَصَابَتْ بَخُورًا فَلَا تَشْهَدُ مَعَنَا الْعِشَاءَ الْآخِرَةَ»(١). وفيه حرمة الطيب على مريدة الخروج إلى المسجد لما فيه من تحريك داعية شهوة الرجال (١). أما إذا أمنت الفتنة وكانت في أوساط النساء فالطيب من الزينة المباحة للمرأة الداعية ليتحقق قرب المدعوات منها والإنصات لها والفهم لكل ما تدعو إليه.

### ٢- الحلى:

قال النووي عَلَيْهُ: (أجمع المسلمون على أنه يجوز للنساء لبس أنواع الحلي من الفضة والذهب جميعاً كالطوق والعقد والخساتم والسسوار

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الصلاة، باب خروج النساء إلى المساجد إذا لم يترتب عليه فتنة وألهــــا لا تخرج متطيبة رقم (١٤٣) ٢/٨٧٨.

 <sup>(</sup>۲) انظر:إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام ۱۳۹/۲ للشيخ تقى الدين أبي الفتح الشهير بابن دقيق العيد،
 دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ١٤

<sup>(</sup>٤) سورة الزخرف، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة في مصنفه ١٦٣/٥ (٢٤٧٨٦) وأورده الطبري في تفسيره ٩٧/١٣.



والخلخال، ولا خلاف في شيء من هذا)(١).

ولكن على المرأة الداعية أن تخفي ما تتزين به من الحلي من الرحال الأحانب عنها لقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلّا مَاظَهَـرَ مِنْهَا ﴾ (٢).

ومن الملاحظ وللأسف الشديد أن بعض النساء اليسوم لا يبسالين بإظهار أيديهن وحليهن حتى بين الرجال الأجانب في الأسواق ونحوها.

بل إن بعض النساء لا يتورعن عن إظهار أيديهن لبعض الباعة لأحل قياس حجم السوار أو الخاتم أو لترع الحلي من أيديهن أو مساعدةن في لبسها ولا شك أن هذا أمر محرم، إذ لا يجوز للرحل أن يمس جزء من بدن المرأة الأجنبية. وقد ورد عن معقل بن يسار في أن رسول الله في قال: «لأن يطعن في رأس أحدكم بمخيط من حديد خير له من أن يمس امرأة لا تحل له»(٣).

فعلى المرأة الداعية أن تتزين بكل ما أباحه الله على من الحلي مهما كان نوعها لأن هذا من باب إظهار فضل الله على ونعمته عليها ما لم يصل حد الإسراف.

# ٣- استخدام المساحيق والأصباغ:

<sup>(</sup>١) شرح المهذب ٤٠/٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النور: ٣١.

 <sup>(</sup>٣) رواه الطبراني في المعجم الكبير، رقم (٤٨٦)، قال المنذري: (رواه الطبراني والبيهقي ورجال الطبراني ثقات رجال الصحيح) انظر: الترغيب والترهيب ٣٩/٣ وانظر: السلسلة الصحيحة للألباني رقم (٢٢٦).





الكتب، بيروت.

المتخصصة في عالم الموضة والأزياء والماكياج.

وقد عرفت النساء قديماً وضع الألوان على الوجــه وإن لم يكــن بالصورة التي هي عليها الآن في وقتنا الحاضـــر دل علـــى ذلـــك ورود الأحكام عن هذا النوع من الزينة في كتب الفقه.

جاء في الفروع: (إن المرأة يجوز لها تحسين وجهها وتحميره من كل ما فيه تزيين له)(١).

وكذلك حينما تكلموا عن عدة المرأة المتوفى عنها زوجها فقالوا: إن مما يحرم عليها الزينة نفسها ثم ضربوا أمثلة للزينة اليتي تجتنبها المحادة فذكروا: الخضاب، وتحمير الوجه وتبييضه وتصفيره بالمواد التي يحدث فيها هذا التلون (٢).

ولو لم تعرف ذلك المرأة قديماً لما تعرض لحكمه في ثنايا كتبب الأحكام إذ عُرف عن فقهائنا -رحمهم الله- التورع عن الخوض في حكم شهىء غير حادث (٣).

فاستعمال أدوات التحميل (كتحمير الشفاه، والخدود) لا بأس بــه

<sup>(</sup>۱) الفروع ١٣٦/١ لشمس الدين أبي عبدالله محمد بن مفلح، ط٤، ٥٠٥ هـ..، عالم الكتـب، بـــــــروت، الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف على مذهب الإمام أحمد بن حنبل ٢٦/١ العلاء الدين أبي الحسن على بن سليمان المرداوي، تحقيق: محمد حامد الفقي، الطبعة الأولى، سنة ١٣٧٤هـ.، مكتبـــة الســــنة المخمدية، كشاف القناع عن متن الإقناع ٢/١٨ للشيخ منصور بن يونس بن إدريس البــــهوقي، عـــالم

 <sup>(</sup>٢) انظر: المغني ١٦٨/١ لموفق الدين أبي محمد عبدالله بن أحمد بن قدامة المقدسي، تحقيق: د. عبدالله التركي،
 وعبدالفتاح الحلو، ط٢، ١٤١٣هـــ، هجر للطباعة والنشر، القاهرة.

<sup>(</sup>٣) انظر:أحكام تجميل النساء في الشريعة الإسلامية ص٩٩ ا إعداد: د. ازدهار بنت محمود بن صابر المدني، ط١، ٢٤٢٢هـــ، دار الفضيلة للنشر والتوزيع.



في الحدود المشروعة للمرأة (١) وهي من الزينة المباحة ما لم يكن في ذلك تشبه بالكافرات، بحيث تحاكي المرأة الداعية الكافرة في رسم خطوط الزينة على وجهها بهيئة معينة مأخوذة عنها وما لم يكن في المستحضرات الحديثة المستخدمة في التزين ضرر بين على المرأة الداعية.

يقول د. أبو بكر عبدالغني: ليس هناك ضرر طبي محدد من استخدام أدوات التحميل على البشرة ثم قال: ولكنها قد تؤثر في نضارة البشرة وحيويتها وظهور التحاعيد المبكرة؛ بسبب تلك المواد الكيميائية الستي تدخل في تركيبها(٢).

فيحب على المرأة الداعية أن تراعي عدم الإغراق في هذه الزينسة بحيث تُسترف فيها الأوقات والأموال الطائلة، ولتسلك مسلك الاعتدال ولتعرف أن الإسلام جعل الزينة وسيلة لتلبية نداء الأنوثة فيها وقد تواترت النصوص في الحث على الاستفادة من الوقت، وأن المسرأة الستي تمضي الساعات أمام المرآة لتجميل وجهها هي ممن أضاع الوقست وفسرط في العمر، عن عبد الله بن مسعود عن عن النبي في قال: «لَا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدٍ يَوْمَ القِيَامَةِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ عُمُرهِ فِيمَا أَفْنَاهُ، وَعَنْ عِلْمِهِ فِيمَ فَعَسلَ، وَعَنْ مَالِهِ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَعَنْ جسْمِهِ فِيمَ أَبْلَاهُ، وَمَالِهِ مِسْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَعَنْ جسْمِهِ فِيمَ أَبْلَاهُ، وَمَالِهِ مِسْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَعَنْ جسْمِهِ فِيمَ أَبْلَاهُ، وَمَالِهِ مِسْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَعَنْ جسْمِهِ فِيمَ أَبْلَاهُ، وَمَالِهِ مِسْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَعَنْ عَلْمَ فِيمَا عَلِمَ» (٣). فأول ما يُسأل عسن أَيْنَ اكْتَسَبَهُ وَفِيمَ أَنْفَقَهُ، وَمَاذَا عَمِلَ فِيمَا عَلِمَ» (٣). فأول ما يُسأل عسن

<sup>(</sup>١) انظر: فتاوى الشيخ محمد بن صالح العثيمين ٨٣٨/٢ إعداد وترتيب: أشرف بن عبدالمقصود عبدالرحيم، ط١، ٤١١ (هـــ، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية.

<sup>(</sup>٢) انظر: أحكام تجميل النساء في الشريعة الإسلامية ص٢٠١.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في سننه، كتاب صفة القيامة، باب في القيامة رقم (٢٤١٦ – ٢٤١٧) ٥٢٩/٤، وقسال هذا حديث حسن صحيح، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢٩/٤ رقم (٢٤١٦–٢٤١٧) وفي سلسلة الأحاديث الصحيحة ٢٢٩/٢ رقم (٩٤٦).



العمر كله فيما أفناه ولا شك أن الشباب من العمر ولكنه يعود فيُسال عن الشباب خاصة وذلك لأهميته.

كما جاء عنه ﷺ: «اغْتَنَمْ خَمْسًا قَبْلَ خَمْس: شَبَابَكَ قَبْلَ هِرَمِكَ، وَصِحَّتَكَ قَبْلَ سَقَمِكَ، وَغِنَاءَكَ قَبْلَ فَقْرك، وَفَرَاغَكَ قَبْلَ شُغْلِك، وحَيَاتَكَ قَيْلَ مَوْتكَ»(١).

فعلى المرأة الداعية ألا تتخذ هذه المستحضرات وسيلة لتشويه جمال الخلقة الأصلية جرياً وراء دعايات الزينة المزعومة.

#### المطلب الثالث: الزينة المحرمة للمرأة الداعية.

عندما أباح الإسلام التزين للمرأة لم يطلق لها العنان لتحصيل الجمال أو استكماله، بل وضع الأسس والقواعد التي تحقق الهدف المقصود من الزينة.

فالزينة مباحة في ذاتها ولكن قد يطرأ عليها أمر يغير حكمها مــــن الإباحة إلى النهى فتكون منهياً عنها لا لذاها ولكن لما طرأ عليها فإن زال طارئها زال النهي عنها <sup>(۲)</sup>.

قال ابن العربي عِنْك: (إن الله سبحانه وتعالى خلق الصور فأحسنها في ترتيب الهيئة الأصلية ثم فاوت الجمال بينها فجعلها مراتب، فمن أراد

<sup>(</sup>١) رواه النسائي في السنن الكبرى، كتاب الرقاق، رقم (١١٨٣٢ )، وقال الحاكم في المستدرك هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ عَلَى شَرْطِ الشَّيْخَيْنِ وَلَمْ يُخرِّجَاهُ، انظر حديث رقم (٧٨٤٦)، وقال الألباني صحيح، انظـــر: صحيح الجامع رقم (١٠٧٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: أحكام تجميل النساء في الشريعة الإسلامية ص١٢١.



أن يغير خلق الله فيها وتبطل حكمته بما فهو ملعون لأنه أتى ممنوعاً)(١).

فمن صفات المرأة الداعية الوقوف عند حدود الله على فلا تتعداها إلى ما حرم عليها من أشكال الزينة كوصل الشعر أو حلقه والسنمص وتفليج الأسنان ونحو ذلك كما منعها لما فيها من تغسيير خلسق الله على والخروج عن الفطرة.

قال الطبري على: (لا يجوز للمرأة تغيير شيء من خلقتها التي خلقها الله عليها بزيادة أو نقص، التماساً للحسن لا للزوج ولا لغيره)(٢).

وقال الخطابي على: (إنما ورد الوعيد الشديد في هذه الأشياء لما فيها من الغش والحداع، ولو رخص في شيء منها لكان وسيلة إلى استجازة غيرها من أنواع الغش، ولما فيها من تغيير الخلقة)(٣).

ولقد ظهر في هذا العصر من أنواع الزينة ما أخبر عنه الرسول الله وحذر منه كما حاء في الحديث: «صِنْفَانِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ لَمْ أَرَهُمَا، قَوَّمُ مَعَهُمْ سِيَاطٌ كَأَذْنَابِ الْبَقَرِ يَضْرِبُونَ بِهَا النَّاسَ، وَنِسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ مُعِيلَاتٌ مَائِلَاتٌ، رُءُوسُهُنَّ كَأَسْنِمَةِ الْبُحْتِ الْمَائِلَةِ، لَا يَدْخُلْنَ الْجَنَّةَ، وَلَا يَحدُن ريحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسيرَةِ كَذَا وَكَذَا» (1).

<sup>(</sup>١) عارضة الأحوذي بشرح جامع الترمذي ٢٦٣/٧.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري ۱۰/۳۷۷.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري ٣٨٠/١٠، وانظر: أعلام الحديث في شرح صسحيح البخساري ٢١٦١/٣، لأبي سسليمان الخطابي، تحقيق: د.محمد أحمد ملكاوي، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتساء، الريساض،

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب اللباس والزينة، باب النساء الكاسيات العاريات المائلات المميلات، رقسم (١٢٨) ٣٠٠/٣ (٢١٢٨)



فالزينة المنهى عنها: هي كل ما حرم الشرع وحذر منه، مما تعتسبره النساء زينة سواءً نص عليه الشارع، كوصل الشعر، والنمص والوشم أو كان عن طريق التشبه بالرجال أو الكفار.

ونظراً لكثرة وقوع النساء في الزينة المنهى عنها، رأيت أن أقسمها إلى: زينة شعر الرأس المنهى عنها، وتشمل قص الشعر وحلقه ووصله وتعليته. وزينة الوجه المنهى عنها وتشمل: السنمص والوشم وتفلسيج الأسنان.

# أولاً: زينة شعر الرأس:

يستحب ترجيل شعر الرأس باتفاق العلماء لحديث أبي هريرة والتها أَن رسول الله ﷺ قال: «مَنْ كَانَ لَهُ شَعْرٌ فَلْيُكْرِمْهُ»(١). وعن عائشة ﷺ قالت: (وإن كان رسول الله ﷺ ليدخل علىّ رأسه وهـــو في المســجد فأرجله وكان لا يدخل البيت إلا لحاجة إذا كان معتكفاً، (٢).

فالنبي ﷺ لم يترك الترجيل في زمن الاعتكاف مع اشتغاله بالعبادة ففي غيره أولي.

وكان ﷺ ينكر على من شعث رأسه وأهمله فعن عطاء بن يسار قال: كان رسول الله ﷺ في المسجد فدخل رجل ثائر السرأس واللحيسة

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود في سننه، كتاب الترجل، باب في إصلاح الشعر رقم (٤١٦٣) ٧٦/٤ وأورده السيوطي في الجامع الصغير ورمز له بالصحة انظر: فتح القدير ٢٥/١، وقال عنه ابن حجر ﷺ: (سنده حسسن) فتح الباري ٢٠/٨١٠، وصححه الألباني في صحيح الجامع ١٠٧/٢ السلسلة الصحيحة ١٩/١.٨٠.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الاعتكاف، باب لا يدخل البيت إلا لحاجة، رقم (٢٠٢٩ ) ٢٥٦/٢ ومسلم في صحيحه، كتاب الحيض، باب جواز غسل الحائض رأس زوجها وترجيله، رقم (٧) ٢٤٤/١.





فأشار إليه رسول الله ﷺ بيده أن أخرج كأنه يعني إصلاح شعر رأسه ولحيته ففعل الرجل ثم رجع فقال رسول الله ﷺ: «أَلَيْسَ هَذَا حَيْرًا مِنْ أَنْ يَأْتِي أَحَدُكُمْ ثَائِرَ الرَّأْسِ كَأَنَّهُ شَيْطَانٌ»(١).

فكان التَّلِيَّةِ يدعو أصحابه إلى نظافة الشعر وترجيله وعدم إهمال الزينة الظاهرة وقد رأى النبي الله رجلاً شعثاً قد تفرق شعره فقال: (أَمَا كَانَ هَذَا يَجِدُ مَا يُسَكِّنُ بِهِ شَعْرَهُ)(٢). أي: ما يلم شعثه ويجمع تفرقه. وفي الحديث استحباب تنظيف شعر الرأس بالغسل والترجيل والزيت ونحوه، ومنه طلب النظافة من الأوساخ الظاهرة على الثوب والبدن والبدن والمنافق من الأوساخ الظاهرة على الثوب والبدن المنافق من الأوساخ الظاهرة على الثوب والبدن الله المنطقة من الأوساخ الظاهرة على الثوب والبدن المنطقة من الأوساخ النظاهرة على الثوب والبدن المنطقة المنطقة من الأوساخ الظاهرة على الثوب والبدن المنطقة من الأوساخ النظافة من الأوساخ النظرة المنافقة النظرة الأوساخ ا

فالشعث مذموم في الشرع وهو في حق المرأة الداعية إلى الله والله والله والله والله والله والله والله والله والمظهر المنطهر هو أول ما يواجه المدعو فينطبع في ذهنه شكل الداعية، فالنفوس جبلت على حب الجمال والمظهر الحسن ولا شك أن زينة شعر الداعية وجمال مظهرها مما يجذب النفوس إليها ويحملهم على القرب منها، كما أن سوء مظهرها قد ينفر المدعوات منها ومما تدعو إليه، لأن من لا يعرف هذا الدين يظن أن هذا من مقتضياته.

وكما أن الشعث لا ينبغي فالإفراط في الترجل وغــــيره لا ينبغــــي والقصد في ذلك كله هو المطلوب.

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ كتاب الشعر، باب إصلاح الشعر، ٩٤٤/٢، قال العراقي عن الحديث: (إسناده جيد) المغنى عن حمل الأسفار ١/٢٥ وقال عنه ابن حجر: (هو مرسل صحيح السسند) فستح البساري ٣٦٧/١٠.

 <sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في سننه، كتاب اللباس، باب في الخلقان وفي غسل الثياب رقم (٤٠٥٦) وصححه الألباني
 انظر: صحيح سنن أبي داود ٧٦٦/٢ رقم (٣٤٢٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: عون المعبود بشرح سنن أبي داود ٧٦/٦.



### ١ - قص شعر الرأس:

شعر المرأة جزء أصيل من جمالها وقد تعارف الناس قديماً وحديثاً أن طول الشعر جمال وزينة.

إلا أنه أصبح من المألوف في مجتمعنا المعاصر اليوم وجود أنواع من الزينة لم تكن معروفة أصلاً فيما سبق، أو أنها عرفت من قبل، ولكن لغرض آخر غير التجمل وإظهار الزينة.

ومن هذه الأمور المستحدثة التي تتخذها بعض النساء على سسبيل الزينة، وهي تخالف ما كان يعرف سابقاً قص المرأة لشعرها.

ومما يدل على أن الأصل في شعر المرأة الإعفاء وعدم القص، أن من الصحابيات - رضوان الله عليهن - من قد سألت النبي على عن حكم شعرها المشدود المظفور عند غسل الجنابة وهل تنقضه أو لا؟ كما في حديث أم سلمة على قالت: (قُلْتُ يَا رَسُولَ الله إِنِّي امْرَأَةٌ أَشُدُّ ضَفْرَ رَأْسِي فَأَنْقُضُهُ لِغُسْلِ الْحَنَابَةِ؟ قَالَ: «لَا. إِنَّمَا يَكُفِيكِ أَنْ تَحْشِي عَلَىي عَلَى رَأْسِكِ ثَلَاثَ حَثَيَاتٍ ثُمَّ تُفِيضِينَ عَلَيْكِ الْماءَ فَتَطْهُ رِينَ)(١). والشعر لا يشد إلا إذا كان معفى وطويلاً في الغالب.

ولا يفهم من هذا أن المرأة المسلمة في عصر صدر الإسلام لم تعرف التقصير مطلقاً بل عرفته كجزء من مناسكها في الحج والعمرة و لم تعرفه على الزينة دل على ذلك فعل زوجات النبي على بعد وفاته فقد روى أبو

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض، باب حكم ضفائر المغتسلة، رقم (٣٣٠) ٢٦٠-٢٥٠.



سلمة بن عبدالرحمن قال: (دَخَلْتُ عَلَى عَائِشَةَ أَنَا وَأَخُوهَا مِنَ الرَّضَاعَةِ. فَسَأَلُهَا عَنْ غُسْلِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ الْجَنَابَةِ؟ «فَدَعَتْ بِإِنساءِ قَدْرِ الصَّاعِ فَاغْتَسَلَتْ وَبَيْنَهَا وَبَيْنَهَا سِتْرٌ وَأَفْرَغَتْ عَلَى رَأْسِهَا ثَلَاثًا» قَالَ: «وَكَانَ أَزْوَاجُ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْخُذْنَ مِنْ رُءُوسِهِنَّ حَتَّسى «وَكَانَ أَزْوَاجُ النَّبِيِّ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَأْخُذْنَ مِنْ رُءُوسِهِنَّ حَتَّسى تَكُونَ كَالْوَفْرَةِ (١)(٢).

#### ففعلهن هذا يفهم منه شيئان:

١- كان شعرهن -رضي الله عنهن- معفى في حياة النبي هي و لم يكن مقصوصاً.

٢- أن الشعر للمرأة نوع مهم من الزينة التي تحفظ للزوج، وإعفاؤه أيضاً من الزينة التي تتزين بها المرأة لزوجها، فإن مات و لم ترج نكاحاً ففي هذه الحالة تقصه وقد اختلف العلماء في قص الشعر بين مؤيد ومعارض فقال النووي على: (في فعل زوجات الرسول دليل على تخفيف الشعور للنساء)(٣).

وقال الشيخ الشنقيطي على معقباً على النووي: (قول النووي فيسه نظر، لما قد تقدم من أزواج النبي الله لا يقاس عليهن غيرهن إذ أنهن قطعن طمعهن في الرحال بالكلية، وهو خاص بهن دون غيرهن، وهذا يباح فيه الإخلال ببعض الزينة بما لا يباح في غيره)(1).

<sup>(</sup>١) الوَفْرَة: ما حاوز شحمة الأذنين وقيل غير ذلك. انظر: لسان العرب ٢٨٨٨٠.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحيض، باب القدر المستحب من الماء في غسل الجنابة رقم (٤٢) ٢٥٦/١.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم بشرح النووي ٥/٤.

<sup>(</sup>٤) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٥/١٠. لمحمد الأمين بن محمد المحتار الشنقيطي، عالم الكتب، بيروت.



والذي أراه والله أعلم أن قص الشعر للمرأة الداعية حائز بشرط ألا تتشبه في قصها بالرحال<sup>(۱)</sup> أو الكافرات بحيث يكون على هيئة معينة فيها محاكاة للكافرات فإذا انتهى إلى ذلك فهو محرم بإجماع العلماء.

قال الشنقيطي على (وبه يعلم أن العرف الذي صار حارياً في كثير من البلاد بقطع المرأة شعر رأسها إلى قرب أصوله سنة إفر نجية مخالفة لما كان عليه نساء المسلمين ونساء العرب قبل الإسلام فهو من جملة الانحرافات التي عمت البلوى بها في الدين والخلق والسمت وغير ذلك)(٢).

### ٢ حلق شعر الرأس:

يحرم على المرأة حلق شعر رأسها لغير حاجة ملحة كمرض ونحـوه لحديث عائشة عَلَيْهِ وَسَـلَم أَنْ لَحَديث عائشة عَلَيْهِ وَسَـلَم أَنْ تَحْلِقَ اللهُ رَأْسَهَا) (٣).

والنهي يقتضي التحريم، عن ابن عباس على قال: قال رسول الله على: (لَيْسَ عَلَى النِّسَاءِ حَلْقٌ إِنَّمَا عَلَى النِّسَاء التَّقْصِيرُ)(1).

فلم يبح لها الحلق في حال النسك فغيره من الأحوال أولى (٥٠).

وروي أن أبا موسى وجع وجعاً فغشي عليه، ورأسه في حجر امرأة من أهله، فصاحت امرأة من أهله، فلم يستطع أن يرد عليها شيئاً، فلمـــا

<sup>(</sup>١) انظر المبحث الثاني.

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٥٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في سننه، كتاب الحج، باب ما جاء في كراهية الحلق للنسساء، رقـــم (٩١٤) ٢٥٧/٣، وضعفه الألباني.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود في سننه، كتاب المناسك، باب في الحلق والتقصير رقم (١٩٨٥) ٢٠٣/٢ وقال النووي: (رواه أبـــو داود بإسناد حسن) المجموع ١٩٧/٨، وقال ابن حجر: (إسناده حسن) التلخيص الكبير ٢٦١/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٥٩٧/٥.



أَفَاقَ قَالَ: أَنَا بَرِيءٌ مِمَّنْ بَرِئَ مِنْهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، «فَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بَسرئَ مِسنَ الصَّسالِقَةِ (١) وَالْحَالِقَسةِ (٢) وَالشَّالِقَةِ (٣) (١٤).

وقد عرف عن المرأة في الجاهلية حلق شعرها عند المصيبة فسر بعضــهم فعلها هذا بأن من أصيب بمصيبة فإها تنشغل ها عن الاهتمام بزينتها فتحلق شعر رأسها. وقال بعضهم أن في هذا إشعار بعظم مصيبتها بحيث تجعلها تزهد في أعز ما تزهو به المرأة من زينتها (٥). فجاء الإسلام ونهي المرأة المسلمة عــن هذا وأمرها بالصبر عند المصيبة بل وفي لحظاها الأولى.

استئصاله (١). والحكمة في النهي عن حلق شعر رأس المرأة:

١- أن في الحلق تشبها بالرجال وهو من الصفات الخاصة همم دون الإناث عادة والتشبه بالرجال محرم (٧).

٢- أن الحلق ليس من عمل نساء الصحابة ومن بعدهم وهن أكثر النساء ورعاً وفقهاً في الدين ونحن مأمورون بالاقتداء بمن ومن عمل عمسلاً

<sup>(</sup>١) الصالقة: من الصلق وهو الصوت الشديد يريد رفعه في المصائب وعند الفحيعة بالموت، ويسدخل فيسه النوح. انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر ١٨/٣ باب الصاد مع اللام.

<sup>(</sup>٢) الحالقة: ويقصد بما من حلقت شعرها عند المصيبة. انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر ٢٧/١ باب الحاء مع القاف.

<sup>(</sup>٣) الشاقة: هي التي تشق ثوبها عند المصيبة. انظر: صحيح مسلم بشرح النووي ١١٠/٢.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان، باب تحريم ضرب الخدود وشق الجيوب والدعاء بدعوى الجاهلية، رقم (۱۰۶) ۲/۱۰۰۱.

<sup>(</sup>٥) انظر: أحكام تحميل النساء ص١٢٩.

<sup>(</sup>٦) فتح الباري ٥٦٥/٣، المغني ٤٣٩/٣.

<sup>(</sup>٧) انظر المبحث الثاني.





ليس عليه أمرنا فهو رد <sup>(۱)</sup>.

 ٣- أن شعر رأس المرأة من علامات جمالها وفي حلقه تقبييح وتشويه خلقتها.

٤- أن في الحلق تشبه بالكافرات وقد هيت المرأة فضلاً عن الداعية عن التشبه بالكافرات (٢).

ولكننا وللأسف أصبحنا في وقت تبدلت فيه المفاهيم في أذهان بعض الناس نظراً للانسياق وراء ما يسمى بالموضة التي أصبح البعض من النساء يتبنونها دون تفكير وروية. فالحلق منهي عنه لأنه مُثْلَةٌ والمُثْلَةُ لا تجوز فعلى المرأة الداعية أن تجتنب مثل هذه الزينة إن صح لنا أن نطلق عليها زينة كما يراها البعض وان تحذر المدعوات من الانسياق وراء الموضة التي تخالف الشرع والعرف.

### ٣- وصل شعر الرأس:

اتفق الفقهاء -رحمهم الله- على حرمة وصل المرأة شعرها بشعر آدمي أو نحوه من الخرق أو الصوف فعن أبي هريرة في قال: قسال الله: (لَعَنَ الله الواصِلَةُ (٣) والمُسْتَوْصِلَةُ (٤)، والواشِمَةُ والمُسْتَوْشِمَةُ والمستوصلة) (٥) فاللعن يقتضى التحريم وقد ذكر ابن حجر عليه تفسير الوصل في الشعر:

<sup>(</sup>١) انظر: مجموع الفتاوى ٢٠٤/٨، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ٥٩٥/٥، ٥٩٧.

<sup>(</sup>٢) انظر المبحث الثاني.

<sup>(</sup>٣) الواصلة: من تصل الشعر لنفسها أو لغيرها انظر: فتح الباري ١٠/٣٧٦.

<sup>(</sup>٤) المستوصلة: التي تطلب فعل ذلك ويفعل بها. انظر: المرجع السابق ٢٧٦/١٠.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري في صحيحه، كتاب اللباس، باب وصل الشعر، ١٦٢/٧، ومسلم في صحيحه، كتاب اللباس، باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة رقم (١١٩).



بأنه الزيادة فيه من غيره (١).

وعن أسماء بنت أبي بكر ﴿ وَأَنَّ امْرَأَةً جَاءَتْ إِلَـــي رَسُـــول الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَتْ: إِنِّي أَنْكَحْتُ ابْنَتِي، ثُمَّ أَصَابَهَا شَكُورَي، فَتَمَرَّقَ رَأْسُهَا، وَزَوْجُهَا يَسْتَحِثُّني بِهَا، أَفَأُصِلُ رَأْسَهَا؟ فَسَبَّ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الوَاصِلَةَ وَالْمُسْتَوْصِلَةَ) (١).

وعن حميد بن عبدالرحمن بن عوف أنه سمع معاوية بن أبي سسفيان حج وهو على المنبر يقول: (وَتَنَاوَلَ قُصَّةً مِنْ شَعَر كَانَتْ فِي يَدِ حَرَسِيٌّ، يَقُولُ: يَا أَهْلَ الْمَدِينَةِ أَيْنَ عُلَمَاؤُكُمْ؟ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى يَنْهَى عَسنْ مِثْلِ هَذِهِ، وَيَقُولُ: إِنَّمَا هَلَكَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ حِينَ اتَّخَذَ هَذِهِ نسَاؤُهُمْ)(٣).

وقد وردت في هذا الشأن فتاوى عدة من العلماء المعاصرين فأفتوا بحرمة ما يسمى (بالباروكة) ولو للتحمل للزوج لأنها في معنى الوصل أو أشد (٤) أضف إلى ذلك أن فيها تشبها وغش وتدليس إلا لمن ظهر ها عيب كأن لا يكون على رأس المرأة شعر أصلاً فلا حرج حينها من استخدام الباروكة لستر العيب، لأن إزالة العيوب جائزة، والتزين تحسين

<sup>(</sup>١) فتح الباري ٢٧٦/١٠.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب اللباس، باب وصل الشعر، ١٦٢/٧ ومسلم في صحيحه كتاب اللباس، باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة رقم (١١٥) ١٦٧٦/٣.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في صحيحه، كتاب اللباس، باب وصل الشعر،٧/ ٦٢١، ومسلم في صحيحه كتاب اللباس، باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة رقم (١٢٤) ٣١٧٩/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء بالمملكة العربية السعودية ص٤٦-٤٧ جمع وترتيب صفوت الشوادفي، دار الجلاء \_ \_ القاهرة، الأحكام الفقهية في الفتاوى النسائية ص٤١٣ محمد بن صالح العثيمين.



وليس إزالة للعيوب (١).

فعلى المرأة الداعية أن تبتعد عن وصل شعرها بشعر آخـــر بقصــــد التزين سواءً كان من شعرها أو من شعر غيرها لعموم الأدلة في ذلك.

قال النووي ﷺ: (وهذه الأحاديث صريحة في تحريم الوصل ولعسن الواصلة والمستوصلة مطلقاً وهذا هو الظاهر المختار)(٢).

ويدخل في هذا ما تفعله بعض النساء من تكثير الشعر بالخرق ونحوها للتزين جاء عن سعيد بن المسيب، أن معاوية وشي قال ذات يوم: «إِنَّكُمْ قَدْ أَحْدَثْتُمْ زِيَّ سَوْء: «وَإِنَّ نَبِيَّ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَى عَنِ الزُّورِ» قَالَ: وَجَاءَ رَجُلِّ بِعَصًا عَلَى رَأْسِهَا خِرْقَةٌ قَالَ مُعَاوِيَةُ: أَلَا وَهَلَا الزُّورُ قَالَ قَتَادَةُ: «يَعْني مَا يُكُثِّرُ بِهِ النِّسَاءُ أَشْعَارَهُنَّ مِنَ الْحِرَق»(").

أما وصل الشعر بالخيوط الملونة ونحوها مما لا يشبه الشعر ولا يكون على هيئة فيها تشبه بالكفار كأن تكون موضوعة على شكل صليب أو نحوه فلا بأس.

قال القاضي عياض على الله وأما ربط حيوط الحرير الملونة ونحوها مما لا يشبه الشعر فليس بمنهي عنه، لأنه ليس بوصل ولا هو في معنى مقصود الوصل وإنما هو للتجميل والتحسين)(1).

وقد أيد هذا المعنى ابن حجر بقوله : (فصل البعض بين ما إذا كان

<sup>(</sup>١) انظر فتاوى الشيخ محمد الصالح العثيمين ٨٣٦/٢.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم بشرح النووي ٢٥٠/٤.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في صحيحه، كتاب اللباس، باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة رقم (١٢٤) ٣ (١٦٨٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم بشرح النووي ٣٥٢/١٤.



الذي يوصل به الشعر من غير الشعر مستوراً بعد عقده مع الشعر، بحيث يعتقد ويظن أنه من الشعر، وبين ما إذا كان ظاهراً، فالأول (المستور) منعه قوم قط، لما فيه من التدليس ثم عقب فقال: وهو قوي)(١).

فعلى المرأة الداعية الالتزام التام بتعاليم الإسلام في الظاهر والباطن، لأن مظهرها هو أول ما يواجه المدعوات، فإذا حدثتهم أو نهتهم عسن مخالفة وقعوا فيها فإلهم ينظرون مباشرة إلى مظهرها وهيئتها. فالتزام الداعية بمظهرها وما تدعو إليه أدعى إلى قبول قولها والاقتداء بها.

وقد أنكر الله ﷺ على أولئك الذين يعظون الناس ولا يتعظون، وينهونهم ولا ينتهون قال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْهِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنَابُّ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ﴾ (1) وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ اللَّهُ كُبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ أَن تَقُولُوا مَا لَا تَقْعَلُوكَ ﴾ ". وعن أسامة بن زيد ﷺ قال: سمعت النبي ﷺ يقول: (يُجَاءُ بالرَّجُل يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ، فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُهُ فِي النَّارِ، فَيَدُورُ كَمَا يَدُورُ الحِمَارُ برَحَاهُ، فَيَحْتَمِعُ أَهْلُ النَّارِ عَلَيْهِ فَيَقُولُونَ: أَيْ فُلاَنُ مَا شَأْنُك؟ أَلَيْسَ كُنْتَ تَأْمُرُنَا بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَانَا عَنِ الْمُنْكَرِ؟ قَالَ: كُنْتُ آمُرُكُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَلاَ آتِيهِ،

<sup>(</sup>١) فتح الباري ١٠/٥٧١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الصف: ٢-٣.

وَأَنْهَاكُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَآتِيهِ)(١).

ويحذر ابن القيم على عن أولئك العلماء الذين يكونون قدوة سيئة على المجتمع، حيث يقول: (علماء السوء جلسوا على باب الجنة، يدعون إليها الناس بأقوالهم ويدعولهم إلى النار بأفعالهم، فكلما قالت أقوالهم للناس: هلموا، قالت أفعالهم: لا تسمعوا منهم، فلو كان ما دعوا إليه حقاً كان أول المستحيين له منهم في الصورة أدلاء، وفي الحقيقة قطاع طرق)(١).

فالواجب على المرأة الداعية أن تدعو إلى هذا الدين بخلقها ومظهرها الحسن وأن يطابق قولها فعلها.

## ٤- تعلية الشعر فوق الرأس:

وكما أن المرأة الداعية منهية عن الزيادة في شعرها، فهي منهيسة عن رفع الشعر أو نفشه عالياً أو وضعه على جهة واحدة فهسذا مسن التشبه بغير المسلمين. وقد يكون داخلاً في عموم قوله على: (صِنْفَانِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ لَمْ أَرَهُمَا، قَوْمٌ مَعَهُمْ سِيَاطٌ كَأَذْنَابِ الْبَقَرِ يَضْرِبُونَ بِهَا النَّاسَ، وَنسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ مُمِيلَاتٌ مَائِلَاتٌ، رُءُوسُهُنَّ كَأَسْنِمَةِ النَّاسَ، وَنسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ مُمِيلَاتٌ مَائِلَاتٌ، رُءُوسُهُنَّ كَأَسْنِمَةِ النَّاسَ، وَنسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ مُمِيلَاتٌ مَائِلَاتٌ، رُءُوسُهُنَّ كَأَسْنِمَةِ النَّاسِمَةِ النَّامِرَةِ كَذَا وَكَذَا الْحَنَّة، وَلَا يَحِدْنَ رِيحَهَا، وَإِنَّ رِيحَهَا لَيُوجَدُ مِنْ مَسيرَةِ كَذَا وَكَذَا وَكَذَا)(٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في صحيحه كتاب بدء الوحي، باب (۱۰) ۱۲۱/٤، ومسلم في صحيحه ٢٢٨٩/٣، كتاب الزهد باب (٥١) رقم (٢٩٨٩).

 <sup>(</sup>۲) الفوائد ص۱۱۲. لابن قيم الجوزية، تحقيق: بشير محمد عيون، ط۲، ۱٤۰۸هـ.، دار البيان، دمشـــق،
 مكتبة المؤيد، الطائف.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه



قال النووي عِنْكَ: (هذا الحديث من معجزات النبوة، فقـــد وقـــع هذان الصنفان، وهما موجودان، وفيه ذم هذين الصنفين. ثم قال: ومعين رؤوسهن كأسنمة البخت أن يكبرنها ويعظمنها حلف عمامة أو عصابة أو نحو هما)<sup>(۱)</sup>.

قال القرطبي ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ: (والأسنمة بالنون جمع سنام وهو أعلى مــا في ظهر الجمل شبه رؤوسهن بما لما وقعن من ضفائر شعورهن على أوساط رؤوسهن تزييناً وتصنعاً، وقد يفعلن ذلك بما يكثرن به شعورهن)(١).

وقد ذكر النووي وغيره من أهل العلم أن مسن معساني (ممسيلات مائلات) أي يمشطن المشطة المائلة (٣) وهي مشطة البغايا (٤).

فالواجب على المرأة الداعية أن تحذر من كل ما ظهر وانتشر ممـــا يتعلق بتسريحات الشعر وقصاته مما أفرزته وسائل الإفساد وفيه مخالفة لما ورد في الشرع.

زينة الوجه المنهى عنها:

١ - نمص شعر الحاجبين:

حذر الإسلام نساء المسلمين من التشبه بنساء اليهود والنصاري واللهث وراء ما يسمى بالموضة وتقليد الكافرات ولا شك أن أخذ شعر الحاجبين أو التخفيف منهما مما ابتليت به بعض نسائنا في الوقت الحاضر

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم بشرح النووي ٢٥٧/١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر:المفهم لما أشكل من تلخيص صحيح مسلم ٥٠٠٥، وانظر فتح الباري ٢٧٥/١٠.

<sup>(</sup>٣) المشطة المائلة قد تكون بضفر الغدائر وشدها إلى فوق وجمعها في وسط الرأس فتصير كأسنمة البخت.

<sup>(</sup>٤) انظر:صحيح مسلم بشرح النووي ٣٥٧/١٤.



وهو كبيرة من كبائر الذنوب عن عبدالله بن مسعود على أنه قال: (لَعَنَ اللهُ الوَاشِمَاتِ وَالْمُتَوْشِمَاتِ، وَالْمُتَنَمِّصَاتِ ('')، وَالْمُتَفَلِّحَـاتِ لِلْحُسْسِنِ، اللهُيِّرَاتِ خَلْقَ اللهِ)('').

واللعن في الحديث يقتضي التحريم وهو عام في كل امرأة متزوجة أو غير متزوجة قال الإمام القرطبي ﷺ: (لا يجوز للمرأة تغيير شـــيء مـــن خلقتها التي خلقها الله عليها بزيادة أو نقص التماس الحسن لا لزوج ولا لغيره)(").

ويدخل في التحريم إزالة الحواجب الأصلية والاستغناء عنها بحواجب مستعارة ملونة، لما فيه من تغيير خلق الله كلل ناهيك عن الأضرار الصحية الناجمة عن وضع المادة الكيميائية على الحواجب. يقول الدكتور وهبة أحمد حسن: (إن إزالة شعر الحواجب بالوسائل المختلفة، ثم استخدام أقلام الحواجب وغيرها من ماكياجات الجملد لها تأثيرها الضار فهي مصنوعة من مركبات معادن ثقيلة مثل الرصاص والزئبق، تسذاب في مركبات دهنية مثل زيت الكاكاو، كما أن كل المواد الملونة تدخل فيها بعض المشتقات البترولية، وكلها أكسيدات مختلفة تضر بالجملد، وإن المتصاص المسام الجملدية لهذه المواد يحدث التهابات وحساسية وأما لو

<sup>(</sup>١) النمص: نتف الشعر، يقال نمصت المرأة إذا أخذت شعر حبينها بخيط. والنامصة: المرأة التي تزين النسساء بالنمص وتنتف الشعر. انظر: لسان العرب ٧/١٠١ مادة نمص، وانظر: النهاية في غريب الحديث والأثر ٥٤٠١.

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري في صحيحه، كتاب اللباس، باب المتنمصات، ٦٣/٧، ومسلم في صحيحه، كتاب اللباس،
 باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة، والواشمة والمستوشمة، والنامصة والمتنمصة رقم (١٢٠) ١٦٧٨/٣.
 (٣) فتح الباري ٩٩٠/١٠.

استمر استخدام هذه الماكياجات فإن له تأثيراً ضاراً على الأنسجة المكونة للدم والكبد والكلى فهذه المواد الداخلة في تركيب الماكياجات لها خاصية الترسب المتكامل فلا يتخلص منها الجسم بسرعة).

وعلاوة على ما تقدم فإن هذا التقليد فيه ضياع للمال وإهدار لوقت المرأة الداعية وهي أولى باستغلاله فيما من شأنه أن ينهض بحال المسلمين سيما في هذه الأوقات التي ضعفت فيها العزائم وفترت الهمم.

#### ٧- الرموش الصناعية:

وهي نوع من الزينة تضعها المرأة فوق رموشها الطبيعية لتبدو أكثر كثافة.

ويرى كثير من العلماء أن هذه الزينة تدخل في معنى الوصل المنهي عنه، فالرموش الطبيعية توصل بالرموش الصناعية، وقد نهى النبي على عسن الوصل، ولعن فاعلته.

تقول د. ازدهار المدني: (لهذا فإني أرى أن القول بعدم الجواز هسو الحكم الذي ينطبق على هذا النوع من الزينة لمشابهته الوصل المحرم مسن ناحية ولضرره من ناحية أخرى)<sup>(۱)</sup>. فالرموش الصناعية تحدث الحساسية على الجفون، إما بسبب المواد التي تدخل في تصنيع الرموش أو من الصمغ الذي يستخدم في تثبيتها (۲).

قال الطبيب أبو بكر عبدالغني عبدالعزيز: (مادة تثبيست الرمسوش

<sup>(</sup>١) أحكام تحميل النساء ص١٩٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: الأمراض الجلدية تساقط الشعر وأمراض الحساسية وحب الشباب ص٨٧.





الصناعية تؤثر على الرموش الطبيعية، ونموها الطبيعي، كما تسؤثر علسى الجلد، وقد تؤدي إلى حساسية مزمنة بالجلد والعين ولذلك ننصح وينصح أطباء الرمد بعدم استخدامها على الإطلاق). (١)

فيجب الحذر من هذه الزينة لما فيها من الوصل المحسرم والتشسبه بالكافرات المنهى عنه.

قال محمود مهدي الأستنابولي: (إن كثيراً من المسلمات يتشبهن بالأجنبيات في كثير من عاداتهن وملابسهن وزينتهن وتطويل أظفارهن كالرموش حسب الموضات الإفرنجية وهي غالباً من تصميم اليهودية العالمية لتبديد المال والحط من قيمة الإنسان والسخرية منه)(٢).

#### ٣- الوشم:

الوشم لغة: هو التأثير في الشيء تزييناً له (<sup>٣)</sup>، وفي الاصطلاح: غرز إبرة أو نحوها في الوجه أو الذراع حتى يسيل الدم، ثم حشو الموضع بالكحل ونحوه فيخضر أو يزرق (<sup>4)</sup>.

وقد اتفق فقهاء المذاهب الأربعة أن الوشم محرم لدلالة النصوص على لعن فاعله واللعن لا يكون إلا على أمر محرم. عن ابن عمر عليها

<sup>(</sup>١) أنظر الأمراض الجلدية: تساقط الشعر وأمراض الحساسية وحب الشباب ص٨٧.

<sup>(</sup>٢) تحفة العروس ص٣٦٧، محمود مهدي الاستانبولي، الطبعة السادسة ١٤٠٧هـ..، المكتب الإسلامي.

<sup>(</sup>٣) انظر: معجم مقاييس اللغة ٢/٦١، لسان العرب ٣٣٨/١٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: أحكام القرآن ١٠١/٥ لابن العربي، صحيح مسلم بشسرح النسووي ١٠٦/١، فستح البساري ، ٣٧٢/١، حاشية ابن عابدين ٣٩٣/٥ لأحمد المعروف بشاه ولي الله بن عبدالرحيم الدهلوي قدم لسه وشرحه وعلق عليه: محمد شريف سكر، ط الأولى، ١٤١٠هـ..، دار إحياء العلوم ... بيروت.





قال: قال رسول الله ﷺ: (لَعَنَ الله الوَاصِلَةَ وَالْمَسْتَوْصِلَةَ وَالْوَاشِمَةَ(') وَالْمَسْتَوْشِمَةً)(').

والعلة في التحريم والطرد من رحمة الله أن الوشم لا فائدة منه وفيه إيلام للحي دون حاجة وتغيير لخلق الله ﷺ قال تعالى: ﴿ لَعَنَهُ ٱللّهُ وَقَالَكَ لَأَنْجُنَمُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَلَا لَيْكُمُ وَقَالَكَ لَأَنْجُنَمُ وَلَا أَمْنِيَنَا مَقْرُوضًا ﴿ وَلَا أَضِلَنَهُمْ وَلَا مُنِينَا مُقَوِّوضًا ﴿ وَلَا مُنْكَفِيرُكَ خَلْقَ ٱللّهُ وَلَا مُنَ فَلَيْعَا مِن خَلْقَ ٱللّهُ وَلَا مُنَ فَلَيْعَا مِن خَلْفَ اللّهِ وَلَا مُنَ فَلَيْعَا مِن خُسْرَانُا وَمِن يَتَحْفِذِ ٱلشّيْطُانَ وَلِيتًا مِن دُونِ ٱللّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانُا مُنْ اللّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانُا ﴾ (").

قال ابن عطية عليه في تفسيره: (قال ابن مسعود والحسن هي إشارة إلى الوشم وما جرى مجراه من التصنع للحسن فمن ذلك الحديث: (لعسن رسول الله علي الواشمات والمستوشمات والنامصات والمتنمصات والمتفلحات المغيرات لخلق الله)(1).

وقال ابن العربي في المسألة السادسة في تفسير هذه الآيـــة: (لعـــن رسول الله ﷺ الواشمة والمســـتوشمة والنامصـــة والمتنمصـــة والواشـــرة

<sup>(</sup>١) الواشمة هي من فعلت ذلك بنفسها أو بغيرها، والمستوشمة من فُعل بما ذلك الأمر بطلبها.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كتاب اللباس، باب وصل الشعر، ٦٢/٧، ومسلم في صحيحه كتاب اللباس، باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة رقم (١١٩) ٣٧٧/٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء الآيتان: ١١٨-١١٩.

<sup>(</sup>٤) المحرر الوحيز في تفسير الكتاب العزيز ١١٥/٢. لأبي محمد بن عبدالحق عطية الأندلسي، تحقيق وتعليسق: عبدالله بن إبراهيم الأنصاري والسيد عبدالعال السيد إبراهيم ومحمد الشافعي وصادق العنساني، الطبعسة الأولى، ١٤٠٤هـ، مؤسسة العلوم للطباعة.

والمستوشرة والمتفلجات للحسن المغيرات لخلق الله)(١٠).

والوشم المحرم هو ما فعله الإنسان باختياره، ولا تأثم البنت الصغيرة إذا فعل بما ذلك، لأنما غير مكلفة، ويأثم وليها إذا رضى بذلك (٢).

وقد ظهرت في العصر الحاضر وسائل حديثة لإزالة الوشم عن طريق تعريض الموضع لأشعة الليزر الحمراء، فإن قوة هذه الأشعة تعمل علمي تمزيق الصبغة دون إحراق الجلد أو اختراقه ودون أن تترك علامسات في المستقبل.

ومن الملاحظ -ولله الحمد- قلة فعل الوشم في هذا الوقت بالطريقة التي كانت متبعة قديماً لدى النساء، لأنه قد قل من ترى في هذا النوع من الزينة جمالاً، إلا في بعض المجتمعات القروية والبدوية النائية.

إلا أنه ظهرت بعض الصور الحديثة للوشم في المحتمعات الغربية وهي ليست رسم نقوش على الوجه واليدين فحسب بل تجاوزت هذا إلى صورتين:

إحداها: النقش على سائر الجسد ليبدو الإنسان وهو عار كما لو كان يرتدى لباساً مزركشاً.

الثانية: أن يحدد شكل العينين والشفتين، ثم ينقش عليها بالإبر ويحشى الموضع باللون المطلوب فتصبح العينين كحيلتين على السدوام، وتصبح الشفتان دائمتي الحمرة.

<sup>(</sup>١) أحكام القرآن ٢٣٠/١.

<sup>(</sup>٢) انظر:فتح الباري ٢٠ ٣٧٢/١، صحيح مسلم بشرح النووي ٣٥٣/١٤.



وللأسف فإن هذه الصورة وصلت إلى بلاد المسلمين وانتشرت في أوساط النساء وصدق رسول الله ﷺ حيث قال: (لَتَتْبَعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلُكُمْ، شِبْرًا شِبْرًا وَذِرَاعًا بِذِرَاعٍ، حَتَّى لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبٌّ تَبِعْتُمُوهُمْ»، قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اليَهُودُ وَالنَّصَارَى؟ قَالَ: «فَمَنْ»)(١).

فعلى المرأة الداعية أن تحذر من التشبه بأعداء الله ومسايرتهم في أمور حياتهم، فإن المشابحة تورث نوعاً من المودة والألفة ونحن مأمورون بغضهم ومعاداتهم وعدم موالاتهم قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّغِذُوا عَدُوّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ ﴾ (٢).

### ٤- تفليج الأسنان:

التفليج لغة: من فلج الشيء بينهما يفْلِحه بالكسر، فلحاً: قسما نصفين. والفلج في الأسنان: تباعد ما بين الثنايا والرباعيات خلقة، فيان تكلف فهو التفليج (٣).

اصطلاحاً: هو برد ما بين الأسنان ليتباعد بعضها عن بعض، وتكون بينها فرحة (1). طلباً للحسن وإظهاراً للصغر، لأن هذه الفرجسة اللطيفة عادة تكون للبنات الصغار.

قال الشوكاني عِنْكَ: (والفَلَج بفتح الفاء واللام، هو الفرحـــة بـــين

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في صحيحه، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب لتتبعن سنن من كسان قسبلكم رقسم الحديث (٧٣٢٠) ٢٦٦٩/٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الممتحنة، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) انظر: معجم مقاييس اللغة ٤٤٨/٤ -٤٤٩، لسان العرب ٣٤٦/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: أحكام القرآن ٥٠١/١ لابن العربي، فتح الباري ٣٧٢/١٠، صسحيح مسلم بشسرح النسووي ١٠٠١. ١٠٧٠.



الثنايا والرباعيات، تفعل ذلك العجوز ومن قاربها في السن إظهاراً للصغر وحسن الأسنان لأن هذه الفرجة اللطيفة بين الأسنان تكون للبنات الصغيرات، فإذا عَجّزت المرأة كبُرَت سنها، فتبردها بالمبرد لتصير لطيفة، حسنة المنظر توهم كونها صغيرة)(١).

وهذه الزينة محرمة لحديث ابن مسعود ﴿ الله الوَاشِمَاتِ وَهَذَهُ اللهُ الوَاشِمَاتِ وَالْمُتَنَوْشِمَاتِ، وَالْمُتَفَلِّحَاتِ لِلْحُسْنِ، الْمُغَيِّرَاتِ خَلْقَ الله) (٢).

ومن ألوان التطبيب لأجل التزين، ما اعتاده بعض الناس من الوشر وهو تحديد الأسنان وترقيق أطرافها، وقد يطلق الوشر على التفليج كما يطلق التفليج على الوشر والجامع بين الاثنين أن كليهما برد للأسنان (٣).

ومن الوشر: تقصير السن الطويل، فقد قالوا: (الوشر: نشر الأسنان أي بردها حتى يحصل الفلج، وتحسن الأسنان، ومثله لو كانست طويلسة فتنتشر حتى يحصل لها القصر)(1).

وقد اتفق فقهاء المذاهب الأربعة على تحريم وشر الأسنان لما فيها من التلبيس بتغيير حلق الله ﷺ . عن أبي ريحانة، قال: بَلَغَنَا «أَنَّ رَسُسولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَى عَنِ الْوَشْرِ، وَالْوَشْمِ» (٥). فالنهي عن الشَّسيء يقتضي تحريمه.

<sup>(</sup>١) نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار من أحاديث سيد الأخيار ٢١٧/٦.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) انظر: عارضة الأحوذي بشرح حامع الترمذي ٢٦٣/٧.

 <sup>(</sup>٤) الفواكه الدواني على رسالة أبي محمد بن زيد القيرواني ٣٤٢/٢. للشيخ أحمسد غنسيم النفسراوي، ط٣،
 ١٣٧٤هـ..، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى الحلبي، مصر.

<sup>(</sup>٥) رواه النسائي في سننه، كتاب الزينة، باب تحريم الوشر، رقم (١١١٥ ) ١٤٩/٨، وصححه الألباني.





ولو احتيج إليه لعلاج أو عيب في السن يشوه المنظر أو يعيق الأكل فلا بأس لحديث ابن مسعود ﴿ عَلَيْنَا قال: (سمعت رسول الله ﷺ نهي عـــن النامصة والواشرة والواصلة والواشمة إلا من داء)(١).

# و خلاصة القول:

أن تفليج الأسنان ووشرها من الزينة المنهى عنها لما فيها من التلبيس بتغيير حلق الله ﷺ وإظهار صغر السن وفيها إضاعة للوقـــت وانشـــغال بأمور لا قيمة لها وإغراق المرأة الداعية نفسها في التزين والبحـــث عــن وسائل الزينة أياً كان حكمها دليل على الركون إلى الدنيا وهي القدوة والمثل في معرفة حقيقة الدنيا وفنائها ومعرفة أحكام الشسرع والوقسوف عندها.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في المسند ١٥/١. وقال شعيب الارناؤوط: إسناده قوى





#### الغاتبة

أحمد الله على ما وفقني إليه من الكتابة في موضوع: (زينة المرأة الداعية وضوابطها الشرعية) ومن خلال بحثي في هذا الموضوع ظهرت لي جملة من النتائج أجملها فيما يلى:

- ١- الأصل في الزينة الإباحة إلا أن يقوم الدليل المانع لها.
- ٢- تشرع الزينة في الإسلام بقيود قد يؤدي اختلالها إلى انتقال حكم
   الزينة إلى التحريم.
- ٣- أن من السنة التزين والاعتناء بحسن المظهر والاهتمام بالنظافة وتطبيق
   سنن الفطرة.
- ٤- إن التزين والاهتمام بحسن المظهر، من الوسائل المهمة في تبليغ الدعوة
   بشرط ألا تتجاوز الحد المطلوب.
- الاعتدال في الزينة أمر مطلوب فلا ينبغي أن يطغى على اهتمامات
   المرأة الداعية فتشغلها عن ما هو أهم من أمور الدعوة.
- 7- إن بعض أمور الزينة لا تجوز في الأصل فلا تحل من أجل التزين بحال من الأحوال، ولا تباح بإذن زوج ولا بأمره مثل: (النمص، الوصل، الوشم، الوشر) وبعضها يباح على ألا يكون مضراً كاستخدام المساحيق من الأصباغ، وبعضها يباح بشرط ألا يكون فيه تشبه بالكافرات أو الرجال.
- ٧- أن المخالفات الشرعية في زينة المرأة الداعية قد تؤدي إلى عدم قبول
   الدعوة.



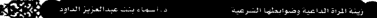
#### المراجع

- ١- إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام للشيخ تقى الدين أبي الفستح الشهير بابن دقيق العبد، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٧- أحكام تجميل النساء في الشريعة الإسلامية، ازدهار بنت محمود بن صابر المدنى، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ، دار الفضيلة للنشر والتوزيع.
- ٣- أحكام الزينة، عبير بنت على المديفر، ط٢، ١٤٣٠هـ، طبعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية.
- ٤- الأحكام الفقهية في الفتاوي النسائية للشيخ محمد بن صالح العثيمين.
- ٥- أحكام القرآن، لأبي بكر أحمد على الرازي الجصاص، طبع بمطبعة الأوقاف الإسلامية، ١٣٣٥هـ..
- ٦- أحكام القرآن، لأبي بكر محمد بن عبدالله المعروف بابن العسربي، تحقيق: على محمد البحاوي، الطبعة الأولى، ١٣٧٨هـ، دار إحياء الكتب العربية.
- ٧- أحكام النساء لأبي الفرج بن الجوزي، مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة.
- ٨- الآداب الشرعية والمنح المرعية، ابن مفلح المقدسي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وعمر الخيام، ط٣، ١٤١٩هـ، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمد بن المختار الجكلسي الشنقيطي، عالم الكتب، بيروت.





- ١- أعلام الحديث في شرح صحيح البخاري، أبو سليمان الخطابي، تحقيق: د.محمد أحمد ملكاوي، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء، الرياض، ١٤١٠هـ.
- ١١ اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم، لشيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، تحقيق: د. ناصر العقل، الطبعة الأولى،
   ١٤٠٤هـ...
- 17- الأمراض الجلدية (تساقط الشعر، أمراض الحساسية، حب الشباب)، د. محمود حجازي، الطبعة الأولى ٤٠٦هـ، تقامة، جدة، المملكة العربية السعودية.
- 17- الإنصاف في معرفة الراجع من الخلاف على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، لعلاء الدين أبي الحسن علي بن سليمان المرداوي، تحقيق: محمد حامد الفقي، الطبعة الأولى، ١٣٧٤هـ، مكتبة السنة المحمدية.
- ١٤ البداية والنهاية للحافظ ابن كثير، منشورات مكتبة المعارف،
   بيروت.
- ١٥ بهجة النفوس وتحليها بمعرفة ما لها وما عليها، للإمام المحدث أبي محمد عبدالله بن أبي حمزة الأزدي، مطبعة الصدق الخيرية، مصر، ١٣٥٣هـ.
- 17- البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل في المسائل المستخرجة، لأبي الوليد بن رشد القرطبي، تحقيق: محمد العرايشي، أحمد الحياني، ط۲، ۲۰۸ هـــ دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان.





- ١٧- التبيان في أقسام القرآن، للعلامة شمس الدين محمد بـــن أبي بكـــر المعروف بابن قيم الجوزية، تصحيح وتعليق: محمد حامد الفقى، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت، لبنان.
- ١٨ تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي، للإمام أبي العلا محمد بن عبدالرحمن الميار كفورى، الطبعة الأولى، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
  - ١٩- تحفة العروس، محمود مهدي الاستانبولي، ط٦، ٤٠٧ هـ، المكتب الإسلامي.
- . ٢- التداوي بالأعشاب والنباتات، عبداللطيف عاشور، مكتبة ابن سينا للنشر والتوزيع والتصوير، القاهرة.
- ٢١- تفسير القرآن العظيم، للإمام أبي الفداء الحافظ ابن كثير الدمشقى، الطبعة الأولى، ٢٠٦هــ، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.
- ٢٢- جامع البيان في تأويل آي القرآن، لأبي جعفر محمـــد بـــن حريــر الطبري، دار الفكر.
- ٢٣- جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم، لزين الدين أبي الفرج عبدالرحمن بن شهاب السدين بسن رجسب الحنبلي، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- ٢٤- الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبدالله محمد بن أحمسد الأنصساري القرطبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٨٥م.
- ٢٥- حاشية ابن عابدين لأحمد المعروف بشاه ولي الله بن عبدالرحيم الدهلوي، قدم له وشرحه وعلق عليه: محمد شريف سكر، الطبعــة الأولى، ١٤١٠هـ، دار إحياء العلوم، بيروت.



- ٢٦- خصائص الدعوة الإسلامية، محمد أمين حسن، الطبعة الأولى، ١٤٠٣هـ، مكتبة المنار، الأردن.
- ٢٧ خطبة الحاجة، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، ط٤، ١٤٠٠هـ.
   المكتب الإسلامي.
- ۲۸ الروض المربع بشرح زاد المستقنع، للشيخ منصور بن يونس البهوتي،
   تحقيق: محمد عبدالرحمن عوض، ط۳، ۱٤۱۰هـ، دار الكتـاب العربي، بيروت.
- ٢٩ روعة العقلاء ونزهة الفضلاء، للشيخ محمد بن حبان البستي، تحقيق:
   جمال محمود، الطبعة الأولى، ١٤١٥هــ، دار الفتح، الشارقة.
- ٣٠- زاد المعاد في هدي خير العباد، لابن قيم الجوزية، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، وعبدالقادر الأرناؤوط، ط١٤١، ١٤١٠هـ، الرسالة، بيروت.
- ٣٢- سبل السلام شرح بلوغ المرام من جمع أدلة الأحكام، للإمام محمد بن إسماعيل الكحلاني الصنعاني، راجعه وعلق عليه: محمد بن إسماعيل الحولى، مكتبة الرسالة الحديثة.
- ٣٣- سنن أبي داود، سليمان بن الأشعث السحستاني، تحقيق: عزة الدعاس، عادس السيد، الطبعة الأولى، ١٤١٨هـ، دار ابن حزم، بيروت، لبنان.







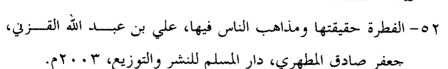
- ٣٤- السواك والعناية بالأسنان، د.عبدالرزاق عبدالله السعيد، الطبعـة الأولى، ٢٠٢هــ، الدار السعودية للنشر والتوزيع، الرياض.
- ٣٥ سير أعلام النبلاء، للإمام شمس الدين محمد بن أحمد بسن عثمان الذهبي، ط٤، ٢، ٤٠٦هـ، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- ٣٦- الشرح الكبير، لشمس الدين أبي الفرج عبدالرحمن بن الشيخ أبي عمر محمد بن أحمد بن قدامة المقدسي، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان.
- ٣٧- شرح منتهى الإرادات، للشيخ منصور بن إدريسس البسهوتي، دار الفكر.
- ٣٨- الصحاح، لإسماعيل بن حماد الجوهري، تحقيق: أحمد عبدالغفور العطار، ط٢، ١٣٩٩هـ، القاهرة.
  - ٣٩- صحيح البخاري، تقديم: أحمد شاكر، دار الجيل، بيروت.
- ٤ صحيح مسلم بشرح الإمام محيي الدين النووي المسمى (المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج) حقق أصوله وخرج أحاديث، الشيخ خليل مأمون شيحا، الطبعة السادسة، ١٤٢٠هـ، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- 13 صحيح مسلم، للإمام مسلم بن الحجاج القشيري، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي، الطبعة الأولى، ١٣٧٤هـ، دار إحياء الكتب.
- 27 صيد الخاطر، للحافظ جمال الدين بن عبدالرحمن بسن الجسوزي، تحقيق: عبدالقادر عطا، مكتب الكليات الأزهرية، القاهرة.





- ٤٣- الطبقات الكبرى، لابن سعد، دار بيروت، ١٤٠٥هـ.
- 24- عارضة الأحوذي لشرح صحيح الترمذي، للإمــــام ابــــن العــــربي المالكي، دار الكتاب العربي، مكتبة المعارف، بيروت.
- 27 غذاء الألباب شرح منظومة الآداب، للشيخ محمد السفاريني، ط٢، 18 هـ..، مؤسسة قرطبة.
- ٤٧ فتاوى الشيخ محمد بن صالح العثيمين، إعداد وترتيب: أشرف بن عبدالمقصود عبدالرحيم، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ، دار عالم الكتب للطباعة والنشر والتوزيع، المملكة العربية السعودية.
- ٤٨ فتاوى اللحنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء بالمملكة العربية السعودية، جمع وترتيب صفوت الشوادي، دار الجلاء، القاهرة.
- 29- فتح الباري شرح صحيح البخاري، للإمام أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تصحيح وتعليق: الشيخ عبدالعزيز بن باز، دار الفكر للطباعة والنشر.
- ٥- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير، لمحمد بن على الشوكاني، عالم الكتب.
- ١٥ الفروع، لشمس الدين أبي عبدالله محمد بن مفلح، ط٤،
   ١٤٠٥ هـ، عالم الكتب، بيروت.

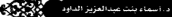




- ٥٣- الفواكه الدواني على رسالة أبي محمد بن أبي زيد القيرواني، للشيخ أحمد غنيم النفراوي، ط٣، ١٣٧٤هـ، شركة مكتبـة ومطبعـة مصطفى الحلبي، مصر.
- ٤٥- الفوائد، لابن قيم الجوزية، تحقيق: بشسير محمد عيدون، ط٢،
   ٨٠٤ هـ، دار البيان، دمشق، مكتبة المؤيد، الطائف.
- ٥٥ فيض القدير شرح الجامع الصغير، لمحمد المدعو بعبدالرؤوف المناوي، دار المعرفة، بيروت، لبنان.
- ٥٦- القاموس المحيط، لمحد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، دار الفكر، بيروت، ١٣٩٨هـ.
- ٥٧- كشف القناع عن متن الإقناع، للشيخ منصور بن يونس بن إدريس البهوتي، عالم الكتب، بيروت.
- ٥٨- اللباس والزينة في الشريعة الإسلامية، د. محمد بن عبدالعزيز عمرو، الطبعة الأولى، ٣٠٠ اهـ، مؤسسة الرسالة، بيروت، دار الفرقان للنشر والتوزيع، عمان.
- 9 ه لسان العرب، للعلامة أبي الفضل جمال الدين محمد بن مكرم بنن منظور، دار صادر، بيروت.
- ٠٦- المجموع شرح المهذب، للإمام أبي زكريا محيي الدين بسن شسرف النووي، دار الفكر.



- ١٦- محموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع عبدالرحمن بن قاسم العاصمي النجدي، طبع بأمر خادم الحرمين الشريفين وعلى نفقت الخاصة.
- 77- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لأبي محمد بن عبدالحق بسن عطية الأندلسي، تحقيق وتعليق: عبدالله بن إبسراهيم الأنصاري والسيد عبدالعال السيد إبراهيم ومحمد الشافعي وصادق العناي، الطبعة الأولى، ٢٠٤هه، مؤسسة العلوم للطباعة.
  - ٦٣- المسند للإمام أحمد بن حنبل، المكتب الإسلامي.
- ٦٤- المصباح المنير للعلامة أحمد بن محمد بن علي الفيومي، مكتبة لبنان، بيروت.
- ٦٥ معجم مقاييس اللغة، لأبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون، الطبعة الأولى، ١٤١١هـ، دار الجيل، بيروت.
- 77- المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، لأبي العباس أحمد بن عمرو ابن إبراهيم القرطبي، تحقيق: محيي الدين دين مستو، ويوسف علي بديوي و آخرين، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ، دار ابن كـــثير، دمشق، بيروت، دار الكلم الطيب، دمشق.







- ٦٨- النهاية في غريب الحديث، للإمام محد الدين أبي السادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير، تحقيق: محمود الطناجي، وطاهر السزاوي، الناشر: أنصار السنة المحمدية، باكستان.
- ٦٩- نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار من أحاديث سيد الأحيار، للشيخ محمد بن على بن محمد الشوكاني، دار الكتب العلمية، بسيروت، لنان، ١٤٠٣هـ..
- إبراهيم اللحيدان، الطبعة الأولى، ١٤٢٥هـ، دار الحضارة للنشــر والتوزيع.







البحث رقم (٤)

# المسؤولية الدعوية تجاه حماية الشباب من الفتن في العصر الحاضر

إعداد د. الجوهرة بنت صالح الطريفي







#### المقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شـــرور أنفسنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنهَا وَرَجَهَا وَبَنَ مِنهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً وَاتَقُواْ ٱللّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَلُونَ بِدِ. وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (''). وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللّهَ حَقَّ تُقَانِهِ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (''). وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللّهَ وَقُولُواْ وَلَا تَمُونُا إِلّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (''). وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللّهَ وَقُولُواْ وَلَا تَمُونُا إِلّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ (''). وقال: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللّهَ وَقُولُواْ وَلَا تَعُونُا ٱللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا سَدِيلًا ﴿ فَي يُعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعِ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا مَوْلَا مَوْلَا مَوْلِيمًا ﴾ ('') '').

<sup>(</sup>١) سورة النساء، آية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، آية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآيتان: ٧٠- ٧١.

<sup>(</sup>٤) خطبة الحاجة التي كان يعلمها رسول الله ﷺ وأصحابه أخرجها أبو داود في كتاب النكاح، باب في خطبة النكاح رقم الحديث (٢١١٨) ج٢ ص ٥٩١، طبع دار الدعوة – دار سحنون – الثانية ١٤١٣هـــ واللفظ له؛ وأخرجها الترمذي في كتاب النكاح، باب ما جاء في خطبة النكاح رقم الحديث (١١٠٥) ج٣ ص ٤١٣، طبع دار الدعوة – دار سحنون الثانية ١٤١٣هـــ.

والحديث صححه الألباني (انظر: صحيح سنن أبي داود لمحمد ناصر الدين الألباني، كتاب النكاح، باب في خطبة النكاح رقم الحديث (١٨٦٠ – ٢١١٨) ج٢ ص٣٩٩ طبع مكتب التربية العربي لدول الخليج الأولى ١٤٠٩هــــ.



#### أما بعد:

في ظل التداعيات، والمتغيرات المعاصرة، ومسع تنسوع الأحسداث والمستجدات، وتوالى الفتن، يقع الخلل، وتضطرب المفاهيم، وتتزعزع الثوابت، وتحدث الحيرة لدى عامة الناس والشباب منهم حاصة - لصغر سنهم وقلة خبرهم - وهذا حال الفتن التي أخبر بما النبي ﷺ؛ فعــن أبي هريرة ﷺ أن رسول الله ﷺ قال: (بادروا بالأعمال فتناً كقطـع الليـــل المظلم. يصبح الرجل مؤمناً ويمسى كافراً. أو يمسى مؤمناً ويصبح كـــافراً يبيع دينه بعرض من الدنيا)(١).

وفي هذا الحديث يخبر النبي على بما يحدث من الفتن الشاغلة المتكاثرة المتراكمة كتراكم ظلام الليل المظلم، ووصف نوعاً من شدائد تلك الفتن، وهو أن الرجل يمسى مؤمناً ثم يصبح كافراً، أو عكسه.

ولعظم الفتن ينقلب الإنسان في اليوم الواحد هذا الانقلاب(٢).

ولا يعصم الناس، ويحفظ لهم توازلهم، ويثبت أفتدهم - بعد توفيق الله تعالى - إلا أهل العلم والدعوة؛ ويكون ذلك بإرجاع شباب الأمة إلى أصول دينهم ومحكمات شريعتهم التي ضمن الله سبحانه وتعالى لها الحفظ بقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنِظُونَ ﴾ (٣٠.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان، باب الحث على المبادرة بالأعمال رقم الحديث (١١٨) ج ١ ص ١١٠ انظر: صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج طبع دار الدعوة -دار سحنون، الثانية ١٤١٣هـ..

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ج١ ص٠٤١. طبع دار أبي حيان -الأولى - ١٤١٥هــ

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، آية: ٩.

والعلماء والدعاة هم حملة الشريعة التي تعد ضرورتما للبشر فوق كل ضرورة، بل إن حاجتهم إليها أشد من حاجتهم إلى التنفس فضلاً عن الطعام والشراب؛ لأن غاية ما يقدر من عدم التنفس والطعام والشراب موت البدن وتعطل الروح عنه، أما ما يقدر عن عدم الشريعة، ففساد الروح والقلب جملة، وهلاك الأبدان، فشتان بينهما، فليس للعالم صلاح بدون ذلك البتة، ولا سبيل إلى الوصول إلى السعادة والفوز الأكبر إلا بعرفة ما جاء به النبي على عن ربه سبحانه وتعالى والعمل به (١٠).

والفتن التي حذرنا منها النبي في وقعت في أزمنة عديدة، ومنها فتنة عبدالله بن سبأ اليهودي، ومن شاكله، وقد توالت حتى حصلت فتن تأثر بما عامة الناس، إلا أن الأمة الاسلامية تجاوزت تلك المحن العظيمة بفضل الله تعالى ثم بفضل قيام علماء الأمة ودعاها من الصحابة رضوان الله عليهم، وأتباعهم ومن سار على لهجهم بواجبهم الشرعي في التصدي لتلك الفتن والقيام بمسؤوليتهم الدعوية تجاهها.

ولا شك أن مسؤولية دعاة الأمة وعلمائها تزداد في هسذا العصسر للقيام بواجبهم تجاه حماية الشباب من الفتن؛ نظراً لكثرتها، وتنوع وسائل الترويج لها.

من هنا اخترت موضوع: (المسؤولية الدعوية تجاه حماية الشباب من الفتن في العصر الحاضر) وأضيف إلى ما سبق الأسباب التالية لاختيار هذا الموضوع.

<sup>(</sup>۱) انظر: مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة لابن قيم الجوزية – تحقيق سيد إبراهيم، علي عمد. ج٢ ص ٣٥٣. طبع دار الحديث – الطبعة الأولى ١٤١٤هــــ.



- (١) استهداف شباب أمة الإسلام، وعماد قوها وهضتها بأنواع متعددة من الفتن التي تتنوع بين المغالاة والجفاء.
- (٢) تيسر نشر الفتن بين الشباب في هذا العصر الذي حصلت به تـورة علمية هائلة تُيَسِّر لأصحاب الفتن والمشاريع الباطلة الوصــول إلى أهدافهم بكل سهولة مع ضعف الرقابة.
- (٣) المسؤولية العظمى المناطة بعلماء الأمة ودعاها كما في قوله تعالى: ﴿ يَنَا يُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ٱلَّهِ عُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُوْ ﴾ (١٠).

حيث فسر بعض العلماء أولى الأمر بأهل الفقه في الدين، وبعضهم فسرها بألهم الأمراء والعلماء (٢).

فقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ السَّحابِ الأمر وذووه، وهم الذين يأمرون الناس وينهونهم، وذلك يشترك فيه أهل اليد والقدرة، وأهل العلم والكلام؛ فلهذا كان أولو الأمر صنفين: العلماء والأمراء فإذا صلحوا صلح الناس، وإذا فسدوا فسد الناس) (٣٠).

ولا شك أن الأمراء أيضاً يدخلون ضمن مسؤولية العلماء في النصح والتوجيه، حيث إنهم مصابيح الدجي التي تنير الطريق في ظلام الفتن.

<sup>(</sup>١) سورة: النساء، آية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ج١، ص ٤٩١، طبع مكتبة العلوم والحكم -المدينة المنورة-

<sup>(</sup>٣) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لشيخ الإسلام بن تيمية، ص ٩٨ - طبع دار العلوم الإسلامية -القاهرة - دار البخاري. المدينة ١٤٠٩ هس.

#### أهداف البحث:

- التعرف على أهمية مرحلة الشباب، وأهمية حماية أصحابها من الفتن.
- التعرف على أنواع الفتن التي تواجه الشباب في العصـــر الحاضـــر
   وخطورتما بشقيها فتن الشبهات وفتن الشهوات.
- بيان المسؤولية الدعوية في عصرنا الحاضر في حماية الشسباب مسن الفتن.
  - التعرف على أساليب الدعوة لحماية الشباب من الفتن.
    - الكشف عن آثار الدعوة لحماية الشباب من الفتن.

#### تساؤلات البحث:

- ما المقصود بالشباب؟ وما أهمية هذه المرحلة؟ وما أهميــة حمايــة أصحابها من الفتن؟
- ما أنواع الفتن، وما المقصود بفتنة الشبهات وفتنة الشهوات وما خطور تهما؟
- ما المسؤولية الدعوية في العصر الحاضر تجاه الفيتن الي تحيط بالشباب؟
  - ما أساليب الدعوة لحماية الشباب من الفتن؟
    - ما آثار الدعوة لحماية الشباب من الفتن؟





# منهج البحث:

نظرا لطبيعة هذا البحث استخدمت المناهج التالية:

- المنهج التشخيصي: الذي يفيد في تشخيص الواقع والتعرف عليه حتى يسهل التخطيط له والتعامل معه ومعالجة سلبياته وتسلخير إيجابياته(١).
- منهج الاسترداد التاريخي: الذي يقوم على استرجاع الماضي ومسا خلفه من آثار (۲).

#### التعريف بمصطلحات البحث:

# أولا: مفهوم المسؤولية

المسؤولية في اللغة: مشتقة من الفعل الثلاثي سأل، يسأل، فهـو مسؤول، والمسؤولية هي الاسم٣، وهي تعـيٰ التبعـة أي المطالبـة، أو المؤاخذة ٤.

المسؤولية اصطلاحا: تطلق على عدة معان متقاربة، ومنها:

- المؤاخذة أو المحاسبة على فعل أو سلوك معين.

<sup>(</sup>١) انظر: قواعد أساسية في البحث العلمي --د. سعيد إسماعيل صيني، ص ٦٨، طبع مؤسسة الرسالة - الأولى ١٤١٥ هـ...

<sup>(</sup>۲) انظر: البحث العلمي، د. عبدالعزيز الربيعة، ج١، ص ١٧٩، طبع مكتبة العبيكان - الطبعة الخامسة، ٢١) انظر: العدمي

<sup>(</sup>٣) انظر لسان العرب ، ابن منظور ، مادة سأل ، (١/ ٣٣ ١ ــ ١٣٥).

<sup>(</sup>٤) انظر حامع البيان ، الطبري ، (٥/ ٢٧٣).

- الجزاء المترتب عن ترك الواحب، أو فعل ما كان يجب الامتناع عنه.
- تحمل الشخص نتائج وعواقب التقصير الصادر عنه، أو من يتسولى رقابته أو الإشراف عليه.

كما عرفت بألها: التزام الشخص بأداء العمل المنوط به طبقاً لما هو محدد (١).

وتلتقي هذه المفاهيم في تأكيد معنى تحمل الأمر ومنه تحمل الداعية مسؤوليته في الدعوة الى الله ومن ذلك وقاية النشء من الانزلاق في الفتن ونحوها.

ثانيا: مفهوم الدعوة:

المعنى اللغوي للدعوة:

تأتي الدعوة بمعنى دعا إلى الشيء: حثه على قصده، يقال: دعاه إلى القتال، ودعاه إلى الصلاة، ودعاه إلى الدين حثه على اعتقاده وساقه إليه (٢٠).

# المعنى الاصطلاحي للدعوة:

كلمة الدعوة من الألفاظ المشتركة التي تطلق على الإسلام أو الرسالة، وعلى عملية نشر الإسلام وتبليغه وبيانه للناس، وسياق إيرادها هو الذي يحدد المعنى المراد منه.

 <sup>(</sup>١) للاستزادة في مفهوم المسؤولية انظر: المسؤولية المدنية ، للدكتور محمد البوشواري الطبعة الثانية ٢٠٠٨،
 مطبعة اشرف تاسيلا اكادير.

<sup>(</sup>٢) معجم مقاييس اللغة ، ابن فارس ، معجم مقاييس اللغة ، أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، ص: ٣٣٧.

ومن التعاريف التي اشتهرت للدعوة: تعريف شيخ الإسلام ابسن تيمية عَلَيْكَهُ: (الدعوة إلى الله، هي الدعوة إلى الإيمان به، وبما جاءت بسه رسله، بتصديقهم فيما أحبروا به وطاعتهم فيما أمروا)(١).

وعرفها د. السيد محمد الوكيل: الدعوة إلى الله هي جمع الناس إلى الخير ودلالتهم على الرشد، بأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكسر؛ قسال تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يُدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ ﴾ (٢)، (٣).

# ونعنى بالمسؤولية الدعوية هنا:

قيام من عنده أهلية النصح والتوجيه السديد من المسلمين في كــل زمان، و مكان بتوجيه الشباب، وتحذيرهم من الفتن بطرق مخصوصة، ومرادي بالشباب هنا المرحلة العمرية تأتي بين مرحلة الطفولة وسن الرشد وتطلق اصطلاحا على الشخص اليافع<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى لابن تيمية (۱۵/ ۱۵۷).

<sup>(</sup>٢) سورة أل عمران، أية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: أسس الدعوة وآداب الدعاء للدكتور السيد محمد الوكيل، ص٩

<sup>(</sup>٤) للاستزادة انظر ويكيبيديا، الموسوعة الحرة تاريخ الدخول ١٠/٢٠/ ١٤٣٥هـ.. وسياتي بيان مفهوم مصطلح الشباب ومصطلح الفتن في ما يلي من المباحث مما يغني عن تكراره هنا.

### أقسام البحث:

المقدمة: وفيها أهمية الموضوع، وأسباب اختياره وأهداف البحث وتساؤلاته ومناهجه.

المبحث الأول: مرحلة الشباب، تعريفها، أهميتها، وأهمية حماية أصحابها من الفتن.

#### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: التعريف بمرحلة الشباب.

المطلب الثابى: أهمية مرحلة الشباب، وحماية أصحابها من الفتن.

المبحث الثاني: الفتن. خطورها، وأنواعها.

#### وفيه ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الفتن معناها وخطورتما.

المطلب الثابي: فتنة الشبهات. تعريفها، خطورتما، أنواعها.

المطلب الثانى: فتنة الشهوات. تعريفها، خطورتما.

المبحث الثالث: المسؤولية الدعوية تجاه حماية الشباب من الفتن.

المبحث الرابع: أساليب الدعوة لحماية الشباب من الفتن.

المبحث الخامس: آثار الدعوة لحماية الشباب من الفتن.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات.

#### الفهارس:

فهرس المراجع والمصادر.

فهرس الموضوعات.

# المبحث الأول

# مرحلة الشباب: تعريفها، أهميتها، وأهمية حماية أصحابها من الفتن

# المطلب الأول: التعريف بمرحلة الشباب

عرفت مرحلة الشباب بعدة معان مشتقة للجذر اللغوي (شبب)، واخترت منها بعض المعاني التي تعبر عن مفهوم الشباب، والصفات المتعلقة به على النحو التالى:

الشَّباب: الفتاء والحداثة. شبَّ يشُبُّ شباباً وشبيبةً. والشباب جمع شاب، وكذلك الشبان.

الشبب: هو أول النهار، ويتضمن معنى التفتح والاستبشار بالحياة، والمستقبل، وأشبب أي هيجً، والشباب مرحلة تهيج فيها غرائزه.

رجل مشبوب، جميل حسن الوجه، كأنه أُوقِد؛ ومشبوب إذا كان ذكي الفؤاد شهماً.

الشبوب: هو ما توقد به النار، وهو وصف لحماسة الشباب وحرارته، وسرعة تأثره بالأحداث وثورته على الظلم.

والشبوب هو تقوية الشيء وزيادته، والشباب يتميز باكتمال القوى الجسمية، والعقلية والعاطفية.

وبالتالي يكون مادة لحمل الأفكار بقوة، وحب واستماتة إذا آمــن ها.

والشباب هو الفرس الذي يشب على قدميه، وكذلك الشباب يتسم بالقوة والمغامرة وتحدي الصعاب. المشابيب: القادة. ومن يقود المجتمعات إلا الشباب فهم أداة كـــل تغيير احتماعي، وسياسي وأخلاقي (١).

ومصطلح الشباب يطلق على مرحلة عمرية هي ذروة القوة والخيوية والنشاط، وفيها تبدأ شخصية الإنسان بالتبلور وتتضح معالم هذه الشخصية من خلال ما يكتسبه الفرد من مهارات ومعارف.

# المطلب الثاني: أهمية مرحلة الشباب وأهمية حماية أصحابها من الفتن.

تعد مرحلة الشباب من المراحل المهمة في حياة الفرد ذاته، وفي حياة الأمم والمجتمعات.

وغالباً ما يمثل الشباب النسبة العظمى من السكان في الدول النامية، الأمر الذي يقتضي مزيداً من الاهتمام به، والاستثمار فيه، حيث تعتمد نمو خبرات هذه المحتمعات، ومواكبتها لمطالب التطور بمدى جدوى عنصر الشباب فيها.

وكلما اغتنمت الأمم شبابها في العلم والإنتاج، وبناء الحضارة زاد إنتاجها وحققت أهدافها (٢).

وفئة الشباب هم أسرع الناس استجابة، وأسرعهم تـــأثراً بخـــلاف الشيوخ الذين غالباً ما يتمسكون بمعتقداتهم، ويُؤثرون مورثاتهم.

<sup>(</sup>۱) انظر: لسان العرب لابن منظور الأفريقي، مادة (شبب) ج٣، ص ٣٨٨ - ٣٨٩. طبع دار صادر - بيروت - الأولى ١٩٩٧م، وانظر: القاموس المحيط للفيروزآبادي مادة (سبب) ص ١٢٧. طبع مؤسسة الرسالة. الثانية ١٤٠٧هس؛ وانظر الشباب والتحديات المعاصرة، د/ ليث سعود القيسي موقع الإسلام اليوم ٢٢/جمادي الأولى، ١٤٣٣هس.

 <sup>(</sup>۲) انظر: مكانة الشباب في الإسلام. أ. د. سليمان بن قاسم العيد، الألوكة المواقع الشخصية، موقع الأستاذ
 الدكتور سليمان بن قاسم العيد ٢٨/١١/١٧ هـ..

لذا عني الإسلام بهذه المرحلة عناية خاصة، وإذا تأملنا كتاب الله عز وجل وسنة النبي الله للوجدنا فيهما اهتماماً خاصاً بهذه المرحلة، سواء في الثناء وذكر الإنجازات، أو في الإرشاد والتوجيهات الخاصة بهذه المرحلة.

ففي القرآن الكريم يثني الله سبحانه وتعالى على أصحاب الكهف بقوله: ﴿ نَحَنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِٱلْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْمَيَّةُ ءَامَنُواْ بِرَبِهِمْ وَزِدْنَهُمْ هُدُى ﴾ (١).

يقول ابن كثير على ألهم فتية وهم الآية: (فذكر تعالى ألهم فتية وهم الشباب، وهم أقبل للحق، وأهدى للسبيل من الشيوخ الذين قد عتوا وانغمسوا في دين الباطل، ولهذا كان أكثر المستحيبين لله تعالى، ولرسوله على شباباً) (٢).

ويقول تعالى عن من آمن بموسى عليه السلام من قومه: ﴿ فَمَا مَامَنَ لِمُوسَىٰ إِلَّا ذُرِيَّةٌ مِن قَوْمِهِ، عَلَى خَوْفٍ مِن فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِمْ أَن يَفْلِنَهُمْ وَإِنَّ لِمُسْرِفِينَ ﴾ [آ].
فِرْعَوْنَ لَعَالٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّهُ, لَهِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ [آ].

حيث كان المؤمنون به هم الشباب، وقال عَلَالَهُم: في معنى الآيـــة: (يخبر تعالى أنه لم يؤمن بموسى عليه السلام مع ما جاء به مـــن الآيـــات البينات، والحجج القاطعات، والبراهين الساطعات، إلا قليل مـــن قـــوم

<sup>(</sup>١) سورة الكهف آية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم للحافظ إسماعيل بن كثير، ج٣، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس آية: ٨٣.

فرعون من الذرية، وهم الشباب، على وجل وخوف منه ومن ملئـــه أن يردهم إلى ما كانوا عليه من الكفر) (١٠).

كما ورد في السنة النبوية المطهرة أدلة كسثيرة على عنايته الله بالشباب لأنهم كما مر الأسرع استجابة، ولأنهم هم المؤهلون - لصفاقم التي مر ذكرها - لحمل أمانة تبليغ دين الله عز وجل، ولدورهم الفاعل في بناء المحتمع المسلم على منهاج القرآن والسنة، والدفاع عن دين الله عز وجل، وعن أوطانهم من العدو الصائل.

فكان من اهتمامه على تعليمهم، ومحاورهم. ومشاورهم، والاعتماد عليهم، والثقة بهم، والثناء عليهم وذكر مزاياهم.

وهذا كله يشبع الحاجات الغريزية لدى الشباب، في الحاجـــة إلى إثبات الذات، والاحترام وتقدير الجهود.

وكل هذه محفزات لهم لبذل المزيد من العطاء، وتفحسير الطاقسات الكامنة لديهم.

ومن الأدلة على ذلك ذكر مناقب الصحابة رضوان الله عليهم، حتى حوت كتب السنة كتباً خاصة باسم مناقب الصحابة. ومن ذلك ما رواه أنس بن مالك قال: قال رسول الله على: (أرحم أمستي بامتي أبسوبكر، وأشدهم في أمر الله عمر، وأصدقهم حياء عثمان بن عفان، وأعلمهم

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم، ج٢، ص ٤٠٩.

بالحلال والحرام معاذ بن حبل، وأفرضهم زيد بن ثابت، وأقرؤهم أبي بن كعب، ولكل أمة أمين، وأمين هذه الأمة أبو عبيدة بن الجراح) (١٠).

ومنه ما جاء عن ابن عمر على قال: (بعث رسول الله بعثاً، وأمَّر عليهم أسامة بن زيد، فطعن الناس في إمرته. فقام رسول الله على فقال: (إن تطعنوا في إمرته، فقد كنتم تطعنون في إمرة أبيه من قبل وأيم الله! إن كان خليقاً للإمرة. وإن كان لمن أحبّ الناس إليَّ، وإن هذا لمن أحب الناس إلي بعده) (٢).

وهذا دليل على اعتماد النبي على الشباب في القيادة، فقد ولى أسامة بن زيد رفي على جيش لغزو الشام وفي الجيش عمر رفي والكبار (٣).

كما أثنى على أسامة ﴿ بقوله ﷺ: (وإن كان لخليقاً للإمارة) أي: حقيقاً لها.

وقد ذكر النووي جملة فوائد من هذا الحديث منها جواز تولية الصغير على الكبار، فقد كان أسامة وشي صغيراً جداً، وتوفي النبي الله وهو ابن ثمان عشرة سنة وقيل عشرين، وجواز تولية المفضول على الفاضل للمصلحة (1).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب، باب مناقب معاذ بن جبل وزيد بن ثابت، وأبي بن كعب، وأبي عبيدة بن الجراح، هُنِيْق، وقم الحديث (۳۷۹۰)، ج٥، ص٦٦٤، والحديث صححه الألباني (انظر: صحيح سنن الترمذي، وقم الحديث (۲۹۸۱ – ۲۹۸۱) ج٣، ص ٢٢٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة، باب فضائل زيد بن حارثة وأسامة بن زيد ﷺ. رقم الحديث (۲٤۲٦)، ج۲، ص ۱۸۸٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: سير أعلام النبلاء للذهبي، ج٢، ص ٤٩٧. طبع مؤسسة الرسالة، الخامسة ١٤١٣هـ.

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم، ج٨، ص ٢١١.

فمثل هذه التربية تصنع القيادات في الأمة والتي لا تعتمد فقط على شيوخها أو قياداتما البارزة بل على طاقات شبابما.

ومما ورد أيضاً في ذكر المزايا قول النبي ﷺ: (استقرئوا القرآن مسن أربعة: من عبد الله بن مسعود وسالم مولي أبي حذيفة، وأبي بن كعسب ومعاذ بن حبل)(1). رضي الله عنهم أجمعين.

وحكَّم سعد بن معاذ ﴿ فَ اليهود لما طلبوا ذلك، عن أبي سعيد الخدري ﴿ أن أناساً نزلوا على حكم سعد بن معاذ فأرسل إليه فجاء على حمار فلما بلغ قريباً من المسجد، قال النبي ﴿ : (قوموا إلى خيركم أو سيدكم. فقال: يا سعد إن هؤلاء نزلوا على حكمك قال فياني أحكم فيهم أن تقتل مقاتلتهم وتسبى ذراريهم. قال: حكمت بحكم الله أو بحكم الملك " (٢).

وهو يعرب لأصحابه عن محبته مقرونة بنصحه؛ فعن معاذ بن حبل وهي: أن رسول الله الحدة بيده وقال: (يا معاذ والله إني لأحبك فقال: أوصيك يا معاذ لا تدعن في دبر كل صلاة تقول: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك) (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب أصحاب الني باب مناقب عبدالله مسعود ﷺ، ج٤، ص ٣١٨. طبع دار الدعوة، دار سحنون، الثانية ١٤١٣هــــ.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في كتاب مناقب الأنصار، باب مناقب سعد بن معاذ ، ج٤، ص ٢٢٧، وأخرجه مسلم في
 كتاب الجهاد والسير، باب جواز قتال من نقض العهد، رقم الحديث (١٧٦٨) ج٢ ص ١٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب الوتر، باب في الاستغفار، رقم الحديث (١٥٢٢)، ج٢، ص١٨٠، والحديث صححه الألباني، انظر: (صحيح أبي داود رقم الحديث (١٣٤٧ – ١٥٢٢)، ج١، ص٢٨٤.

وهو يحاور الشباب ويدنيهم منه كما في حديث الشاب الذي جاء يستأذن النبي على في الزنا حيث طلب من الشاب أن يقترب منه بقول. وادنه فدنا منه قريباً قال فجلس) ثم بدأ النبي على بمحاورته بقوله: (أتحب لأمك؟ قال: لا والله جعلني الله فداءك قال: ولا الناس يحبونه لأمهاتهم" ثم ذكر الابنة، والأخت وسائر المحارم ويرد الشاب بنفس الرد ثم بعد ذلك ذكر الابنة، قال الراوي: (فوضع يده عليه وقال. اللهم اغفر ذنبه، وطهر قلبه، وحصن فرجه فلم يكن بعده ذلك الفتي يلتفت إلى شيء) (١).

والشواهد على ذلك كثيرة يصعب حصرها، إذ أثمر هذا الاهتمام بالشباب حيلاً عظيماً حمل الإسلام ونشره في أصقاع الأرض، وبلغت الحضارة الإسلامية أوج قولها، وتقدمها لما اعتنت بدعوة وإصلاح شبالها ومنحهم حق التربية والتأهيل، مع تقدير جهودهم.

ومما يجدر الإشارة اليه هنا أنه مع أهمية هذه المرحلة؛ فإنه تسزداد خطورة إهمالها وعدم الاعتناء بها؛ ففيها يمر الشاب بتَوقَّد مشاعر الحماسة، وسرعة التأثر بالأحداث، والاعتداد بالرأي، والإعجاب بمن يرونه قدوة، وتقليده، كما ألها مرحلة قميج فيها الغرائز، مما يجعل الشاب عرضة للفتن أكثر من غيره مما يؤكد عظم مسؤولية الدعاة والمربين تجهاههم لتسوفير الحماية والملاذ الآمن من الفتن بإذن الله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد في مسنده، ج٥، ص ٢٥٦ - ٢٥٧، وقال الشيخ أحمد عبدالرحمن البنا (سنده عند الإمام أحمد حيد). (انظر: بلوغ الأماني من أسرار الفتح الرباني ترتيب وتأليف أحمد عبدالرحمن البنا المطبوع بحامش الفتح الرباني ترتيب مسند الإمام أحمد الشيباني، ج١٦، ص ٧١، طبع دار الشهاب القاهرة - بدون تاريخ الطبع).

# المبحث الثاني الفتن خطورتها، وأنواعها

#### المطلب الأول: معنى الفتن وخطورتها:

#### معنى الفتن:

الفتنة: الابتلاء والامتحان والاختبار، وأصلها مأخوذ مسن قولك فتنت الفضة والذهب إذا أذبتهما بالنار لتمييز الرديء من الجيد.

والفتن: الإحراق<sup>(۱)</sup> ومن هذا قول الله عز وحـــل: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْلَنُونَ ﴾ (<sup>۲)</sup>.

ويقال: فلان مفتون بطلب الدنيا قد غلا في طلبسها، وافستتن في الشيء، فُتن فيه، وفَتَنَ إلى النساء فَتوناً وفُتن إليهن: أراد الفحور بهن.

والفاتن: المُضلُّ عن الحق، ويقال للشيطان فاتن وفتَّان لأنـــه يفــــتن الناس بخداعه وتزيينه المعاصى (٣).

#### خطورة الفتن:

الفتن من أعظم المؤثرات على الدين، والدنيا، لذا جاء التحذير الشديد منها على لسان النبي في أحاديث عدة، وقد افرد لها علماء الحديث كتباً خاصة سموها (بباب الفتن).

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير، ج٤، ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات آية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) انظر: لسان العرب لابن منظور الأفريقي مادة (فتن)، ج٥، ص٨٩. ٩٠.

والقاموس المحيط للفيروزآبادي مادة (فتن) ص ١٥٧٥.

ونظراً لكثرة الأحاديث الواردة في الفتن فسوف أقتصر في هذا المبحث على حديث حذيفة بن اليمان وي الصحيحين وفيه يقول وي (كسان الناس يسألون رسول الله عن الخير، وكنت أسأله عن الشرّ مخافة أن يدركني، فقلتُ: يا رسول الله، إنّا كنّا في جاهلية وشر (١)، فجاءنا الله هذا الخير (٢) فهل بعد هذا الخير من شر؟ قال: نعم. قلت: وهل بعد ذلك الشر من خير (٣)?.

قال: نعم وفيه دخن (١). قلت ومادخنه؟

قال: قوم يهدون بغير هديي (٥) تعرفُ منهم وتُنكر (٢)، قلت: فهل بعد ذلك الخير من شر؟ قال: نعم، دعاة على أبواب جهنم من أحسابهم إليها قذفوه فيها (٧) قلتُ يا رسول الله، صفهم لنا، قال: هم من حلِدتنا،

 <sup>(</sup>١) (إنّا كنا في جاهلية وشر): إشارة إلى ما كان قبل الإسلام من الكفر وقتال بعضهم بعضاً، وإتيان الفواحش (انظر: فتح الباري، ج١٣، ص ٣٩).

 <sup>(</sup>۲) (جاءنا الله بحذا الخير): يعني الإيمان والأمن وصلاح الحال واحتناب الفواحش (انظر: المرجع السابق، ج١١، ص ٣٩).

 <sup>(</sup>٣) (فهل بعد هذا الخير من شر؟ قال نعم): المراد بالشر ما يقع من الفتن بعد مقتل عثمان رهي وهلم جراً
 (انظر: المرجع السابق، ج١٣، ص ٣٩).

<sup>(</sup>٤) (وفيه دخن): يشير إلى الخير الذي يجيء بعد الشر لا يكون خيراً خالصاً، بل فيه كدر (انظر: المرجع السابق، ج١٣).

<sup>(°) (</sup>قوم يهدون بغير هديي): الهدي: الهيئة والسيرة والطريقة (انظر: شرح النووي لصحيح مسلم، ج٦، ص٤٨٣).

<sup>(</sup>٦) (تعرف منهم وتنكر): أي من أعمالهم (انظر: فتح الباري، ج١٣، ص ٣٩).

<sup>(</sup>٧) (دعاة على أبواب حهنم من أحابهم إليها قذفوه فيها): قال العلماء: هؤلاء من كان من الأمراء يدعو إلى بدعة أو ضلال آخر كالخوارج والقرامطة وأصحاب المحنة.. (انظر: شرح النووي، ج٦، ص ٤٨٢).

ويتكلمون بألسنتنا(۱). قلت: فما تأمرني إن أدركني ذلك؟ قسال: تلسزم جماعة المسلمين وإمامهم(۱)، قلت، فإن لم يكن لهم جماعة ولا إمام؟ قال: فاعتزل تلك الفرق كلها، ولو أن تعض بأصل شجرة حتى يدرك المسوت وأنت على ذلك)(۱).

فالمرء بين فتنتين، فتنة الشبهات، وفتنة الشهوات. وفتنة الشبهات هي أعظم الفتنتين كما ذكر ذلك الإمام ابن القيم عَظَالِلُهُ، حيث قال: (والفتنة نوعان: فتنة الشبهات وهي أعظم الفتنتين، وفتنة الشهوات، وقد يجتمعان للعبد، وقد ينفرد بإحداهما) (٥٠).

والله سبحانه وتعالى: جمع بين ذكر الفتنتين في قوله: ﴿ كَأَلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ صَانُوا اللهُ سَبَحَانُوا اللهُ مَنكُمْ قُوَّةً وَأَكْثَرَ أَمُوالًا وَأَوْلَدُا فَأَسْتَمْتَعُوا بِخَلَقِهِمْ فَأَسْتَمْتَعُمُ مِخَلَقِكُمُ مِخَلَقِكُمُ مِخَلَقِهِمْ السَّمْتَعُ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِكُمْ مِخَلَقِهِمْ ﴾ (٢). فَأَسْتَمْتَعْتُمُ مِخَلَقِهِمْ السَّمْتَعُ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِكُمْ مِخَلَقِهِمْ ﴾ (٢). أي: تمتعوا بنصيبكم من الدنيا وشهواتها، والخلاق هو النصيب المقدر.

<sup>(</sup>١) (هم من حلدتنا ويتكلمون بألسنتنا): أي من قومنا ومن أهل لساننا، وملتنا، وقيل معناه أنهم في الظاهر على ملتنا وفي الباطن مخالفون (انظر: فتح الباري، ج١٣، ص٤٠).

 <sup>(</sup>۲) (تلزم جماعة المسلمين وإمامهم): أي أميرهم يعني ولو حار. ويوضح ذلك رواية أبي الأسود: (ولو ضرب ظهرك وأخذ مالك) (انظر: فتح الباري، ج١٣، ص٤٠، شرح النووي، ج٦، ص٤٨).

<sup>(</sup>٣) (ولو أن تعض بأصل شجرة...): العض كناية عن لزوم جماعة المسلمين وطاعة سلاطينهم ولو عصوا (انظر: فتح الباري، ج١٣، ص ٤٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب الفتن باب كيف الأمر إذا لم تكن جماعة رقم الحديث ج ٨ ص ٩٣،وأخرجه مسلم في كتاب الإمارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين رقم الحديث (١٨٤٧) ج ٢ ص ٤٧٥.

 <sup>(</sup>٥) إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان لابن قيم الجوزية، ج٢، ص ٢٤٠، تحقيق محمد عفيفي طبع المكتب الإسلامي، الطبعة الثانية ١٤٠٩هـــ.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة آية: ٦٩.

ثم قال: ﴿ وَخُضْتُمْ كَالَّذِى خَسَاضُوٓا ﴾ ، فهذا الخوض بالباطل وهو الشبهات.

فأشار سبحانه إلى ما يحصل به فساد القلوب والأديان، لأن فسساد الدين إما أن يكون باعتقاد الباطل والتكلم به، أو العمل بخلاف العلم الصحيح.

فالأول: هو البدع وما والاها.

والثاني: فسق الأعمال.

والأول فساد من جهة الشبهات، والثاني من جهة الشهوات وفتنسة الشبهات تدفع باليقين، وفتنة الشهوات تدفع بالصبر (١).

# المطلب الثاني: فتنة الشبهات - معناها - خطورتها - أنواعها معنى الشبهات:

الشُّبهة: الالتباس، وأمور مشبِّهةٌ ومُشَبَّهةٌ: مشكلة يشسبهُ بعض بعض بعضاً (٢).

إن فتنة الشبهات هي كل ما يتعلق بعقيدة الإنسان وتصوراته لأحكام الشريعة، فكل فتنة لها علاقة بالدين كالتشكيك فيه، أو الكفر، أو الشرك أو البدع، والدعوة إلى الفرقة والخروج عن جماعة المسلمين، أهل السنة والجماعة أو حروج عن السنة هي من فتنة الشبهات.

<sup>(</sup>١) انظر إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان، ج٢، ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب لابن منظر مادة (شبه)، ج٣، ص ٣٩٣.



وقد جعل النبي ﷺ المصالح العظمى للأمة من ثوابت الدين وموقف المسلم تجاه المسلمين، وتجاه غير المسلمين، وتجاه الحياة كلها. جعل ذلك كله من العقيدة كقوله ﷺ: (المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر ما نحى الله عنه) (١).

وكقوله ﷺ: (من قتل مُعَاهداً لمْ يرِحْ رائحة الجنة، وإن ريحها توجدُ من مسيرة أربعين عاماً) (٢).

وكقوله ﷺ: (اسمعوا وأطيعوا وإن استُعمل عليكم عَبْد حبشيّ كأنَّ رأسه زبيبة) <sup>(٣)</sup>.

وقوله ﷺ: (من رأى من أميره شيئاً يكرهه فليصبر، فإنه ليس أحد يفارق الجماعة شبراً فيموت إلا مات ميتة حاهلية)(1).

فأمر الله السمع والطاعة، وأمر بالحفاظ على مصالح الأمة العظمى، وحعلها من ثوابت الدين، وأمر بدرء المفاسد عن الأمة، وكل هذه ثوابت قد يجهلها كثير من أبناء وشباب المسلمين في الوقت الحاضر (٥) مما يجدر الاعتناء بتوجيههم للحذر منها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الرقاق باب الانتهاء عن المعاصى، ج ٧ ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الجزية والموادعة باب أثم من قتل معاهداً بغير جرم، ج٤ ص ٦٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية، ج ٨ ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية ج ٨ ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٥) انظر: فتن الشبهات د. ناصر بن عبدالكريم العقل، إسلام ويب Islamweb. net.



#### أنواع الشبهات:

### النوع الأول: شبهات تؤثر في أصل الاعتقاد:

بحيث تصبح هذه الشبهات مذاهب يدعو إليها أصحاها، سواء كانت مستوردة، أو مخترعة من قبل أشخاص، أو كانت مقننة بفكر وثقافة معينة، فهذه من الشبهات الدائمة التي تبقى ويكون لها ضحايا من شباب المسلمين، كما حدث في الفرق الضالة على مر العصور.

إذ كان من أسباب دخولها هو دخول الفلسفات وديانات ومذاهب الأمم التي فتحها المسلمون بسبب الترجمات، واحتكاك المسلمين بغيرهم من أبناء هذه الأمم وطوائفها.

حاصة من دخل من أبناء هذه الأمم الإسلام ظلهراً، فعرضوا مذاهبهم الباطلة على صورة مصطلحات إسلامية، فجاء مذهب القدرية، ومذهب المرجئة، والمعتزلة، والجهمية... وغيرها.

وهؤلاء أدخلوا عقائدهم وشبههم بمصطلحات جذابة للشباب الذين يعشقون الأفكار الغريبة، فتلقفوها ثم صاغوها بصياغة تحمل مصطلحات إسلامية، فدخلت على أحيال المسلمين عبر العصور، وقد وقف علماء ودعاة هذه الأمة أمامها لحماية الدين والدفاع عن الحق.



وحيث يظهر في عصرنا الحاضر عدد مسن التيسارات التغريبيسة كالعلمانية (۱)، والليرالية (۲) وغيرها من مظاهر الانفلات، إضافة إلى ظهور عدد من تيارات التشدد والغلو والتكفير، ولكل منهما دعاته ومنظريسه الذين يبثون الشبه التي ينخدع بها عدد من الشباب اليوم مما يجدر اعتنساء الدعاة بتبصير الشباب بمزالق هذه التيارات وتوضيح سلبياتها على الإسلام

والمسلمين، ومن ذلك:

(أ) أن تيار التغريب يعمل على المدى البعيد، ويهدف إلى تغريب المجتمع في عقيدته، وعاداته، وتحويل المجتمعات المسلمة حيى تكون كالمجتمعات الغربية، وهذه الدعوة نشطت بعد سقوط الخلافة العثمانية، وسرت كالنار في الهشيم من بلد إسلامي إلى آخر، وهو يسير وفق مخطط مرسوم من قبل أعداء الإسلام لتغريب المجتمعات المسلمة، وإبعادها عن دين الله عز وجل، وزرع الشبهات حول أحكام الشريعة، وخاصة فيما يتعلق بالمرأة واستهداف الفضيلة في المجتمعات المسلمة المسلمة المسلمة فيما يتعلق المجتمعات المهداف الفضيلة في المجتمعات المسلمة المسلمة المهداف الفضيلة في المجتمعات المسلمة المهداف المحتمعات المهداف المحتمعات المهداف الفضيلة في المحتمعات المهداف المحتمعات المحتمعات المحتمعات المهداف المحتمعات ا

\_\_\_\_\_

 <sup>(</sup>١) العلمانية هي: إقامة الحياة على غير الدين. انظر: (العلمانية د. سفر بن عبدالرحمن الحوالي، طبع مؤسسة قرطبة، ٤٠٢ هـ...).

<sup>(</sup>٢) الليبرالية: مصطلح أجنبي معرب يعني التحررية. وهي مذهب فكري يقوم على أساس علماني يركز على الحرية الفردية، ويسعى إلى وضع القيود على السلطة. وتعتبر الليبرالية مصطلحاً غامضاً لأن معناها وتأكيداتها تعدلت بصورة ملحوظة بمرور السنين. انظر: (موسوعة المذاهب الفكرية المعاصرة، موقع الدرر السنية الإلكتروني.)

<sup>(</sup>٣) انظر: حراسة الفضيلة، د/ بكر بن عبدالله أبوزيد، ص ١٥٩، طبع دار العاصمة - الرياض - الأولى - ١٤٢١ هـ..

(ب) أما تيار الغلو والتكفير؛ فهو من التيارات التي عانى منها المسلمون سابقاً. فالتكفيريون هم الخوارج وقد حذر منهم المصطفى في وذكر صفاقهم ليحذر الأمة منهم فقال في: (يأتي في آخر الزمان قوم حدثاء الأسنان سُفها الأحلام، يقولون من حير قول البرية، يمرقون من الأسلام كما يمرق السهم من الرمية، لا يجاوز إيماهم حناجرهم، فإن قتلهم أجر لمن قتلهم يوم القيامة)(1).

ففي الحديث نص على كونهم (حدثاء الأسنان" أي شباب (سفهاء الأحلام) بمعنى أن عقولهم رديئة أي سفهاء العقول<sup>(٢)</sup>.

وبسبب صغر سنهم وجهلهم وقعوا في هذه الشبهات، فباسم الجهاد في سبيل الله يقتلون ويُفَحِّرون، وهم لا يعرفون معنى الجهاد وشروطه، وباسم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يقعون في منكرات أشد وأغلظ، بسبب عدم فقههم بشروط الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وآدابه.

ومكمن خطور هم ألهم يحملون شعار الدين والغيرة عليه، ولذا فهم يتلاعبون بعقول الشباب المتدين في دقائق، أو ساعات؛ فخلال جلسة واحدة يتحول الشاب الذي يستهدفونه من شاب هادئ، رقيق، مسالم، إلى شاب ذو شخصية عدوانية شرسة (١) مستعد لأي عمل يرونه اعتقاداً مناصر للدين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن، باب من رايا بقراءة القرآن أو تأكل به، أو فحر به، ج ٣ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري، ج١٢، ص ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) انظر: فتن الشبهات، أ. د. ناصر العقل موقع إسلام ويب Islamweb. net.

فأصبحوا بجهلهم دعاة للتفجير والتكفير، ودعاة للفساد في الأرض باسم الجهاد، فاستحلوا دماء المخالفين لهم؛ جاء في الحسديث الصحيح الذي فيه ذكر النبي في أوصاف الخوارج التكفيريين حينما قال له الأعرابي لل وزع الغنائم وأعطى المؤلفة قلوهم وأكثر لهم العطاء (يا محمد اتق الله" فقال النبي في: (إنَّ من ضئضئ (۱) هذا قوماً يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم يمرقون من الإسلام مروق السهم من الرمية يقتلون أهل الإسلام ويدعون أهل الأوثان، لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد) (۲).

وقوله ﷺ: يقتلون أهل الإسلام لتكفيرهم إياهم؛ لأهم يُكَفِّسرون مرتكب الكبيرة، ويدعون أهل الأوثان، أي يتركون أهل عبادة الأصلام وغيرهم من الكفار. (٣).

وهذه الفتنة سبب في تمزيق المجتمعات، مما يجدر اعتناء الدعاة بأداء مسؤوليتهم وحماية الشباب ووقايتهم منها؛ قال شيخ الإسلام ابن تيميسة عندراً من الفتن التي يتسبب بها السفهاء: (والفتنة إذا وقعت عجز العقلاء فيها عن دفع السفهاء، فصار الأكابر عاجزين عن إطفاء الفتنة، وكف أهلها، وهذا شأن الفتن كما قال تعالى: ﴿ وَالتَّقُواْفِتُنَهُ لَا تُصِيبَنَ طَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَةً ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) (ضفضئ): هو بضادين معجمتين مكسورتين وآخره مهموز، وهو أصل الشيء يريد أنه يخرج من نسله الذين هو أصلهم، أو يخرج من أصحابه وأتباعه الذين يقتدون به (انظر شرح النووي لصحيح مسلم، ج٤، ص٤١٧ وانظر عون المعبود على سنن أبي داود محمد أشرف آبادي، ص ٢٠٦٨ طبع بيت الأفكار الدولية.)

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب النوحيد، باب قول الله تعالى تعرج الملائكة والروح إليه ج ٨ ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٣) انظر: عون المعبود على سنن أبي داود، ص ٢٠٦٨.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال آية: ٢٥.

وذا وقعت الفتنة لم يسلم من التلوث بما إلا من عصمه الله)(١).

النوع الثاني من أنواع الشبهات. شبهات عامة تــؤدي إلى فرقــة المسلمين.

وذلك فيما يتعلق بمصالح الأمة العظمى كالخروج على العلمساء والخروج على الولاة، وعن مقتضى السمع والطاعة (٢).

وهذه الشبهة القديمة في عدم السمع والطاعة لولي الأمر، هي طريقة بعض السفهاء في هذا العصر، إذ ربما سموا من يرى السمع والطاعة لأولياء الأمور في غير معصية عميلاً، أو مداهناً، أو مغفلاً ولم يسلم من ذلك كبار العلماء الراسخين في العلم في زمننا هذا، فتراهم يقدحون في ولي الأمر، ويشهرون بعيوبه في تجمعاقم وبكل وسيلة متاحة (٣).

والمطلع على التاريخ يرى أن غالب المتأثرين بهذه الفتن هم فئه الشباب، باندفاعهم وقلة علمهم ووعيهم، وقد قال الإمام النووي على الشباب، باندفاعهم وقلة علمهم ووعيهم، الأحلام): (يستفاد منه أن التثبت في شرح حديث (حدثاء الأسنان سفهاء الأحلام): (يستفاد منه أن التثبت وقوة البصيرة تكون عند كمال السن، وكثرة التحارب، وقوة العقلل)(1) وهذا ما ينقص الشباب غالباً.

المناه المناف المناف

<sup>(</sup>۱) منهاج السنة النبوية لشيخ الإسلام ابن تيمية تحقيق د/ محمد رشاد سالم، ج٤، ص٣٤٣، طبع جامعة الإمام ٤١١ اهس.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتن الشبهات، أ. د. ناصر العقل، إسلام ويب.

 <sup>(</sup>٣) انظر: محة عن الفرق الضالة، الشيخ صالح بن فوزان الفوزان - علق عليها وخرج أحاديثها - شباب الراجحي - طبع دار السلف - الطبعة الثانية ١٤١٨هـ...

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري، ج١٢، ص٣٠٠.



وهذه الفتن تطيح بدول وتخرب مجتمعات وتُذهب الأمن والأمسان عن البلاد التي تثار فيها.

وسأضرب لذلك مثلا واحد من التاريخ المعاصر غير مجرى تــــاريخ أمة بأكملها هي أمة الإسلام.

إذ كانت الخلافة العثمانية الإسلامية تبسط نفوذها علي أجيزاء مترامية من العالم في آسيا وأوروبا وأفريقيا، وكانت درعاً منيعاً أمام الطامعين من أعداء الأمة وبين شعوب هذه الأرض وما يمتلكــون مــن حقوق.

ولم يتسن للأعداء الوصول إلى أهدافهم، إلا بزرع الفتن والشبهات، وتشكيك الناس بولاهم، وكان حاملي لواء راية الفتنسة مسن شسباب المسلمين المتحمسين الذين يدارون بأيد خفية، من منظمات سرية عالمية تريد القضاء على دولة الخلافة (١).

فتأسست الجمعيات السرية، وإن كانت في البداية تحمل الطابع الأدبي أو تأخذ الصفة العلمية، إلا ألها تعمل في الحقيقة ضد دولة الخلافة، ثم شجعوا على الدعوة إلى القوميات، إذ لا يوجد معول أسرع لهسدم المجتمعات والدول من معول الدعوة إلى القوميات. فأنشئت الصحف، وبدأت بنشر المثالب والعيوب وتضخيمها ونشر الفتنة بين الناس، حستي وصلت إلى درجة الاشتعال - بمراقبة ومباركة من الدول الغربية العظمي

<sup>(</sup>١) انظر: التاريخ الإسلامي لمحمود شاكر، ج٨، ص ١٨٣ – ١٨٤، طبع المكتب الإسلامي، الطبعة الثالثة، 1131 .....

في ذلك الوقت - حتى صعب ضبطها وأدت إلى عزل الخليفة العثماني عبدالحميد الثاني على الذي ظهر دور اليهود واضحاً في عزله، إذ كان أحد الثلاثة الذي سلموه قرار العزل قره صو اليهودي. وقد قال السلطان عبدالحميد على الله بعد تسلم قرار العزل: (ولكن لماذا جئتم بهذا اليهودي (وأشار إلى قره صو) إلى مقام الخلافة) (۱).

ثم توالت القرارات بإلغاء الخلافة الإسلامية، وإعلان علمانيسة الدولسة وتساقطت معظم أجزاء دولة الخلافة بين الدول الغربية التي كانت قد قسمت تركة الخلافة قبل سقوطها بالاتفاقية المعروفة بسايكس بيكو عام ١٩١٦م (٢).

فسقطت معظم دول العالم الإسلامي تحت الاستعمار الأجنبي بما فيها فلسطين.

وتبع ذلك إصدار قرارات تعسفية من قادة الانقلاب (الشباب) بإلغاء أي مظهر من مظاهر الإسلام، حتى طال ذلك حجاب النساء المسلمات وإلزام الشعب بمظاهر التغريب في اللباس والعادات والأخلاق.. (٣).

فطويت صفحة الخلافة العثمانية عام ١٣٤١هـ وقد لخص المؤرخ محمود شاكر دور الشباب في سقوط دولة الخلافة: (ومن ينظر إلى رحال الاتحاد والترقى (١) وهم من الشباب الذين لم يتحاوز أكسبرهم السثلاثين

<sup>(</sup>١) التاريخ الإسلامي لمحمود شاكر، ج٨، ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: التاريخ الإسلامي لمحمود شاكر، ج٨، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) انظر التاريخ الإسلامي محمود شاكر، ج٨، ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>۱) منظمة سرية تتبع الماسونية العالمية وهي تعمل بوحي يهودي وأسرار يهودية (انظر: التاريخ الإسلامي لمحمود شاكر، ج٨، ص ٢٠٢).

كيف كانوا يلعبون بالأمة وأمورها، ويتغير رأي الواحد منهم بين ساعة وأخرى حسب المؤثر عليه، ويبدو أن هؤلاء الشباب كانت طموحاتهم واسعة، فهم يفكرون في مستقبلهم المشرق بالزعامة، وكان يُخطط لهم اليهود والمخابرات الإنجليزية سراً وهم لا يدرون أين يسيرون) (١).

وكان من نتائج حكم هؤلاء السفهاء الجهال ما ذكره محمود شاكر بقوله: (فكان الاتحاديون في أثناء حكمهم القصير والذي لا يتجاوز عدة سنوات قد أضاعوا كل أجزاء الدولة في أوروبا.. واحتلت إيطاليا ليبيا، وبعض جزر البحر المتوسط....) (٢).

واختصر الإمام ابن القيم على أسباب فتنة الشبهات بقوله: (ففتنة الشبهات من ضعف البصيرة، وقلة العلم، ولاسيما إذا اقترن بذلك فساد القصد، وحصول الهوى، فهنالك الفتنة العظمى، والمصيبة الكبرى.... وهذه الفتنة مآلها إلى الكفر والنفاق، وهي فتنة المنافقين، وفتنة أهل البدع، على حسب مراتب بدعهم. فحميعهم إنما ابتدعوا من فتنة الشبهات التي اشتبه عليهم فيها الحقُ بالباطل، والهدى بالضلال....)(۱). وعليه فإن على الدعاة مسؤولية عظمى تجاه وقاية النشء من هذه الفتنة وتبصيرهم بآثارها السلبية على حاضر ومستقبل المحتمع المسلم.

المطلب الثالث: فتنة الشهوات - معناها - خطورتها

<sup>(</sup>١) انظر التاريخ الإسلامي محمود شاكر، ج٨، ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) انظر المرجع السابق، ج ٨، ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان لابن القيم، ج٢، ص ٢٣٩.

#### معنى الشهوات:

شها: شهيت الشيء بالكسر.

وتشهى الشيء وَشهاهُ يشْهاهُ شَهْوُة اشتهاهُ.

وتَشَهَّأُهُ: أحبه ورغب فيه.

وقوم شهاوى: أي ذوو شهوة شديدة للأكل، وفي الحديث: (إن أخوف ما أخاف عليكم الرياء والشهوة الخفية"(1).

قال أبوعبيد: ذهب بها بعضُ الناس إلى شهوة النساء وغيرها مــن الشهوات (٢).

<sup>(</sup>١) سلسلة الأحاديث الصحيحة لمحمد ناصر الدين الألباني وحكم عليه بأنه حسن. رقم الحديث (٥٠٨)، ج٢ ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب مادة (شها) ج٣، ص٤٨٨.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآيتان: ١٤-٥١.



فبدأ بالنساء، ثم الأبناء، ثم المال، وبدأ بفتنة النساء لأن الفتنة بحسن أشد كما ثبت في الصحيح أنه في قال: (ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء)(١) فأما إذا كان القصد بمن الإعفاف وكثرة الأولاد فهذا مطلوب مرغوب مندوب إليه (١).

وكذلك الحال في الأبناء والمال إذا كان المقصود به تحقيق مصالح العباد في الدنيا والآخرة، مع مراعاة مقاصد الشرع فهو مطلوب.

وقال ابن سعدي في تفسيرها: (أخبر تعالى في هاتين الآيــــتين عـــن حالة الناس في إيثار الدنيا على الآخرة وبَيَّن التفاوت العظـــيم والفـــرق الجسيم بين الدارين.

فأخبر أن الناس، زينت لهم هذه الأمــور، فرمقوهــا بالأبصــار واستحلوها بالقلوب، وعكفت على لذاتها النفوس.

كل طائفة من الناس، تميل إلى نوع من هذه الأنواع، قد جعلوها هي أكبر همهم، ومبلغ علمهم، وهي مع هذا متاع قليل، منقض في مدة يسيرة. فهذا متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب.

ثم أحبر سبحانه وتعالى بأن للمتقين القائمين بعبوديته حير من هذه اللذات، فلهم من أصناف الخيرات، والنعيم المقيم، مما لا عين رأت، ولا أذن سمعت ولا حطر على قلب بشر (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب النكاح، باب ما يتقى من شؤم المرأة، ج٦ ص١٢٤. واللفظ لـــه، وأخرجه مسلم في كتاب الذكر والدعاء، باب أكثر أهل الجنة الفقراء، رقم الحديث (٢٧٤٠)، ج٣ ص٢٠٩٧.

 <sup>(</sup>۲) انظر: تيسير القرآن العظيم، ج١، ص٣٣٢.
 (١) انظ : تيسير الك يم الحد، في تفسير كلام المنان للشيخ عبدال حمد بد ناصر السعدي، تحقيق عمدال حمد بد ناصر السعدي، تحقيق عمدال

 <sup>(</sup>۱) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان للشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي. تحقيق محمد زهري النجار، ج١، ص٣٦٢. طبع مكتبة الخلفاء – الرياض – الأولى، ١٤٠٨هـ...

وجاء التحذير الصريح منها في صحيح السنة حيث أحسر ج البخساري ومسلم -يرحمهما الله في صحيحهما عن أنس بن مالك رضي الله عنما، قال: قال رسول الله عنه: (حُفَّت الجنَّة بالمكاره، وحُفَّت النار بالشهوات) (١).

وفي الحديث نص صريح على أن النار محفوفة ومحجوبة بالشهوات، فدخول النار بمتك الحجاب الذي هو الشهوات المحرمة؛ كالخمر، والزنا، والنظر إلى الأجنبية والغيبة واستعمال الملاهي ونحو ذلك.

وأما الشهوات المباحة فلا تدخل في هذه (٢).

وفئة الشباب هم الأكثر تعرضاً وإقبالاً على الشهوات، نظراً لما سبق ذكره من سمات فئة الشباب من اكتمال القوة الجسدية، والنشاط وثوران الشهوة، فكل هذه عوامل تجعل الشهوات أشد خطورة عليهم.

لذا ورد في الحديث من تعجب الرب سبحانه وتعالى، من الشاب الذي ليست له صبوة عن عقبة بن عامر في قال: قال رسول الله الله الله عن وحل ليعجب من الشاب ليست له صبوة) (١)(٢).

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الرقاق، باب حُجبت النار بالشهوات ج٧، ص١٨٦؛ ومسلم في كتاب الجنة،
 رقم الحديث (٢٨٢٢)، ج٣، ص٢١٧٤، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح النووي لصحيح مسلم ج٩، ص١٨٢.

<sup>(</sup>۱) الصَّبُوة: جَهُلَة الفُتُوَّةِ واللهو من الغزل والميل إلى الهوى، انظر: لسان العرب لابن منظور مادة (صبا) ج٤، ص١٣؛ وانظر: النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير ج٣، ص١١. تحقيق طاهر الزاوي. محمود الطناجي، طبع دار الفكر، بدون تاريخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد في المسند ج٤، ص١٥١، وقال في مجمع الزوائد: رواه أحمد وأبويعلى والطبراني وإسناده حسن. انظر: مجمع الزوائد ومنبع الفوائد لأبي بكر الهيثمي، ج١٠، ص٢٧٠، طبع دار الريان للتراث، دار الكتاب العربي، بدون ذكر التاريخ.

ذلك أن طبيعة الشباب تدفعه لتحقيق شهوات النفس ورغباتها، فإذا امتنع من ذلك بقوة العزيمة في البعد عن شهوات النفس وهواها خوفاً من الله وطمعاً بما عنده، كان مدعاة للعجب، مستحقاً لإجزال الأجر.

ومع ما في سن الشباب من الإقبال على الحياة، والاستمتاع بملذاتها إلا أن الأمر يزداد خطراً وسوءاً، بتزيين الشهوات للشباب، وتيسير حصولهم عليها، وقد أدرك أعداء الإسلام مكمن قوة الإسلام وأنه بشبابه المتمسكين به المطبقين لشرائعه، إذ التاريخ يشهد بذلك إذ كيف استطاع نبي هذه الأمة محمد بن عبدالله على أن يوجه نشاط الشباب وقوته، ويدعوه لحدمسة دينه وأمته، وكيف استطاع ترشيد شهواته، وضبطها بضوابط الشرع.

وقد ازداد إدراك أعداء الأمة لأهمية التخطيط ضد الشباب المسلم وذلك بعد الحروب العسكرية التي خاضوها مع المسلمين، (خاصة الحروب الصليبية)؛ إذ علموا أن القوة العسكرية لا تجدي نفعاً في القضاء على هذا الدين، والانتصار على شباب الإسلام المتحمس المتوقد لخدمة دينه وأمته، فلحأوا إلى تخدير الشباب بالشهوات، وهو ما استخدموه في حرجم الفكرية المسماة بالغزو الفكري، ويرجع سبب التسليط على الفكر؛ لأن معظم أعمال الناس في حياقم إنما هي مسن آثار المفاهيم المسيطرة على قلوجم وعواطفهم، فحينما تكون هذه المفاهيم سليمة قويمة، يكون السلوك في غالب أحواله سليماً قويماً، إلا في عاطفة آسرة، أو شهوة قاصرة، أو رغبة نفسية جامحة، فحينما تكون المفاهيم منحرفة عن منهج الحق؛ فإن السلوك في غالب أحواله يكون منحرفاً عن الصراط

المستقيم، متفلتاً من الضوابط الدينية والخلقية، والسروابط الاحتماعية، والقيود التي تحد من حرية أهوائه وشهواته، فيشذ وينحرف؛ فكانت حملاتهم المسعورة عن طريق القبض على مواطن الضعف في الإنسان في أهواؤه، وشهواته، وغرائزه. ومن البديهي أن ميل النفوس إلى هذه الأنواع أمر فطري لا يحتاج إلى تعليم أو إقناع، ولا يتطلب معاكسة أو مخالفة الهوى. بعكس ضوابط الحق والخير والفضيلة، فإلها تحتاج إلى تعليم وإقناع، وتربية على كبح جماح شهوات النفوس، ومخالفة أهوائها المرسلة.

فكان من أساليبهم إغراق المجتمعات في الأخلاق الفاسدة. والفئسة المستهدفة بشكل خاص فئة الشباب، إذ تحدف إلى إفساد الشعوب والأحيال المسلمة إفساداً سلوكياً، ليكون ذلك وسيلة للتحول الفكري.

ومن المعروف الجحرب أن الاستغراق الطويل في الانحراف السلوكي، من الوسائل الممهدة لتقبل الفكر والانتقال إليه ولو بعد التدرج في مراحل، وهذا من الأمور المشاهدة للمتتبع لأحوال المجتمعات المسلمة من بدايات الغزو الفكري، وذلك قبل سقوط دولة الخلافة الإسلامية وحيى الآن، وكيف أثر الغزو الفكري تدريجياً في المجتمعات المسلمة المستهدفة.

وأهم العناصر التي تستخدم للإفساد السلوكي العناصر التالية: المال، النساء، الخمر، المادية البحتة، أنماط العيش التي تعتمد على الرفاهية والمتعة، وعدم المبالاة، إلا بما يمتص طاقات الفكر والجسد من متعة (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: الغزو الفكري والتيارات المعادية للإسلام – عبدالرحمن حسن حبنكة الميداني، ص٥٠٠ – ٥٠٠ من البحوث المقدمة لموتمر الفقه الإسلامي الذي عقد في جامعة الإمام، عام ١٣٩٦هـــ. طبع جامعة الإمام ١٤٠٤هـــ.

ومما يؤسف له أن الغزاة كان لهم ربائسب، صنعوهم وغذوهم بالأفكار المنحرفة، حتى يصبحوا بعد ذلك هم الدعاة التغريبيون السداعين للفساد، المتصدين لمحاربة الفضيلة. وهؤلاء ينطبق عليهم وصف السبي في حديث حذيفة في: (دعاة على أبواب جهنم من أحابهم إليها قذفوه فيها، قلت يارسول الله صفهم لنا، قال: هم من حلدتنا، ويتكلمون بألسنتنا...)(۱).

وقد انجرف وراء خططهم عدد من شباب الأمة مما يتطلب النهوض القوي لدعاة الإسلام وعلمائه لمواجهة الفتن المتتالية على الشباب المسلم اليوم.

(١) تقدم تخريجه .





## المبحث الثالث المسؤولية الدعوية تجاه حماية الشباب من الفتن

في ظل هذا العصر الذي تلاشت فيه الحدود الثقافية بين الدول، أصبحت البيئة هي العالم كله على ما فيه من اختلاف الديانات والثقافات، وفي ظل الثورة العلمية، كان لوسائل الإعلام والتواصل الاحتماعي التي أصبحت في متناول يد الصغار والكبار على حد سواء الأثر الواضح في التأثير على الفكر

لذا كان لزاماً على العلماء والدعاة أن يتقدموا لسد هذه الثغرة بالمبادرة بالتخطيط والعمل لتحصين الشباب المسلم من الفتن، ومحاورتهم بمختلف الأساليب والوسائل الممكنة.

ولخطورة المشكلة كان لا بد لها من جهود جماعية على مستوى الأمة، إذ إن آثارها السلبية تلقي بظلالها على الأمة جمعاء. فكان لا بد من تكاتف العلماء والدعاة، والمهتمين والمتخصصين بقضايا الشباب للعمل على مواجهة الفتن التي تحيط بالشباب، وتوفير سبل الحماية لهم من الانزلاق في أوحالها، والعمل معا للحفاظ على هوية الشباب وثقافته، من خلال دعم وسائل الإعلام التي تساعد في ذلك وتسليط الضوء عليها، واستثمار طاقات الشباب وتوجيهها الوجهة الصحيحة، وتدعيم مكانتهم في المجتمع، وكذلك تبادل الأفكار والآراء مع الآخرين ممّا يساعد الشباب على اتخاذ قراراقم المهمة، والاختيار الأنسب منها.



وتتضح مسؤولية الدعاة تجاه وقاية الشباب من الفتن من خلال التأسى بالسلف الصالح بعرض العقيدة الصحيحة حسب النوازل،فيركز الدعاة على الفتن الموجودة في العصر الحاضر، والتي تؤثر على المحتمع بشكل عام وفئة الشباب بشكل خاص، ويسعى الدعاة إلى مواجهتها وفق ما جاء في كتاب الله تعالى، وسنة رسوله ﷺ يقول الإمام ابن القيم عَلَيْكَهُ: (إن جماع أمراض القلب هي أمراض الشبهات والشهوات والقرآن الكريم شفاء للنوعين ففيه من البينات والبراهين القطعية، ما يبين الحق من الباطل فتزول أمراض الشُّبه المفسدة للعلم والتصور والإدراك، بحيث يرى الأشياء على ما هي عليه، وليس تحت أديم السماء كتاب متضمن للبراهين والآيات على المطالب العالية، من التوحيد، وإثبات الصفات، وإثبات المعاد والنبوات، ورد النحل الباطلة والآراء الفاسدة مثل القرآن الكريم، فإنه كفيل بذلك كله متضمن له على أتم الوجوه وأحسنها، وأقربها إلى العقول وأفصحها بياناً.

فهو الشفاء على الحقيقة من أدواء الشبه والشكوك ولكن ذلك موقوف على فهمه ومعرفة المراد منه..) (١).

ومما لاشك فيه أن فهم كتاب الله تعالى، وسنة نبيه ﷺ في الرد على الشبه كفيل بالتأثير على المدعوين، إذا أتقن الداعية مهارة العلم أولاً، ثم القيام بتوصيل هذا العلم بطريقة مؤثرة.

<sup>(</sup>١) رسالة في أمراض القلوب لابن قيم الجوزية ،تحقيق محمد حامد الفقى ،طبع دار طيبة، ١٤٠٣هـــ، ص \$\$ ،وانظر: محموع الفتاوي ، ج١٠ ص٩٥.

## ومن الأمور التي تعين الدعاة على مواجهة الفتن ما يلي:

أولاً: الدعوة للتمسك بالقرآن الكريم فهو مزيل للأمراض الموجبة للإرادات الفاسدة، حتى يصلح القلب فتصلح إرادته؛ فحياة القلب هسي المانعة من القبائح التي تفسده بخلاف القلب المريض الذي إذا وردت عليه شبهة قوت مرضه وإن حصلت له حكمة وموعظة كانت مسن أسسباب صلاحه وشفائه (۱)، والقرآن الكريم يدعو إلى التدبر في الكون والنظر في آيات الله عز وجل وهذا من أعظم الأسباب التي تقضي على الشبه، وقد تكرر مثل هذا في القرآن الكريم في مجادلة أهل الباطل وإقناعهم بالحجج والبراهين العقلية، وهذا هو الذي ينبغي أن يطبقه السدعاة في مواجهسة الشبهات.

ثانياً: دعوة الشباب لترك الفواحش والآثـــام؛ فالمعاصـــي بمثابــة الأخلاط الرديئة في البدن، وإذا تاب العبد من الذنوب كان استفراغاً من تخليطاته حيث خلط عملاً صالحاً وآخر سيئاً.

وإذا تاب الشاب قويت إرادته للأعمال الصالحة، وتخلص مسن الشبهات الفاسدة التي كانت فيه (٢)، وقد ذكر الامام ابن القيم على أن الذنوب والمعاصي تضر، ولا شك أن ضررها في القلوب كضرر السموم في الأبدان) (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: محموع الفتاوى ج.١ ص٩٤ – ٩٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق ج١٠ ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: المرجع نفسه ج١٠ ص٩٨.

ثالثاً: دعوة الشباب إلى تعلم العلم الشرعي المستمد من الكتاب الكريم والسنة النبوية المطهرة؛ (١) فالجهل والشك من أسباب التأثر بالفتن، وقد أرشد النبي الله إلى علاج ذلك بقوله الله الله الذا لم يعلموا فإنما شفاء العي (١) السؤال) (٣).

رابعاً: دعوة الشباب إلى الابتعاد عن سماع الباطل فالشاب إذا اعتاد سماع الباطل وقبوله أكسبه ذلك تحريفاً للحق عن مواضعه، و إذا أقبل الباطل أحبه ورضيه، فإذا حاء الحق بخلافه رده وكذبه إن قدر على ذلك وإلا حرَّفه (1).

ومعلوم ما لسماع الشبه من أثر كبير على الإنسان؛ فالنفس تتأثر بحسب ما يعرض لها خاصة إذا كان العبد غير محصن عن تلك الشبه بالعلم.

خامسا: العناية بوقت الشباب وشغله بالمفيد والتخطيط لإقامة المناشط المتنوعة بمختلف الميادين الدعوية، واستقطاب الشباب للمشاركة فيها.

سادسا: الاعتناء بإنشاء المحاضن التربوية للشباب والإشراف عليها،؛ فقد كانت بداية الدعوة الإسلامية في محضن تربوي يلتقي فيه الرسول

<sup>(</sup>١) انظر: محموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ج١٠ ص٩٤.

<sup>(</sup>٢) العي: الجهل ،انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر لابن الأثير باب العين مع الياء طبع دار الفكر، ج٣ ص٣٣٤..

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب الطهارة باب في المجروح يتيمم ،واللفظ له، ح: (٣٣٦) ج١ ،ص ٢٤٠، وأخرجه ابن ماجه في كتاب الطهارة باب في المجروح تصيبه الجنابة ح: (٧٧٠) ج١، ص ١٨٩، والحديث حسنه الألباني (انظر صحيح سنن أبي داود حديث (٣٢٥ - ٣٣٦) ج١ ص ٦٩.

<sup>(</sup>٤) انظر: رسالة في أمراض القلوب، ص٥٥.

مع الشباب في دار الأرقم بن أبي الأرقم (١)، فيوجههم ويشحذ هممهم، ويقوم أخطاءهم، ويثني على مواقفهم، إضافة الى ما يجدونه فيها من القرناء؛ فالشباب بحاجة إلى المربي الناصح العطوف في هذه المرحلة،إضافة الى حاجتهم إلى الأقران فيتبادلون الخبرات ويتناقشون في تجارهم، ويتشاورون فيما يهمهم (٢)

سابعا: العمـل علـى رصـد المشـكلات الــــي يعــاني منــها الشباب، والاستعانة بالمتخصصين في كافة الجالات، لتلافيها والتقليل مــن نتائجها السلبية.

وعلى العلماء والدعاة من الوجوب ما ليس على غيرهم؛ فهم قادة الأمة إلى حادة الصواب، وهم ممن يعين أهل السلطة، بتقديم المشورة والنصح، وتقديم الخطط والمقترحات لحفظ شباب الأمة من الفتن، والأحذ بأيديهم إلى طريق النحاة.

وإذا تخلوا عن هذه المهمة اتخذ الناس رؤوساً جهالاً فسألوهم فأفتوهم بغير علم فضلوا وأضلوا، كما في الحديث الذي رواه عبدالله بن عمر بن العاص على قال: (سمعت رسول الله على يقول: (إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء حتى إذا

<sup>(</sup>١) انظر: السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية، د/ مهدي رزق الله، ص١٩٥. طبع مركز الملك فيصل للبحوث، الأولى، ١٤١٢هــــ.

<sup>(</sup>٢) انظر: المنهاج النبوي في دعوة الشباب. أ. د/ سليمان بن قاسم العيد. ص١٢١، طبع دار العاصمة، الرياض، ١٤١٥هـ..

لم يُبق عالمًا اتخذ الناس رؤوساً جُهالاً فسألوا فأفتوا بغيير عليم فضلوا وأضلوا"(١).

ففي الحديث تحذير من ترؤس الجهلة (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب العلم، باب كيف يقبض العلم ج١ ص٣٤.

انظر: البخاري المطبوع مع فتح الباري، ج١، ص٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح الباري، ج١ ص٢٣٦.

## المبحث الرابع أساليب الدعوة لحماية الشباب من الفتن

تعرف الأساليب في اللغة بألها جمع أسلوب وهو: الطريقة؛ يقال سلكت أسلوب فلان في كذا: أي طريقته ومذهبه، ويقال: أحذنا في أساليب من القول: فنون متنوعة، ويقال: هو على أسلوب من أساليب القوم أي على طريق من طرقهم (١).

والأساليب في الاصطلاح: هي (الطرق التي يسلكها الداعي في دعوته)(٢).

وعرف الأسلوب بأنه: (الطريقة الكلامية التي يسلكها المـــتكلم في تأليف كلامه واختيار مفرداته) (٣).

ومرادي من الأساليب هنا: (الطرق التي يسلكها الداعية في الدعوة لحماية الشباب من الفتن).

<sup>(</sup>۱) انظر: لسان العرب مادة (سلب) ج٤ ص٢٠٥٨ والمصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي الناشر: المكتبة العلمية - بيروت مادة (سلب). ج١ ص ٢٢٨٤، والمعجم الوسيط مادة (سلب) مجمع اللغة العربية بالقاهرة (إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار)، دار الدعوة ج١ ص ٤٤١.

<sup>(</sup>۲) المدخل إلى علم الدعوة ، دراسة منهجيه شامله لتاريخ الدعوة و أصولها و مناهجها و أساليبها و وسائلها و وسائلها ومشكلاتها في ضوء النقل و العقل د/ محمد أبو الفتح البيانوين ، ط: ٣ بيروت: مؤسسه الرساله، ١٩٩٥، ص ٢٤٢.

 <sup>(</sup>٣) خصائص القرآن الكريم ، د: فهد بن عبد الرحمن الردهي، طبع مكتبة الحرمين -- الرياض -- الثانية
 ١٤١٤هـــ، ص ١٨.

ومن الأساليب التي يمكن الإفادة منها لحماية الشباب من الفتن مايلي: 1 - الحوار بلطف وهدوء وإظهار الاحترام والتقدير لشخص الشاب.

إذ إن فئة الشباب يحتاجون لمن يحاورهم بهدوء ولطف ولين، وعدم تسفيه آرائهم مهما كانت غريبة وشاذة، وقد كان هذا منهج النبي صلى الله عليه وسلم عند محاورته للشباب، دل على ذلك حوار النبي صلى الله عليه وسلم مع الشاب الذي جاء يستأذنه في الزنا فعن أبي أمامة فال: (أن فتي شاباً أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: يارسول الله ائذن لي بالزنا. فأقبل القوم عليه فزجروه وقالوا: مه. مه. فقال: ادنه. فدنا منه قريباً قال فجلس. قال: أتحبه لأمك؟. قال: لا والله جعلسني الله فداءك. قال: ولا الناس يحبونه لأمهاتهم. قال: أفتحب لابنتك؟ قال: لا والله علي الرسول الله فداءك.

قال: أفتحبه لأختك؟. قال: لا والله جعلني الله فداءك. قال: ولا الناس يحبونه لأخواهم. قال: أفتحبه لعمتك؟ قال: لا والله جعلي الله فداءك. قال: ولا الناس يحبونه لعماهم. قال: أفتحبه لخالتك؟ قال: والله جعلني الله فداءك. قال: ولا الناس يحبونه لخالاهم. قال: فوضع يده عليه وقال: اللهم اغفر ذنبه، وطهر قلبه، وحصن فرحه. فلم يكن بعده ذلك الفتى يلتفت إلى شيء).

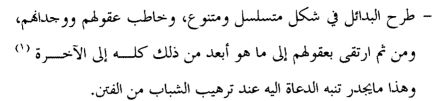


٧ – أسلوب التلطف والاستدراج، وإشراك الشـــاب في اســـتنباط النتائج والوصول إلى الحق.

ومن ذلك قصة إبراهيم عليه الصلاة والسلام عندما دعا قومه إذ بدأهم باللطف، واستدرجهم لاستنباط النتائج للوصول إلى هدفه في تغيير عقيدهم، وزعزعة الباطل في نفوسهم، قال تعالى: ﴿ وَأَتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِنْرَهِيمَ الله إذ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، مَا تَعْبُدُونَ اللهِ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُّ لَمَا عَكِفِينَ 🖤 قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ 🖤 أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ 🖤 قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا ءَابِأَةَنَاكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ 💖 قَالَ أَفَرَءَيْتُم مَاكُنتُمْ تَعْبُدُونَ 🦁 أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُمُ ٱلأَقْدَمُونَ اللَّ فَإِنَّهُمْ عَدُوًّ لِيِّ إِلَّا رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ اللَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهِدِينِ اللَّهِ وَالَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ اللَّهِ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ اللَّهِ وَٱلَّذِى يُعِيثُنِي ثُمَّدَ بُحْيِينِ ١٠٠٠ وَالَّذِي ٱلْمُمْعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيتَنِي بَوْمَ ٱلدِّينِ ١٠٠٠ ﴾ ١٠٠. فإبراهيم عليه الصلاة والسلام لهج في دعوته لقومه ما يلى:

- استدرجهم لشرح وفضح (عقيدهم) على ألسنتهم.
  - بين لهم حقيقة فكرهم ومدى فسادها.
  - بين لهم مصدر هذه الفكرة الفاسدة على ألسنتهم.
- جزَّء الفكرة الكلية لأجزاء، وناقشها مناقشة عقلية وموضوعية.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء ، الآيات: ٦٩ - ٨٢ .



## ٣ – أسلوب التقرير الذي يجبرهم على النطق بالحق الذي لا يدفع.

وسأضرب لذلك مثلاً من أساليب الصحابة رضوان الله تعالى عليهم في معالجة أمراض الشبهات والتي استقوها من كتاب الله عز وجل وسنة نبيه عليه.

وهذه القصة عن حوار الصحابي الجليل عبد الله بن عباس على الخوارج، أخرج عبد الرزاق في المصنف عن ابن عباس عباس على الخوارج، أخرج عبد الرزاق في المصنف عن ابن عباس عباس عرجت الحرورية اجتمعوا في دار – على حدقم – وهم ستة آلاف وأجمعوا أن يخرجوا على على بن أبي طالب في وأصحاب النبي على معه، قال: جعل يأتيه الرجل فيقول: يا أمير المؤمنين إن القوم خارجون عليك، قال: دعهم حتى يخرجوا فإني لا أقاتلهم حتى يقاتلوني وسوف يفعلون، فلما كان ذات يوم قلت لعلى: يا أمير المؤمنين: أبرد عن الصلاة فلا تفتني علما كان ذات يوم قلت لعلى: يا أمير المؤمنين: أبرد عن الصلاة فلا تفتني علما وكنت حسن الخلق لا أوذي أحدًا. قال: فلبست أحسن ما أقدر عليه من هذه اليمانية، قال أبو زميل: كان ابن عباس جميلاً جهيرًا، قال: غم دخلت عليهم وهم قائلون في نحر الظهيرة. قال: فدخلت على قوم لم

<sup>(</sup>١) انظر: درر الحوار التربوي في وقاية الشباب من الإرهاب الفكري - هلال حسين فلمبان ، طبع مركز الملك عبدالعزيز للحوار الوطني، ط: الثالثة ١٤٣٠هـــ، ص ١٨٠.



أر قط أشد اجتهادًا منهم، أيديهم كأها ثفن (١) الإبل، وجوههم معلمة من آثار السجود، عليهم قمص مرحضة، وجوههم مسهمة من السهر. قال: فدخلت. فقالوا: مرحبًا بك يا ابن عباس! ما جاء بك؟ وما هذه الحلة، قال: قلت ما تعيبون علي؟ لقد رأيت على رسول الله أحسن ما يكون من هذه الحلل، ونزلت: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللّهِ ٱلَّتِيَ ٱخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطّيّبَنَتِ مِنَ ٱلرِّرَقِ قُلْ مِي لِلّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ وَالطّيّبَنَتِ مِنَ ٱلرِّرَقِ قُلْ مِي لِلّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ كَانَوْكَ نَصُونَ فَي اللّهِ عَلَيْهِ وَمَن عند صهر رسول الله عليه عليهم أحدثكم عن أصحاب رسول الله عليه ومن عند صهر رسول الله عليه عليهم نزل الوحي، وهم أعلم بتأويله، وليس فيكم منهم أحد، فقال بعضهم: لا تخاصموا قريشاً، فإن الله تعالى يقول: ﴿ بَلْ هُرْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ (٢)، وقال رجلان أو ثلاثة لو كلمتهم.

قال: قلت أخبروني ما تنقمون على ابن عم رسول الله ﷺ وختنِه، وأول من آمن به، وأصحاب رسول الله معه؟

قالوا: ننقم عليه ثلاثاً.

قال: وما هريج

<sup>(</sup>۱) نَفِن: مفردها (ثفنة) بكسر الفاء: وهي ما ولى الأرض من كل ذات أربع إذا بركت، كالركبتين وغيرهما، ويحصل فيه غلظ من آثار البروك، وتجمع أيضًا على ثفنات. انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر بحسد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد بن محمد ابن عبد الكريم الشيباني الجنوري ابن الأثير، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى محمود محمد الطن احي،المكتبةالعلمية بيروت،ت: (١٣٩٩هـــ١٩٧٩م). ج١-٥١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، الآيات: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآيات: ٥٨.

قالوا: أولهن أنه حكّم الرجال في دين الله، وقد قال الله تعالى: ﴿ إِنِ اللهِ عَالَى: ﴿ إِنِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلّى

قال: قلت وماذا؟

قالوا: وقاتل و لم يَسْبِ و لم يغنم، لئن كانوا كفارًا لقد حلت لـــه أموالهم ولئن كانوا مؤمنين لقد حرمت عليه دماؤهم.

قال: قلت وماذا؟

قالوا: محا نفسه من أمير المؤمنين؛ فإن لم يكن أمير المؤمنين فهو أمير الكافرين، قال: قلت أعندكم سوى هذا؟ قالوا: حسبنا هذا.

قال: أرأيتم إن قرأت عليكم من كتاب الله المحكم، وحدثتكم مـــن سنة نبيه على ما لا تنكرون [ينقض قولكم] أترجعون؟ قالوا: نعم.

قال: قلت أما قولكم: حكم الرجال في دين الله، فإن الله تعالى يقول: ﴿ يَثَانَّهُ النَّذِينَ اَمَنُوا لَا نَقْنُلُوا الصَّيْدَ وَاَنَّمُ حُرُمٌ وَمَن قَنَلَهُ مِنكُمُ مُتَعَمِّدًا فَجَزَآتُ مِثُلُ مَا قَنَلَ مِن النَّعَمِ يَعَكُمُ بِهِ. ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ هَدّيًا بَلِغَ الْكَعْبَةِ أَوْكَفَّرَةٌ طَعَامُ مِسْكِكِينَ أَوْعَدُلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا الله عَمّا سَلَفَ وَمَن عَادَ فَيَننَقِمُ مَسَكِكِينَ أَوْعَدُلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا الله عَمّا سَلَفَ وَمَن عَادَ فَيَننَقِمُ اللّهُ مِن الله مِن المرأة وزوجها: ﴿ وَإِن الله مِن الله أَوْرَائِفَامٍ ﴾ ، وقال تعالى في المرأة وزوجها: ﴿ وَإِن الله مُعَمّا مِنْ أَهْلِها ﴾ ، أنشدكم خِفْتُم شِقَاقَ بَيْنِهِما فَأَبْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ، وَحَكُمًا مِنْ أَهْلِهِ، وَحَكُمًا مِنْ أَهْلِها ﴾ ، أنشدكم الله أحكم الرحال في حقن دمائهم وأنفسهم، وإصلاح ذات بينهم أحق أم في أرنب ثمنها ربع درهم، وفي بضع امرأة، وأن تعلموا أن الله لسو شساء لحكم ولم يصير ذلك إلى الرحال، قالوا: اللهم في حقن دمائهم، وإصلاح ذات بينهم، وإصلاح ذات بينهم، وإصلاح ذات بينهم، وإصلاح ذات بينهم، قال: أخرجت من هذه؟ قالوا: اللهم نعم.

قال: وأما قولكم قاتل ولم يسب ولم يغنم، أتسبون أمكم عائشة، أم تستحلون منها ما تستحلون من غيرها، فقد كفرتم، وإن زعمت أفسليست أم المؤمنين فقد كفرتم، وخرجتم من الإسلام، إن الله يقسول: ﴿ ٱلنَّبِي اللَّهُ وَمِنْ أَنفُسِمٍ مُ وَأَزْوَنَجُهُ الْمُهَا لَهُ مَا نَتم مترددون بين ضلالتين، فاحتاروا أيهما شئتم، أخرجت من هذه؛ فنظسر بعضهم إلى بعض،قالوا: اللهم نعم.

قال: وأما قولكم محا نفسه من أمير المؤمنين، فأنا آتيكم بما ترضون، فإن رسول الله على دعا قريشًا يوم الحديبية أن يكتب بينه وبينهم كتابًا فكاتب سهيل بن عمرو وأبا سفيان. فقال: اكتب يا علي هذا ما قاضى عليه محمد رسول الله، فقالوا: والله لو كنا نعلم أنك رسول الله ما صددناك عن البيت، ولا قاتلناك، ولكن اكتب محمد بن عبد الله، فقال: والله إني لرسول الله حقًا وإن كذبتموني، اكتب يا على: محمد بن عبد الله، فرسول الله على كان أفضل من علي في وما أخرجه من النبوة حين عانفسه. أخرجت من هذه؛ قالوا: اللهم نعم، فرجع منهم ألفان، وبقي منهم أربعة آلاف فقتلوا على ضلالة (۱).

ومما يلاحظ في هذا الأسلوب أن ابن عباس على استخدم ما يلي: - ترك الطرف الآخر يبدأ بالحوار، حتى يتبين وجهة نظرهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق في المصنف للإمام عبد الرزاق الصنعاني تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي. رقم الرواية (١٨٦٧٨) ، طبع المكتب الإسلامي – الثانية ١٤٠٣هـــ، ج١٠، ص١٥٧، وقال في مجمع الزوائد: (رواه الطبراني وأحمد ببعضه ورحالهما رحال الصحيح (انظر: مجمع الزوائد ومنبع الفوائد للحافظ نور الدين على بن أبي بكر الهيثمي ، ج٦ ص٢٤١. طبع دار الريان – دار الكتاب العربي.

- فتت الفكرة الكلية إلى أجزاء، واحدة تلو الأخرى، ولم ينتقل مـــن شبهة إلى أخرى حتى سلَّم الخصم بذلك.
  - وثق معلوماته؛ مستدلاً بالكتاب الكريم والسنة المطهرة.
- نوع في الإجابات والردود: فالأولى: عقلية منطقية، والثانية: استدلالية، والثالثة: وجدانية عقلية (١).

ومما يشار إليه هنا أنه ينبغي على الدعاة إلى الله عز وجل، من أصحاب المنهج الصحيح ألا ييأسوا من عودة الطوائف المنحرفة إلى المنهج القويم ممن أمعنوا في الضلال، فهاهم الخوارج على شدة بدعتهم وتمسكهم بحا، قد عاد كثير منهم إلى الحق بعد أن تبين لهم، إذ إن أغلبهم من الأتباع حجبهم مشايخهم عن الاستماع للمخلصين خوفاً من تذبذب موقفهم، وتخليهم عنهم، فكانوا مغيبين عن الحقيقة.

## ٤- أسلوب الاستدلال العقلى والمنطقى:

وسأذكر على ذلك مثالاً من دعوة السلف الصالح -يــرحمهم الله-الذين يتبعون منهج القرآن الكريم في دعوتهم وفي اتباع أساليبه.

جاء في العقيدة الطحاوية ما نصه: (ويُحكى عن أبي حنيفة فقال أن قوماً من أهل الكلام أرادوا البحث معه في تقرير توحيد الربوبية، فقال لهم: -أخبروني قبل أن نتكلم في هذه المسألة - عن سفينة في دجلة، تذهب فتمتلئ من الطعام والمتاع وغيره بنفسها، وتعود بنفسها، فتُرسي بنفسها، وتتفرغ وترجع، كل ذلك من غير أن يدبرها أحد؟!.

<sup>(</sup>١) انظر: درر الحوار التربوي في وقاية الشباب من الانحراف ، ص ١٨٧.



فقالوا: هذا محال لا يمكن أبدأ!.

فقال لهم: إذا كان هذا محالاً في سفينة، فكيف في هذا العالم عُلْــوهِ و سُفّله؟)(۱<sup>)</sup>.

ومن حلال هذه القصة يتضح أن أبا حنيفة اتبع ما يلي مع أصحاب شبهة إنكار الربوبية:

- في البداية لم يرفض التحاور معهم، مع أن ربوبية الخالق سبحانه أمر معلوم من الدين بالضرورة.
- لم يقدم الدليل والبرهان من الكتاب والسنة، لتيقنه أن من أمامــه يحتاجون إلى دليل حسى.
  - تدرج معهم في تقريب المراد، فكان ذلك أدعى لاستجابتهم.
    - خاطب عقولهم عن طريق الاستدلال العقلي والمنطقي.
- استغل البيئة المحيطة لضرب المثل، فالمثل يقرب المعاني ويضع صورتما مثيرة لدى المستمع <sup>(۲)</sup>.
- استخدم الاستفهام الاستنكاري بقوله: (إذا كان هذا محالاً في سفينة، فكيف في هذا العالم كله علوه وسفله) (٣).

<sup>(</sup>١) شرح العقيدة الطحاوية ج١ ص ١٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: الدعوة الإسلامية - أصولها ووسائلها، د: أحمد أحمد غلوش، دار الكتاب الإسلامي، ودار الكتاب المصري، القاهرة، ودار الكتاب اللبناني، بيروت، ط٢، ٤٠٧ هـــ ١٩٨٧م. ص ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: دور الحوار التربوي في وقاية الشباب من الإرهاب الفكري ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٣) انظر: الموافقات في أصول الشريعة للشاطبي، ج ١ ص ٣طبع دار الكتب العلمية -بيروت-١٤٢٢هــــ

# المبحث الخامس آثار الدعوة لحماية الشباب من الفتن

إن الدعوة لحماية الشباب من الفتن وتزكيتهم من مقاصد الشريعة التي جاء الشرع الحنيف بها، ومن هذه المقاصد حفظ الضروريات الخمس وهي (الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال) ، التي إن لم تحفظ لم تجر مصالح الدنيا على استقامة، ولفاتت النجاة في الآخرة.

ويمكن تقسيم آثار الدعوة لحماية الشباب من الفتن إلى قسمين:

آثار خاصة بالشاب وأسرته. وآثار عامة على المجتمع:

أولاً: آثار خاصة على الشاب وأسرته:

تعد مرحلة البلوغ هي بداية مرحلة التكليف، يصبح فيها الشاب مكلفاً مسؤولاً عن أفعاله؛ يقول النبي صلى الله عليه وسلم (رفع القلم عن ثلاثة: عن النائم حتى يستيقظ وعن الصبي حتى يشب وعن المعتوه حستى يعقل)(۱) ؛ لذا كان الاهتمام بهذه المرحلة مهماً بأهمية النتائج والآثار المتمام بهذه المرحلة عليها ومن ذلك:

- حفظ الدين الذي إن فسد كانت حسارة الدنيا والآخرة؛ يقول ابن القيم عن ضرورة الدين للناس (حاجة الناس إلى الشريعة ضرورية فوق حاجتهم إلى كل شيء) ثم عقد مقارنة بين حاجة الناس إلى

<sup>(</sup>۱) صحيح الجامع الصغير وزيادته -محمد ناصر الدين الألباني-وحكم بصحته رقم الحديث ٣٥١٣ ج ١ ص ٢٥٩ طبع المكتب الإسلامي -الثالثة -١٤٠٨هـ..

الشريعة، وحاجتهم إلى التنفس والطعام والشراب فقال: (غايسة مايقدر في عدم التنفس والطعام والشراب موت البدن وتعطل الروح عنه، وأما مايقدر عند عدم الشريعة ففساد الروح والقلب جملة وهلاك الأبدان، وشتان بين هذا وهلاك البدن بالموت، فليس الناس قط إلى شيء أحوج منهم إلى معرفة ما جاء به الرسول صلى الله عليه وسلم والقيام به والدعوة إليه والصبر عليه)(١).

- حفظ النفس من الهلاك، ففي توجية الشباب وحمايتهم من الوقوع في الفتن حفظ لأنفسهم من إلقائها في التهلكة، وعدم استغلالهم بالزج بهم في قضايا لاشأن لهم بها، واستخدامهم كمطايا ووقسود لتنفيذ أحندة المنظمات الإرهابية التي غالباً ما تتبع لمخابرات أجنبية عدوة لأوطالهم ومجتمعاتهم.

وينطبق ذلك على باقي المقاصد المراد حفظها، العقل والمال والعرض؛ فالشاب بين مخاطر فتنتي الشبهات والشهوات إذ يمكن أن يتضرر في عقله أو ماله أو عرضه؛ مما يؤثر على أسرته التي رعته وبسذلت في سبيل تربيته ما تستطيع، فإذا به يُتخطُف منها فيضيع ويُضيِّع ماأنيط به من مسؤوليات.

<sup>(</sup>١) انظر: مفتاح دار السعادة لابن القيم ج٢ ص ٣٥٣).

#### ثانياً: آثار عامة على المجتمع:

#### ١ - تقوية الجبهة الداخلية للمجتمع:

إن في احتضان الشباب، والاهتمام بهم، وتوفير سبل الحياة الكريمة لهم، وتبصيرهم بحقيقة الفتن النازلة، وتحذيرهم من الحوض في غمارها، يفسوت الفرصة على أعداء الأمة المتربصين بها، والذين يطمحون لاختسراق السوطن، وزعزعة أمنه واستقراره،إذ المتتبع للتاريخ يشاهد أن ما من بلد سقط إلا بزرع الفتن من داخله أولاً، ولا يوجد لدى الأعداء في كل زمن أسهل من تجنيد الشباب من أبناء الأمة المستهدفة باستغلالهم لهدم أوطانهم بدعاوى شتى.

وفي الاهتمام بدعوة الشباب تقوية للحبهة الداخلية للوطن، فيصبح عصياً على الاختراق بإذن الله.

وقد سلك الأعداء في استهداف شباب المسلمين طريقين الأول: النفوذ إلى أسس العقائد والتشريعات الإسلامية الربانية بغية اقتلاعها من عقول وقلوب فريق من أبناء المسلمين، وبذلك يتكون منهم فيلق يعددي تعاليم الإسلام، ويرى فيها التخلف والرجعية، مهمته تحويل الأحيال الناشئة عن دينها و تجنيدها لحرب الدين وسلخ المجتمع من تعاليمه.

والثاني: إيجاد فريق من المسلمين، يتحلون باسم الإسلام ويتعصبون له تعصبا شديدا، لكن المفاهيم التي يستمسكون بها على أنها حسزء مسن الإسلام مفاهيم فاسدة مدسوسة، ليست من الإسلام في شيء، ويمثل هذا الفريق قوة الصد عن الإسلام والتنفير منه (۱).

<sup>(</sup>١) انظر: الغزو الفكري والتيارات المعادية للإسلام - عبد الرحمن حبنكة الميداني ص ٥٠١.

#### ٢- الحفاظ على فضيلة المجتمع:

فيكون كما أراد الله تعالى مجتمعاً تنتشر فيه الفضيلة؛ و بسلامة الشباب من الفتن يتم إبطال عمل التيارات التي ترغب في نشر الرذيلة بين المسلمين من خلال فتنة الشهوات. والتي جندت في سبيل ذلك شتى الوسائل المسموعة والمرئية لإسقاطهم.. إذ إن المجتمعات التي تنتشر فيها الفواحش مهددة بالسقوط والهلاك وهي أحد مداخل الأعداء لأي وطن يراد اشغاله بشهواته وغمسه في مستنقع الفساد الأخلاقي عن طريق ترغيبه بأنماط العيش التي تعتمد على الرفاهية والمتعة واللذة، لينصرف فكره واهتمامه عن بناء وطنه وعن الدفاع عن قضاياه وحقوقه، ويكون غدراً بالشهوات.

#### ٣- الحفاظ على مصالح الأمة العظمى:

إن من مصالح الأمة العظمى: السمع والطاعة لــولاة الأمــر وولاة الأمر هم العلماء والولاة قال شيخ الإسلام ابن تيمية عظينية: (فلهذا كان أولو الأمر صنفين: العلماء، والأمراء فإذا صلحوا صلح الناس، وإذا فسدوا فسد الناس) (1).

ولا تنتظم مصالح الأمة إلا بالسمع والطاعة لهم فالسمع والطاعـة للأمراء (ما لم يروا كفراً بواحاً) تنتظم به مصالح الأمة، وفي عدم السمع والطاعة لهم إخلال بالأمن وزرع للفتن كما فعـل أصـحاب الفكـر

 <sup>(</sup>١) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لشيخ الإسلام ابن تيمية ،طبع دار العلوم الإسلامية - القاهرة - دار
 البخاري المدينة ١٤٠٩هـ..، ص ٩٨.



التكفيري الذين أضروا بمصالح الأمة داخل أوطان المسلمين بزعزعة الأمن، وسفك الدماء، والإخلال بمصالح الأمة خارج الأمة المسلمة مع الدول غير المسلمة فأصبح المسلم مصدر رعب لدى هؤلاء بسبب الصورة السيئة التي عكسها هؤلاء نتيجة أفعالهم.

وهذا سبب للأمة الحرج، وجلب لها الأضرار - كما أثر على قوتما وتماسكها.

وسلامة المحتمع من الفتن فيه حفظ لحقوق الفرد والمحتمع، إذ فيـــه توجيه للفرد المسلم بإصلاح نفسه فإذا صلح حفظ حقوق إخوانه، وفيسه توجيه للجماعة بالتواصي على الإصلاح مما يجعل الجتمع المسلم محتمعا مثالياً يؤدى الحقوق لأصحابها.

٤ - إظهار الصورة المشرقة للإسلام والتي تتمثل في التزام أبنائه به وأهله لدى غير المسلمين مما يساعد على انتشار دين الإسلام، الذي كلف أتباعه بنشره للعالم ولا تخفى تلك الجهود التي بذلها المسلمون السابقون في نشر الإسلام عن طريق تطبيق تعاليمه في أنفسهم وفي تعاملاتهم مع غسير المسلمين فكان ذلك سببا لدخول شعوب بأكملها في دين الإسلام نتيجة الصورة المشرقة التي حملها هؤلاء (١٠).

<sup>(</sup>١) من الدول التي وصلها الإسلام عن طريق الصورة المشرقة التي حملها التجار المسلمون عن الإسلام (الصومال ١٠٠٪، الساحل الكيني ٧٠٪، زنجبار وجزر القمر ١٠٠٪، موزنبيق ٥٠٪، وعم الإسلام إندونيسيا وماليزيا، وجنوبي الفلبين، ووصل سيرلانكا، وبورما. وفطاني ومالاوي. انظر: التاريخ الإسلامي (التاريخ المعاصر - الأقليات الإسلامية) محمود شاكر ،طبع المكتب الإسلامي الأولى ١٤٠٨هــ، ج٢٢ ص (١٤) ١٥، ٨٤، ٥٣ ، ٧٥، ٧٤١ ، ٢٥٧).

#### الغاتبة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، السذي تركنا على المحجة البيضاء ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها إلا هالك(١) والذي كانت سيرته الله انموذجاً حيًّا صالحاً لكل عصر ومصر، في علاج قضايا الأمة، ولا شك أن أعظم القضايا المؤرقة في هذا العصر هي قضية الشباب وتعرضهم لحملات مسعورة من الفتن، قمدف إلى زعزعتهم وتزهيدهم في دينهم، وجعلهم معاول هدم لمجتمعاهم، مما يتطلب قيام المسؤولين بواجبهم في الذود عن أخطر سلاح يمكن أن يستخدم في تفتيت الأمة وإبعادها عن دينها، ولا شك أن الله عظم المسؤولية على أهل العلم والدعوة كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ الله مِيثَقَ الّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ وَالدعوة كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ الله مِيثَقَ الّذِينَ أُوتُوا الْكِتَبَ مَن علمه الله العلم من علمه العلم، أن يبين للناس ما يحتاجون إليه، مما علمه الله، ولا يكتمهم ذلك ويبخل عليهم، خصوصاً إذا سألوه أو وقع ما يُوجب ذلك (٢).

<sup>(</sup>۱) قال رسول الله ﷺ: "قد تركتكم على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك" أخرجه ابن ماجه محمد بن يزيد في المقدمة باب إتباع سنة الخلفاء الراشدين رقم الحديث (٤٣) ج١ ص١٦، طبع دار اللدعوة - دار سحنون الثانية ١٤١٣هـ.، والحديث صححه الألباني. انظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة لمحمد ناصر الدين الألباني، رقم الحديث (٩٣٧)، ج٢، ص١٦٠، طبع مكتبة المعارف، الرياض، د١٤١هـ...

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، جزء من آية: ١٨٧.

 <sup>(</sup>٣) انظر: تفسير القرآن العظيم لابن كثير ج١، ص٤١٢؛ تفسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان لابن سعدي، ج١، ص ٤٧٠.

وفي هذا البحث بيان لأهمية مرحلة الشباب وخطورة إهمالها وكذلك الفتن المحدقة بمم، والمسؤولية الدعوية المناطة بأهل العلم والدعوة لحماية الشباب من الفتن.

# هذا وقد خرجت من هذا البحث بتوفيق الله إلى عدد من النتائج أجملها بما يلى:

- أن مرحلة الشباب يعبر عنها معناها اللغوي من الفتاء والحدائـة والحماسة وسرعة التأثر بالأحداث.
- اهتمام الإسلام بالشباب لألهم الأسرع استجابة والأكثر تأثراً كما دل على ذلك الكتاب والسنة.
- أن الفتن معناها الابتلاء والاختبار، وأن الفتن من أعظم المـــؤثرات على دين المرء ودنياه.
- أن فتنة الشبهات هي الأخطر على دين المرء، فكل فتنة لها علاقــة بالدين، كالكفر والشرك أو البدع أو الدعوة إلى فرقة والخروج عن جماعة المسلمين هي من فتن الشبهات.
  - أن الشبهات أنواع منها:
- (أ) شبهات تؤثر في أصل العقائد، وتصبح مذاهب يدعو إليها أصحابها.
- (ب) شبهات عامة تؤدي إلى فرقة المسلمين كالخروج على العلماء والخروج على ولاة الأمور، وعن مقتضى السمع والطاعة.
- من أسباب الوقوع في فتنة الشبهات ضعف البصيرة، وقلـــة العلـــم ويزداد الأمر سوءًا إذا اقترن بسوء القصد وحصول الهوى.

- فتنة الشهوات المقصود بما أن يأتي الإنسان مما يشتهيه ويحبه مما حرم الله عز وجل كفتنة المال، والنساء...
- ورد التحذير من اقتحام الشهوات وعبر عن ذلك النبي الله بقوله: "حفت النار بالشهوات" فمن للتحذير من هتك الحجاب الذي هو الشهوات.
- من أسباب الوقوع في فتنة الشهوات ضعف الإيمان، وضعف النفس، وعدم التحلي بالصبر، واستغلال أعداء الإسلام ميل الشباب الفطري للشهوات لغرس الأخلاق الفاسدة فيهم لإفساد الشعوب المسلمة إفساداً سلوكياً ليكون وسيلة للتحول الفكري.
- على علماء الأمة ودعائها مسؤولية عظمى في التصدي للحمــــلات المسعورة ضد شباب الأمة وإغراقهم في الفتن.

فالمشكلة لخطورتها تتطلب عملاً مؤسسياً جماعياً، ذو تخطيط استراتيجي، وتسخر له الإمكانات المادية والبشرية اللازمة لتنفيذه.

- هناك أساليب مؤثرة تستخدم لجذب الشباب والتأثير فيهم.
- للدعوة لحماية الشباب من الفتن آثار خاصة على الفرد بحفظ دينه، ونفسه، وماله، وعرضه. وآثار على الأسرة بحمايتها من التفكك والضياع.
  - للدعوة لحماية الشباب من الفتن آثار عامة على المحتمع منها: ١- تقوية الجبهة الداخلية للمحتمع، وحمايته من اختراق الأعداء. ٢- الحفاظ على فضيلة المحتمع.

٣- الحفاظ على مصالح الأمة العظمى.

٤- إظهار الصورة المشرقة للإسلام، المتمثلة بالتزام أبنائه به وتطبيقه
 في واقع حياهم.

#### وختاما أذكر هنا عددا من التوصيات ومنها:

- يجب على العلماء والدعاة توثيق العلاقة مع ولاة الأمور والاتصال هم لشرح قضايا الأمة، ومشاكلها، للاستعانة بهم وبقدراتهم في إيجاد الحلول الناجحة لهذه المشاكل كما ثبت عن عثمان بن عفان في قوله: (إن الله يزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن) (1).
- اجتماع الأمة على كلمة سواء ونبذ الفرقة والاختلاف، فإن مسن أسباب ما تعيشه الأمة اليوم تفرق الناس شيعاً، وأحزاباً متناقضة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية عَلَّقُ وهو يبين حال الناس في عصره الذي يكاد يكون مماثلاً لعصرنا هذا: (وهذا التفريق الذي حصل بين الأمة علمائها ومشايخها، وأمرائها، وكبرائها هو الذي أوجب تسلط الأعداء عليها) (٢).

- البعد عن المسلك الفردي في العمل والإصلاح والتأثير، لأن الجهد الفردي مهما بلغت قدرات صاحبه، لا يمكن أن يسوازي جهده حينما يكون مضموماً إليه جهود وخبرات الآخرين.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن شبه النميري في أخبار المدينة النبوية. انظر: (أخبار المدينة النبوية. عمر بن شبه النميري البصري، ج٣ ص٢٠٤، طبع دار العليان.

وحكم الشيخ عبدالعزيز بن باز على الأثر بقولـــه (ثابت). انظر: مجموع فناوى ومقالات سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز رحمه الله جمع وترتيب د/ محمد سعد الشويعر، ج٥، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٢) بحموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، ج٣، ص٤٢١.

- الاعتماد على العمل المؤسسي المنظم ذو الأهداف الشمولية، والاستعانة بطاقات الشباب لاحتوائهم ولجعلهم هم الأداة المنفذة لمحاربة الفكر الضال.
- ضرورة الإفادة من خطط المركز الوطني لأبحاث الشباب بجامعة الملك سعود والذي أنشئ بتاريخ ٢٦/١/٢٦هـ.

والذي يهدف الى حدمة الشباب من خلال المساهمة الفاعلة في الأبحاث المتعلقة بهم، وتقديم الاستشارات العلمية والبحثية، والعمل على الرقى بمستوى الشباب للمشاركة بفعالية في مجالات التنمية المختلفة (١).

وأخيرا/ اقترح أن تتولى جامعة الإمام محمد بن سعود الإسسلامية بحكم دورها الريادي في الأمة عبء الاعتناء بالعمل المؤسسي لحماية الشباب من الفتن، نظراً لأهلية كثير من العاملين فيها علمياً؛ فالجامعة خرجت وما زالت تخرج ذوي الأدوار الريادية من العلماء، والدعاة، ممن يتولى زمام المبادرة، ومن ثم الاستعانة بالجهات الأحرى ذات العلاقة لتنفيذ مثل هذه المهمة الكبيرة.

انظر رسالة الجامعة الاثنين مارس ٢٠١٤م، وانظر الموقع الالكتروني للمركز (المركز الوطني لأبحاث National center for studies).



- القرآن الكريم
- أخبار المدينة النوبية عمر بن شبه النميري البصري تحقيق عبدالله
   بن محمد الدويش. طبع دار العليان.
- إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان لابن قيم الجوزية. تحقيق محمد عفيفي. طبع المكتب الإسلامي الثانية ١٤٠٩هـ.
- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. لشيخ الإسلام بن تيمية. طبـــع دار العلوم الإسلامية القاهرة دار البخاري المدينة المنـــورة ....
- البحث العلمي. د/ عبدالعزيز الربيعة طبع مكتبة العبيكان الخامسة - ١٤٣١هـ.
- بلوغ الأماني أسرار الفتح الرباني. ترتيب أحمد عبدالرحمن البنا الطبوع بهامش الفتح الرباني ترتيب مسند الإمام أحمد الشيباني طبع دار الشهاب القاهرة بدون تاريخ.
- التاريخ الإسلامي محمود شاكر. طبع المكتب الإسلامي. الثالثــة 1811هــ.
- تفسير القرآن العظيم لابن كثير. طبع مكتبة العلوم والحكم. المدينة المنورة ١٤١٣هـ..
- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان عبدالرحمن السعدي تحقيق محمد زهري النجار. طبع مكتبة الخلفاء الرياض الأولى ٨٠٠ ه...

- حراسة الفضيلة د/ بكر عبدالله أبو زيد طبع دار العاصمة الرياض –
   الأولى ١٤٢١هـ.
- سلسلة الأحاديث الصحيحة محمد ناصر الدين الألباني طبع مكتبة المعارف - الرياض ١٤١٥هـ.
- سنن أبي داود أبي داود سليمان بن الأشعث. طبع دار الدعوة. دار سحنون. الثانية ١٤١٣هـ.
- سنن الترمذي. محمد بن عيسى بن سورة. طبـع دار الـدعوة دار سحنون الثانية ١٤١٣هـ.
- سير أعلام النبلاء محمد بن أحمد الذهبي طبع مؤسسة الرسالة الخامسة ١٤١٣هـ.
- السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية د/ مهدي رزق الله. طبع مركز الملك فيصل للبحوث الأولى -- الأولى -- ١٤١٢هـ.
- شرح النووي على صحيح مسلم النووي تحقيق عصام الضبابطي حازم محمد عماد عامر طبع دار أبي حيان الأولى ١٤١٥هـ.
- صحيح البخاري محمد بن إسماعيل البخاري. طبع دار الدعوة دار سحنون الثانية ١٤١٣هـ.
- صحيح الجامع الصغير وزيادته سمحمد ناصر الدين الألباني -طبـــع المكتب الإسلامي -الثالثة -١٤٠٨ هـــ
- صحیح سنن أبي داود محمد ناصر الدین الألباني طبع مكتب التربیة العربي لدول الخلیج الأولى ۱٤۰۹هـ.



- صحیح سنن الترمذي محمد ناصر الدین الألباني طبع مكتب
   التربیة العربي لدول الخلیج. الأولى ۱٤۰۸هـ.
- صحيح مسلم. مسلم بن الحجاج. تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي طبع دار الدعوة دار سحنون الثانية ١٤١٣هـ.
- عون المعبود على سنن أبي داود محمد أشرف بن أمير العظيم آبادي. طبع بيت الأفكار الدولية. بدون ذكر رقم الطبعة وتاريخ الطبع.
- الغزو الفكري والتيارات المعادية للإسلام عبدالرحمن بن حسسن
   حنبكة الميداني من البحوث المقدمة لمؤتمر الفقه الإسلامي السذي
   عقد بجامعة الإمام ١٣٩٦هـــ طبع جامعة الإمام ١٤٠٤هـــ.
- فتح الباري بشرح صحيح البخاري. أحمد بن علي بن حجر العسقلاني. طبع دار الريان للتراث - القاهرة - الثانية ١٤٠٩هـ.
- القاموس المحيط، محمد الدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي. طبسع مؤسسة الرسالة - بيروت - الثانية ٤٠٧ هـ..
- قواعد أساسية في البحث العلمي د/ سعيد بن إسماعيل صيني. طبع مؤسسة الرسالة - الأولى ١٤١٥هـ.
- لسان العرب لابن منظور الأفريقي طبع دار صادر بــــيروت. الأولى ١٩٩٧م.
- لمحة عن الفرق الضالة صالح بن فوزان الفوزان. علق عليها وخرج أحاديثها شبيب الراجحي - طبع دار السلف - الثانية ١٤١٨هـ..
- بحمع الزوائد ومنبع الفوائد أبو بكر الهيثمي. طبع دار الريان
   للتراث القاهرة دار الكتاب العربي بيروت ١٤٠٧هـ.



- مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيميسة جمسع وترتيسب الشسيخ عبدالرحمن بن قاسم لم يذكر الناشر وتاريخ النشر.
- مجموع فتاوى ومقالات متنوعة لسماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز. جمع د/ محمد بن سعد الشويعر. طبع دار المؤيد. الأولى ١٤٢١هـ..
- المسند للإمام أحمد بن حنبل. طبع دار الدعوة دار سحنون الثانية، ١٤١٣هـ.
- مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة. ابن القــــيم الجوزيـــة تحقيق سيد إبراهيم علي محمد. طبع دار الحديث الأولى ١٤١٤هـــ.
- منهاج السنة النبوية لشيخ الإسلام ابن تيمية. تحقيق د/ محمد رشاد سالم طبع جامعة الإمام ١٤١١ه...
- المنهاج النبوي في دعوة الشباب أ. د/ سليمان بن قاسم العيد. طبع دار العاصمة - الرياض ١٤١٥هـ.
- النهاية في غريب الحديث والأثر. لابن الأثير تحقيق طاهر السيزاوي.
   محمود الطناجي. طبع دار الفكر بدون تاريخ.
  - المواقع الإلكترونية والصحف:
  - صحيفة الاقتصادية الإلكترونية.
  - صحيفة رسالة الجامعة الإلكترونية.
- فتنة الشبهات أ. د/ ناصر بن عبدالكريم العقل موقع إسلام ويب
- الألوكة المواقع الشخصية موقع أ. د/ سليمان بن قاسم العيد. مكانة الشباب في الإسلام. أ. د/ سليمان بن قاسم العيد. \ الا ١٤٢٨/١١/١٧
  - موقع المركز الوطني لأبحاث الشباب (شباب).

# البحث رقم (ه)

# ضوابط الإنكار القلبي وثمراته

إعداد

د. خالد بن راشد العبدان



#### المقدمة

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن والاه أما بعد:

فإن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من الشعائر العظيمة، ومن السباب حيرية هذه الأمة، كما قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأَمُّرُونَ بِأَلْمَعُرُوفِ وَتَنَهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَدِ وَتُوْمِنُونَ بِأَللَّهُ وَلَوَ مَامَكَ أَهْلُ المُحَرُونِ وَتَنَهُونَ بِأَللَّهُ وَلَوَ مَامَكَ أَهْلُ اللَّهُ وَنَ المُنوبِ وَتُوَمِنُونَ بِأَللَهُ وَلَوَ مَامَكَ أَهْلُ المُحَرِقِ وَتُومِنُونَ بِأَللَهُ وَلَوْ مَامَكُونَ ﴾ (١٠ المنكر مراتب، وعلى ذلك ومن محاسن الشرع الحنيف أنه جعل إنكار المنكر مراتب، وعلى ذلك بالاستطاعة؛ كما في الحديث عن أبي سعيد الحدري على قال: سمعت رسول الله على الله عن الله عن أبي سعيد المحدري على الله عن الله الله عن إنكسار الله عن إنكسار الله عن إنكسار المنكر بيده ولسانه لعدم استطاعته وقدرته فهو معذور في ترك ذلك الإنكار بالقلب (٢٠).

والإنكار القلبي له مفهومه وضوابطه التي لا بد من تحققها ليكون إنكاراً شرعياً يتحقق به الهدف المشروع، وتحصل به الثمرات المرجوة ببراءة الذمة، وتحقيق أدبى مراتب إنكار المنكر.

وهذا البحث يسعى لبيان هذه المسائل وتجليتها والوقوف علسى الأدلة الشرعية من الكتاب والسنة وما سطره سلف الأمة رضي الله عنهم ورحمهم في بيان الضوابط الشرعية للإنكار القلبي.

<sup>(</sup>١) سورة أل عمران، الآية: ١١٠ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان، باب كون النهي عن المنكر من الإيمان، وأن الإيمان يزيد وينقص، وأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واحبان، رقم ٤٩، ١٩/١.

<sup>(</sup>٣) انظر: الدور السنية في الأحوبة النجدية، ١٤١/١٦، ١٤١.



#### الدراسات السابقة:

هذا الموضوع الشرعي المهم والجدير بالدراسة تناولته بعض الدراسات والأبحاث العلمية، ولكن لا توجد سوى رسالة علمية واحدة أفردته بالبحث وهي بعنوان: الإنكار بالقلب دراسة تأصيلية (۱)، وقد قسم الباحث رسالته إلى فصل تمهيدي وثلاثة فصول رئيسة، وتناول في بحث مراتب الاحتساب ومترلة الإنكار القلبي منها، ومفهوم الإنكار بالقلب وأحكامه ودرجاته، كما تحدث عن حدود الإنكار بالقلب وآدابه وآثاره، وجعل الفصل الأخير للحديث عن معوقات الإنكار بالقلب في تغيير المنكر وسبل معالجتها.

وقد خلص الباحث إلى عدد من النتائج من أهمها: أن الإنكار القلبي أول مراتب الإنكار، وأنه مما أجمع العلماء على وجوبه على المسلمين جميعاً.

وحيث إن هذه هي الدراسة العلمية الوحيدة في بابحا التي اختصت بالحديث عن الإنكار القلبي، ولأهمية الموضوع والحاجة إلى التأكيد عليه، وإشباعه بدراسات وبحوث علمية؛ فقد رأيت من المناسب تعزيز الدراسة السابقة والتأكيد على أهمية هذا المجال الذي يستحق دراسات علمية عدة، فبينت ضوابط الإنكار القلبي بشكل أحسب أنه دقيق مع الاستدلال والإيضاح، وأضفت غمرات للإنكار القلبي ربما يكون الباحث لم يشر إليها أو يفصل فيها. على أنني حرصت على أن أبحث الموضوع استقلالاً دون أن أتأثر بالدراسة السابقة؛ للأمانة العلمية، وحتى لا أعتمد على تلسك

<sup>(</sup>١) رسالة ماجستير غير مطبوعة في جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية كلية الدعوة الإعلام، قسم الدعوة والاحتساب، وهي من إعداد: راشد بن مبارك بن سفر الدوسري، في العام الجامعي ٣٣٤/١٤٣٣ هـ..

الدراسة، ورغبة في التحديد في المادة العلمية والمراجع، وطمعاً في الوصول إلى ما لم يصل إليه الباحث وفقه الله، وأرجو أن أكون قد وفقت لذلك، وأن يجد القارئ فرقاً بين البحثين، وفوائد مستقلة في كليهما، مع دعائي لنفسى وللباحث بالتوفيق والسداد.

كما لا يفوتني أن أشير في هذا المقام إلى بعض الكتب التي تناولست الإنكار القلبي ضمن جملة من الموضوعات وفي عسدد محسدود مسن الصفحات، ومما وقفت عليه في ذلك:

١- كتاب: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أصوله وضوابطه وآدابه،
 للدكتور خالد بن عثمان السبت.

٢- كتاب: درجات الأمر بالمعروف والنهي عــن المنكــر، للــدكتور
 عبدالعزيز بن أحمد المسعود.

وقد قسمت الدراسة وفق العناصر التالية:

المقدمة.

المبحث التمهيدي: مراتب إنكار المنكر.

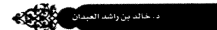
المبحث الأول: مفهوم الإنكار القلبي ومترلته.

المبحث الثانى: ضوابط الإنكار القلبي.

المبحث الثالث: ثمرات الإنكار القلبي.

الخاتمة وفيها أهم النتائج والتوصيات.

والله أسأل التوفيق والسداد







### المبحث التمهيدي مراتب إنكار المنكر

وحيث إن الناس ليسوا على درجة واحدة في التقوى والاستقامة على الدين، قياماً بالأوامر واجتناباً للنواهي؛ فقد شرع الله تعالى الأمر

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٣٢ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ، رقم ٧٢٨٨، ٨/ ١٨٠، ومسلم في كتاب الفضائل،باب توقيره ﷺ، وترك إكثار سؤاله عما لا ضرورة إليه أو لا يتعلق به تكليف، وما لا يقع، ونحو ذلك رقم ١٣٣٧، ١٨٣٠/٤.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٠٢ .



بالمعروف والنهي عن المنكر ليستقيم الناس على طاعة الله تعالى ويجتنبوا ما نهوا عنه، ولأجل ألا يكثر المنكر ويظهر في الناس فيصير أمراً مألوفاً.

وبما أن الناس أيضاً متفاوتون في القدرة على إنكار المنكر، فقد شرعت مراتب الحسبة والإنكار، وجعلت متدرجة من الأعلى إلى الأدبى كل حسب قدرته واستطاعته، ولا يخرج أحد عن هذه المراتب ما دام مؤمناً.

وهذه المراتب هي التي ورد بها الحديث الصحيح عن أبي سعيد الخدري في قال: سمعت رسول الله في يقول: "من رأى منكم فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان"(١).

وقد أورد النووي بَهُاللَهُ في هذا المقام كلاماً جيداً للقاضي عياض بهُ الله حيث قال: "هذا الحديث أصل في صفة التغيير، فحق المغيير أن يغيره بكل وجه أمكنه زواله به قولا كان أو فعلاً، فيكسر آلات الباطل، ويريق المسكر بنفسه، أو يأمر من يفعله ويترع الغصوب ويردها إلى أصحابها بنفسه أو بأمره إذا أمكنه ويرفق في التغيير جهده بالجاهل، وبذي العزة الظالم المخوف شره، إذ ذلك أدعى إلى قبول قوله كما يستحب أن يكون متولى ذلك من أهل الصلاح والفضل لهذا المعنى ويغلظ على يكون متولى ذلك من أهل الصلاح والفضل أمن أن يورث إغلاظه منكراً أشد المتمادي في غيه والمسرف في بطالته إذا أمن أن يورث إغلاظه منكراً أشد مما غيره لكون جانبه محمياً عن سطوة الظالم، فإن غلب على ظنه أن تغييره

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

بيده يسبب منكراً أشد منه من قتله أو قتل غيره بسبب كف يده، واقتصـــر على القول باللسان والوعظ والتخويف، فإن حاف أن يسبب قوله مثل ذلك، غير بقلبه، وكان في سعة، وهذا هو المراد بالحديث إن شاء الله تعالى وإن وجد وليرفع ذلك إلى من له الأمر إن كان المنكر من غيره أو يقتصر علسي تغسييره بقلبه هذا هو فقه المسألة وصواب العمل فيها عند العلماء والمحققين خلافاً لمن رأى الإنكار بالتصريح بكل حال وإن قتل ونيل منه كـــل أذى "(١). كمـــا تناول بعض شراح الحديث هذه المسألة بقوله: "تغيير المنكر باليد للولاة ومن قاربهم، وبالقول للعلماء العاملين، وتغييره بالقلب لأرباب القلوب (وذلك) أي: الإنكار بالقلب للعجز عنه بغيره (أضعف الإيمان) أي: أقله ثمرة. وفي رواية «وهو أضعف الإيمان» وليس وراء ذلك من الإيمان حبسة حردل، ومنه يستفاد أن عدم إنكار القلب للمنكر دليل على ذهاب الإيمان منه، ومن ثم قال ابن مسعود ﴿ عَلَيْكَ : هلك من لم يعرف بقلبـــه المعـــروف والمنكر: أي: لأن ذلك فرض كفاية لا يسقط عن أحد بحال. والرضا به من أقبح المحرمات وإن كان ذلك أقل ثمرة"(٢).

وهذا الحديث وأحاديث أخرى مشابهة تدل على وجوب الإنكار بالقلب بحسب القدرة عليه، وأن الإنكار بالقلب أمر لابد منه، فمن لم ينكر المنكر بقلبه فذلك دليل على ذهاب الإيمان من قلبه (").

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم بشرح النووي ٣٢/٢، ٣٣.

<sup>(</sup>٢) دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين - محمد بن علان الصديقي، ٢٦٦/١.

 <sup>(</sup>٣) انظر: حامع العلوم والحكم - ابن رحب، ٢٤٥/٢، و: التحفة الربانية في شرح الأربعين حديثاً النووية الشيخ إسماعيل الأنصاري، ص٩٤.



غير أن الإمام النووي عَلَيْكَ قد بينَّ في شرحه للحديث أن المقصود بأضعف الإيمان أقله ثمرة (١).

وأعرض - بإيجاز - مراتب الإنكار مبيناً مرتبة الإنكار القلبي منها، حيث إن مراتب الإنكار ثلاث وفق المطالب التالية:

#### المطلب الأول: الإنكار باليد:

وهذه أعلى المراتب وأجلها وهي في حق من قدر على الإنكسار بيده، وقوي الإيمان إذا بدا له منكر ظاهر يستطيع تغييره، فإنَّه يدفعه همّة عالية لأقوى درجات الإنكار، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، فسأعلى درجات الإنكار التغيير باليد.

والنبي على جاء عنه ما يدل على مشروعية تغيير المنكر باليد، ومن أظهر الأدلة على ذلك إنكاره على الرجل الذي لبس خاتماً من ذهب، فعن عبدالله بن عباس في أن رسول الله في رأى خاتماً من ذهب في يدرجل، فترعه فطرحه وقال: "يعمد أحدكم إلى جمرة من نار فيجعلها في يده" فقيل للرجل، بعدما ذهب رسول الله في خذ خاتمك انتفع به. قال: لا. والله لا آخذه أبداً، وقد طرحه رسول الله في (٢).

وعن عبدالله بن مسعود على قال: دخل النبي الله مكة يوم الفتح، وحول البيت ستون وثلاث مائة نصب (٣) فحعل يطعنها بعود في يده،

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح مسلم بشرح النووي ٣٢/٢.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في كتاب اللباس والزينة، باب تحريم خاتم الذهب على الرجال، ونسخ ما كان من إباحته
 ن أول الإسلام، رقم ۲۰۹۰، ۱۳۵۰/۳.

<sup>(</sup>٣) النصب بضم الصاد وسكونها: حجر كانوا ينصبونه في الجاهلية، ويتخذونه صنماً فيعبدونه، والجمع أنصاب. النهاية في غريب الحديث والأثر، ابن الأثير، مادة (نصب) ٢٠/٥.



ويقول: "جاء الحق وزهق الباطل، جاء الحق وما يبدئ الباطل وما يعيد"(١).

وقد اقتدى به ﷺ حلفاؤه الراشدون ﷺ، فقد كان عمر ﷺ يضرب الأيدي على صلاة بعد العصر (٦). وفي هذا الفعل من عمر ﷺ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب المغازي، باب أين ركز النبي ﷺ الراية يوم الفتح، رقم (٤٢٨٧) ١٠٩/٥. ومسلم في كتاب الجهاد والسير، باب إزالة الأصنام من حول الكعبة، رقم (١٧٨١) ١٤٠٨/٣.

<sup>(</sup>٢) المربد: الموضع الذي تحبس فيه الإبل والغنم، وبه سمي مربد المدينة والبصرة، وهو بكسر الميم وفتح الباء من ربد بالمكان إذا أقام فيه، وربده إذا حبسه، والمربد أيضاً: الموضع الذي يجعل فيه التمر لينشف كالبيدر والحنطة. النهاية، مادة (ربد) ١٨٢/٢.

<sup>(</sup>٣) جمع زق، وهو السقاء. مختار الصحاح للرازي، مادة (ز ق ق)، ٢٧٣.

<sup>(</sup>٤) المدية بضم الميم وسكون المهملة هي الشفرة والسكين، انظر: النهاية، مادة (مدا) ٣١٠/٤، والفتح الرباني في ترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل الشيباني، للشيخ أحمد بن عبدالرحمن البنا، ١٣٥/١٧.

أخرجه أخمد في المسند رقم ٥٣٩٠ وصححه الشيخ الألباني في صحيح سنن ابن ماجه رقم ٢٧٢٥،
 ٢٤٣/٢.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم في كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب استحباب ركعتين قبل صلاة المغرب، رقم ٨٣٦،
 ٧٣/١ .



احتياط للرعية ومنع لهم من الوقوع في البدع والمنهيات الشرعية، كما أن فيه تعزيراً لهم عليها(١).

ولقد ضرب الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين أروع مثل في سرعة الاستجابة لشرع الله عز وجل وتغيير المنكر باليد حينما حرَّم الله تعالى الخمر، عن أنس بن مالك على قال: كنت أسقي أبا عبيدة وأبا طلحة وأبيَّ بن كعب من فضيخ (") زهو فيم فجاءهم آت فقال: إنَّ الخمر قد حُرِّمت، فقال أبو طلحة: قم يا أنس فأهرقها فأهرقتها فأهرقتها فأهرقتها فأهرقها فأهرقها فأهرقتها فأهرقها فأه

قال الإمام ابن الجوزي مَعْلِلْقَهُ: "الضرب باليد والرجل وغير ذلك مما ليس فيه إشهار سلاح أو سيف يجوز للآحساد، بشسرط الضسرورة والاقتصار على قدر الحاجة، فإن احتاج إلى أعوان يشهرون السلاح فسلا بد من إذن السلطان على الصحيح لئلا يؤدي إلى الفتن وهيجان الفسساد

 <sup>(</sup>١) انظر: صحيح مسلم بشرح النووي ١٧١/٦، و: الحسبة في العصر النبوي وعصر الخلفاء الراشدين ﷺ
 د.فضل إلهي، ص٣٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الجنائز، باب الأمر بتسوية القبر، رقم ٩٦٩، ٦٦٦/٢.

<sup>(</sup>٣) الفضيخ: شراب يتخذ من البسر المفضوخ: أي المشدوخ. النهاية، مادة (فضخ) ٤٥٣/٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في كتاب الأشربة، باب نزل تحريم الخمر وهي من البسر والنمر، رقم ٥٨٢٥ صحيح البخاري ٣٠١/٦.



والمحن"(١٠). ولأنَّ شهر السلاح بين الناس قد يكون مخرجاً إلى الفتنة، وآيلاً إلى فساد أكثر من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

#### المطلب الثاني: الإنكار باللسان.

اللسان أداة نقل الكلام الذي يدور في عقل الإنسان، وهو مسن أعظم نعم الله تعالى عليه، ومن تمام شكر هذه النعمة استخدامه في طاعة الله، ومنها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولإيصال الكلام للمستمعين طريقتان: إما مشافهة باللسان، وإما مكاتبة بالقرطاس والقلم، وكلتا هاتين الوسيلتين تنضويان تحت الدرجة الثانية من درجات الاحتساب. التي أصلها حديث أبي سعيد والذي جاء فيه: "فيان لم يستطع فبلسانه...".

فبيَّن هذا الحديث أنَّ من لم يستطع تغيير المنكر بيده لضعفه وعدم قدرته، أو خشيته أن يترتب على تغييره باليد مفسدة أشد فليغيره بلسانه، بالأمر والنهي ويكون بلين ورفق ما لم تَدْعُ الحاجة إلى الشدة ليكون أقرب إلى تحصيل المطلوب(٢).

ويجب أن يكون المنكِر بلسانه رفيقاً في إنكاره يداري ولا يغلظ، ولا يعنف وكان أصحاب ابن مسعود ولي إذا مروا بقوم ورأوا منهم ما يكرهون قالوا لهم: مهلاً رحمكم الله، ويكون أمره بالرفق والخضوع، فإن

<sup>(</sup>١) الأداب الشرعية لا بن مفلح، ١٩٦/١، وغذاء الألباب شرح منظومة الآداب للسفاريني، ٢٢٩/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح مسلم بشرح النووي ٣٣/٢.





سمع منهم ما يكرهه، لم يغضب حتى لا يكون منتصراً لنفسه، كما روي ذلك عن الإمام أحمد عَلَيْنَهُ (١).

ويقاس على ذلك تغيير المنكر بالكتابة، كالكتابة في الصحف، وتأليف الكتب التي تبين المنكر فهذا يعد إنكاراً باللسان (٢).

وقد جاء في السنة النبوية ما يدل على شرعية الإنكار باللسان، ومما ورد عنه في في ذلك ما ورد عن أبي ذر في قسال: "إني سساببت رجلاً فعيرته بأمه، فقال لي النبي في "يا أبا ذر أعيته بأمه؟، إنك امرؤ فيك جاهلية، إخوانكم خولكم"، حعلهم الله تحت أيديكم، فمن كان أخوه تحت يده، فليطعمه مما يأكل، وليلبسه مما يلبس، ولا تكلفوهم ما يغلبهم، فإن كلفتموهم فأعينوهم "(ئ). قال الحافظ ابن ححسر في "واستدل أيضاً بقوله صلى في لأبي ذر: "فيك جاهلية" أي خصلة جاهلية، مع أن مترلة أبي ذر من الإيمان في الذروة العالية، وإنما وبخه بذلك على عظيم مترلته عنده، تحذيراً له عن معاودة مثل ذلك؛ لأنه وإن كان معذوراً بوجه من وجوه العذر، لكن وقوع ذلك من مثله يستعظم أكثر ممسن هسودنه".

<sup>(</sup>١) انظر: جامع العلوم والحكم - ابن رجب ٢٥٦/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح الأربعين النووية للشيخ محمد بن صالح العثيمين، ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) الخول: حشم الرجل، وأتباعه واحدهم خائل. النهاية، مادة (خول)، ١٨٨/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب الإيمان، باب المعاصي من أمر الجاهلية، رقم ٣٠، ١٥/١، ١٦.

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ١١٦/١.



وقبل الانتقال إلى مرتبة الإنكار بالقلب يجدر التنبيه إلى أن الإنكار باليد واللسان "محكوم بالقدرة عليه، مع مراعاة قاعدة المصالح والمفاسد، وترجيح خير الخيرين بفعل أعلاهما، ودفع شر الشرين بالتزام أدناهما، وهذا في الحوادث الواقعة المعينة"(١). وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية وهذا في الحوادث الواقعة المعينة الدين، وانظر ما اشتملت عليه الأفعال من المصالح الشرعية والمفاسد، بحيث تعرف ما مراتب المعروف، ومراتب المنكر، حتى تقدم أهمها عند الازدحام، فإن هذه حقيقة العلم بما جاءت به الرسل"(١).

#### المطلب الثالث: الإنكار بالقلب.

الحديث الشريف يدل على أنّه إن لم يستطع الإنكار بلسانه لوجود مانع، كخوف فتنة أو خوف على نفس أو عضو أو مال محترم أو شهر سلاح، فبقلبه ينكره وجوباً، بأن يكرهه، ويعزم أنّه لو قدر بقول أو فعل، وهذا واجب عينيٌ على كل أحد بخلاف الذي قبله، فأفاد الخبر وجوب تغيير المنكر بكل طريق ممكن فلا يكفي الوعظ لمن يمكنه إزالته بيده، ولا القلب لمن يمكنه باللسان، والإنكار بالقلب وهو الكراهية أضعف أعمال الإيمان المتعلقة بإنكار المنكر (٣).

<sup>(</sup>١) قواعد وضوابط فقه الدعوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية دراسة فقهية – عابد بن عبدالله الثبيتي، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيم، ٢١٨/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: حامع العلوم والحكم - ابن رجب ٢٤٥/٢.



وفي توضيح معنى قول ﷺ: "وليس وراء ذلك مثقال حبة حـــردل من إيمان "(١) يقول شيخ الإسلام ابن تيمية ﴿ اللهُ عَلَيْكُ : "فإن مراده أنَّه لم يبق بعد هذا الإنكار ما يدخل في الإيمان حتى يفعله المؤمن، بل الإنكار بالقلب آخر حدود الإيمان، ليس مراده أنّ من لم ينكر ذلك، لم يكن معه مسن الإيمان حبة حردل، ولهذا قال: "ليس وراء ذلك"، فجعل المؤمنين تسلات طبقات، وكل منهم فعل الإيمان الذي يجب عليه، لكن الأول لما كان أقدرهم، كان الذي يجب عليه أكمل مما يجب على الثاني، وكان ما يجب على الثاني أكمل مما يجب على الآخر، وعلم بذلك أنَّ الناس يتفاضلون في الإيمان الواجب عليهم بحسب استطاعتهم مع بلوغ الخطاب إليهم

ومما ينبغي إيضاحه هنا وهو ما قد يشكل على بعض الناس فهمه في هذه المسألة أن ليس المقصود بكون الإنكار باليد هو أعلى المراتب أن يبدأ به على الإطلاق، وإنما المقصود أنه أعلى منازل الإنكار وأعظمها، أما البدء في الإنكار فإنه يكون بالتعريف وبيان المنكر قبل تغييره باليد، فال الواجب إظهار الإسلام والدعوة إليه بالعلم والبيان، قبل إظهاره باليد والقتال(٢)، كما أنه يجب على المحتسب أولاً أن يذم المنكرات، ويبين ما

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان، باب كون النهي عن المنكر من الإيمان، وأن الإيمان يزيد ويسنقص، وأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واحبان، رقم ٥٠، ٢٩/١، ٧٠.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوى، ٤٢٨/٧.

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، تحقيق وتعليق: د. علي بن حسن بن ناصر، و د. عبدالعزيز بن إبراهيم العسكر، و د. حمدان بن ناصر الحمدان، ٢٣٩/١.

فيها من الفساد والضرر، قبل الإنكار باليد ومعاقبة فاعلها. وفي هذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية بَهُ الله: "وأول ذلك - أي إنكار المنكر - أن تذكر الأقوال والأفعال على وجه الذم لها والنهي عنها وبيان ما فيها من الفساد، فإن الإنكار بالقلب واللسان قبل الإنكار باليد، وهذه طريقة القرآن فيما يذكره تعالى عن الكفار والفساق والعصاة من أقوالهم وأفعالهم "(۱).

وأختم هذه الفقرة بالإشارة إلى أن الإنكار بجميع المراتب مرتبط بالعلم بالمنكر وبقبحه وبغضه لله، وفي هذا يقول شيخ الإسلام ابن تيمية وذلك - أي ذكر الأقوال والأفعال على وجه الذم لها والنهي عنها وبيان ما فيها من الفساد - مسبوق بالعلم بقبح ذلك وبغضه لله، وهذا العلم والقصد والبغض هو الإيمان الذي يثاب عليه، وهو أدني الإيمان... وتغيير القلب يكون بالبغض لذلك وكراهته، وذلك لا يكون الإيمان... وتغيير القلب عكون بالبغض لذلك وكراهته، وذلك لا يكون الإيمان، ثم باليد"(۱). وتفصيل الحديث عن الإنكار القلبي مبسوط في مباحث هذه

الدراسة من جهة المفهوم، والضوابط، والثمرات، وما يتبعها من المسائل والقواعد.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ٥ ١/٣٣٨، وانظر: قواعد وضوابط فقه الدعوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ٥ ٣٣٩/١، وانظر: قواعد وضوابط فقه الدعوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية، ص٢٨١.



## المبحث الأول مفهوم الإنكار القلبي ومنزلته

#### المطلب الأول: معنى الإنكار والمنكر:

الإنكار لغة: ضد العرفان. يقال: أنكرت كذا، ونكرت، وأصله أن يرد على القلب ما لا يتصوره، وذلك ضرب من الجهل. قال تعالى: ﴿ فَلَمَّارَءَاۤ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ ﴾ (١). والمُنْكَرُ اصطلاحاً: كل فعل تحكم العقول الصحيحة بقبحه، أو تتوقف في استقباحه واستحسانه العقول، فتحكم بقبحه الشريعة، والإنكارُ: تغيير المنكر (٢)، كما أن "المنكر هو الذي تستنكره العقول والفطر "(٣).

#### المطلب الثاني: معنى الإنكار القلبي:

إذا أطلق الإنكار القلبي فإنه يعني كراهية الفعسل بالقلب (ئ) واستقباحه، وعدم الرضا به، وإن لم يحصل تغيير له، وهذا يعني أن الإنكار القلبي مقتصر على فعل القلب وعزمه ولا يتعداه إلى اللسان أو اليد، لكن ذلك لا يعني السلبية والرضا بالمنكر، وإنما يعني الرغبة في الإنكار وأنه لو قدر على التغيير لغيره (٥) ويعلم الله من قلبه أنه كاره لذلك المنكر (٢)، وأنه

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية:٧٠.

 <sup>(</sup>۲) المفردات في غريب القرآن- الراغب الأصفهاني، ص٥٠٥، وبصائر ذوى التمييز في لطائف الكتاب

العزيز- أبو طاهر الفيروز آبادي، ١٢٠/٢، ١٢١.

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين – ابن القيم، ٣٧٧/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: صحيح مسلم بشرح النووي ٣٢/٢.

<sup>(</sup>٥) انظر: غذاء الألباب، ص ٢٢٦.

<sup>(</sup>٦) انظر: حامع العلوم والحكم - ابن رجب ٢٤٥/٢.



إنما لم يغير بيده ولسانه لكونه عاجزاً عن ذلك، أما من يرضي المنكرر بقلبه، ويدعى عدم القدرة فلا يسمى منكراً بقلبه وإن ادعى ذلك.

#### المطلب الثالث: منزلة الإنكار القلبي:

ما سبق يبين لنا عظيم مترلة القلب وعلو شأنه في الإسلام، وأن المعول عليه، وأن صلاحه سبب في صلاح الجوارح، ودليل على إيمان صاحبه، كما جاء في الحديث الصحيح: "ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلى القلى القلى القلى المناه

وقد بين النبي على مترلة الإنكار القلبي من بين مراتب الإنكار، فقد صح من حديث أبي سعيد الخدري في أنه قال : سمعت رسول الله على يقول: "من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان" فالإنكار فرض باليد واللسان من فروض الكفايات، إذا قام به طائفة سقط عن الباقين مسن النساس، وإن تركوه كلهم أثموا، كما أنه بحسب الطاقة "، وأما القلب فلا يسقط عن المنكر بحال؛ إذ لا ضرر في فعله "، ومن لم يفعله فليس بمؤمن "، قال شيخ الإسلام ابن تيمية بخلقه: "فمن لم يستحسن الحسن المأمور به، و لم يستقبح

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الإيمان، باب فضل من استبرأ لدينه وعرضه، رقم (٥٢) ٢٢/، ٢٣.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٣) انظر: جامع العلوم والحكم - ابن رجب ٢٤٥/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: قواعد وضوابط فقه الدعوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: الاستقامة - ابن تيمية، ٢١٢/٢.

السيئ المنهي عنه لم يكن معه من الإيمان شيء"(") كما قال النبي الوذلك أضعف الإيمان"، وقال: "وليس وراء ذلك من الإيمان حبة حردل"، وبيّن ابن النحاس خلاف هذه المسألة بقوله: "وأما الإنكار بالقلب وهو كراهـة تلك المعصية وبغضها، فلا يسقط عن مكلف بوجه من الوجـوه؛ إذ لا عذر يمنع منه. قال ابن مسعود خلف: بحسب امـرئ إذا رأى منكسراً لا يستطيع أن يغيره أن يعلم الله تعالى من قلبه أنه كاره لـه"(")، والإنكسار بالقلب لا يسقط عن المكلف، لأنه كراهة المعصية، وهذا في حـق كـل بالقلب لا يسقط عن المكلف، لأنه كراهة المعصية، وهذا في حـق كـل مكلف، فإذا لم يتمكن من الإنكار بلسانه لكن يمكنه التعبيس والنظر إلى صاحب المنكر شزراً" ليشعره بإنكار ما هو عليه وجب عليه ذلك، وإلا أنكر بقلبه وفارق صاحب المعصية".

ويجب أن يعلم المسلم أن الإنكار بالقلب لا يلجأ إليه إلا إذا لم يتيسر القيام بالمرتبتين السابقتين، أما مع إمكان الإنكار باليد أو اللسان فلا يجوز العدول إلى الأدبى حتى يستوفي الأعلى (°).

<sup>(</sup>۱) محموع الفتاوى، ۳۲۷/۸.

<sup>(</sup>٢) تنبيه الغافلين - ابن التحاس، ص ٣٠، ٣١.

<sup>(</sup>٣) هو نظرٌ فيه إعراض، أو نظر الغضبان بمؤخر العين. القاموس المحيط، مادة (شزر) ٥٣٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: الموسوعة الكويتية، ٢٥١/٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: حاشية الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية للسفاريني، بقلم الشيخ عبدالرحمن بن قاسم، ص ٣٩، ٤٠.

<sup>(</sup>٦) غذاء الألباب شرح منظومة الآداب للسفاريني ٢٢٥/١.



وتحدث ابن مفلح على عن مراتب إنكار المنكر، وبسيَّن أنسه "فرض كفاية على من لم يتعيَّن عليه، وسواء في ذلك الإمام، والحاكم، والعالم، والجاهل، والعدل، والفاسق.. -إلى أن قال- وأعلاه باليسد، ثم باللسان، ثم بالقلب، وفي الحديث الصحيح: ليس وراء ذلك من الإيمان مثقال حبة حردل"(١).

وعندما تناول ابن رجب على الكلام على حديث أبي سعيد السابق: "من رأى منكم منكرًا " بعد أن ساق عدة أحاديث قال: "فدلت هذه الأحاديث كلها على وجوب إنكار المنكر بحسب القدرة عليه، وأما إنكاره بالقلب فلا بد منه، فما لم ينكر قلب المؤمن دلّ على ذهاب الإيمان من قلبه" (\*\* وقال بعد ذلك مبيناً أن الإنكار بالقلب فرض على كل مسلم في كل حال، "وأما الإنكار باليد واللسان فبحسب القدرة" (\*\*).

وليس الإنكار القلبي خاصاً بالرجال فقط بل يشمل النساء أيضاً لأنه من شعائر الدين ويستوي فيها الذكر والأنثى (ئ)، وقد تناول ابسن القيم على المسألة بوضوح بقوله: "وعلى القسادر على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بيده ولسانه ما ليس على العاجز عنهما. وتكلم يجيى بن معاذ الرازي يومًا في الجهاد والأمر بالمعروف والنهى عن

<sup>(</sup>١) الآداب الشرعية، ١٨٤/١، ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم ٢٤٥/٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ٢٤٥/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: الزواجر عن اقتراف الكبائر – ابن حجر الهيتمي، ص١٧٠، و: المرأة المسلمة المعاصرة إعدادها ومسؤوليتها في الدعوة – د.أحمد أبابطين ١١٠- ١١٤.



المنكر، فقالت له امرأة: هذا واحب قد وضع عنا. فقال: هبي أنه قد وضع عنكن سلاح القلب. وضع عنكن سلاح القلب. فقالت: صدقت جزاك الله خيرًا"(١)، ومعلوم إن إنكار المرأة بقلبها على الرجال هو الغالب(٢).

ومما يحسن إيراده في هذا المقام ما ذكره الحافظ ابن الجوزي بخلفه في معرض بيانه لمراتب إنكار المنكر بقوله: "وحد الاستطاعة في الإنكار ألا يخاف المنكر سوطاً ولا عصاً، فحينئذ يجب عليه التغيير باليد، فيان خاف السوط في تغييره باليد و لم يخفه في النطق انتقل الوجوب إلى الإنكار باللسان، فإن خاف انتقل إلى الإنكار بالقلب، والإنكار بالقلب هو كراهية ذلك الفعل وتلك فريضة لازمة على كل حال. فإن قيل: فما وجه ضعف الإيمان ها هنا وما تعدى المنكر بالقلب الشرع؟ فيالجواب من وجهين أحدهما: أن الإيمان إذا قوي في الباطن حرك الأعضاء بالعمل عمى على الإنكار بالقلب رخصة والإنكار باليد عزيمة والإيمان مشتمل على العزيمة والرخصة والرخص أضعف الأمرين فيه "(").

فتبين من هذا العرض للنصوص الشرعية وأقوال الأئمة رحمهم الله وجوب التدرج في إنكار المنكر، وأنه لا يجوز العدول عن المرتبة الأعلى

<sup>(</sup>١) إعلام الموقعين عن رب العالمين، ٤٢٨/٣.

<sup>(</sup>٢) درجات تغيير المنكر -- د. عبدالعزيز المسعود، ص٣٥

<sup>(</sup>٣) كشف المشكل من حديث الصحيحين، ١٧٣/٢، ١٧٤.

إلا بعد العجز عنها، كما تبين لنا مترلة الإنكار القلبي، وأهمية القيام به، وأنه لا عذر لمؤمن في ترك الإنكار القلبي، وأنه لا يسقط عن المكلف بحال، إضافة إلى أن الخطاب بوجوبه يشمل الرجال والنساء على حد سواء.



## المبحث الثاني ضوابط الإنكار القلبي

الإنكار القلبي معلومة مترلته، وهو أمر شرعي جاء بــه الــدين الحنيف، وهو أحد مراتب الاحتساب وإنكار المنكر، وكل قد يدعي أنه يقوم بهذا الواجب ويعمل به، ولكن ليس كل من ادعى ذلسك قبلست دعواه؛ إذ لا يتحقق الإنكار بالقلب، ولا تبرأ ذمة صاحبه إلا إذا توفرت وتحققت فيه ضوابط، أسوقها وفق المطالب التالية:

#### المطلب الأول: كراهية المحتسب للمنكر وبغضه بغضاً كاملاً:

وهذا الضابط يبين صدق المحتسب والمنكِر، ولكراهية المنكر وبغضه علامات تدل عليه وتجعله إنكاراً شرعياً، وقد أشار العلماء رحمهم الله إلى شيء من هذه العلامات والأمارات.

ولا شك أن بغض المنكر يختلف بحسب حجمه وعظمه ونحسو ذلك، فليست المنكرات والمحرمات على حد سواء فمنها ما هو كفر بالله سبحانه وتعالى، ومنها بدع مكفرة أو مفسقة، وهناك السبع الموبقات التي ورد فيها حديث أبي هريرة عن النبي على: "اجتنبوا السبع الموبقات، قيل يا رسول الله وما هن، قال: "الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف،

وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات"()، والكبائر التي حاء ذكرها في كتاب الله تعالى وسنة رسوله في كثيرة، وقد أفرد لها بعض العلماء كتباً (٢)، وهناك ذنوب تناولها بعض العلماء الذين كتبوا في علم الحسبة، ونصوا على كولها من صغائر الذنوب (٢).

والمقصود أن على القائم بالاحتساب، ومن لا يتمكن من إنكار المنكر إلا بقلبه أن يراعي هذا الضابط، وأن يعلم الله تعالى منه بغضه الشديد لهذا المنكر وكراهيته التامة له ولأهله، وأنه يتمنى أن لم يقع، وهذا دليل إيمان ومحبة لله تعالى وإخلاص؛ لأن القلوب لا يطلع على ما بها إلا علام الغيوب، فبغض المنكر وكراهيته برهان على إيمان صاحبه وإخلاصه.

وقد نص شيخ الإسلام ابن تيمية على هذه المسألة بقوله: "وهذا يبين أن القلب إذا لم يكن فيه بغض ما يكرهه الله من المنكسرات، كان عادماً للإيمان، والبغض والحب من أعمال القلوب"(٥).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الوصايا، باب قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أُمُّوَالَ ٱلْيَتَنَمَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَنَمَا كُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ﴾ (النساء، آية ۱۰)، رقم ۲۷۲٦، ۲۰۲۳، مسلم في كتاب الإيمان، باب بيان الكبائر وأكبرها، رقم ۸۹/۱، ۹۲/۱.

 <sup>(</sup>۲) مثل: كتاب الكبائر للإمام الذهبي عظف، وكتاب الزواجر عن اقتراف الكبائر لابن حجر الهيتمي، وكتاب الكبائر للإمام محمد بن عبدالوهاب عظف وغيرها.

<sup>(</sup>٣) مثل: كتاب تنبيه الغافلين لابن النحاس يَخْلُلْقَه.

<sup>(</sup>٤) انظر: شرح الأربعين النووية للشيخ محمد بن عثيمين، ص ٣٦٣، ومحاضرات في العقيدة والدعوة للشيخ صالح الفوزان،٣٠٠، ودرجات تغيير المنكر – د.عبدالعزيز المسعود، ص٣٥.

<sup>(</sup>٥) محموع الفتاوى، ٧/٧٥٥.



ولابن القيم ﷺ كلام جميل يتعلق بمن يسرون المنكسرات ولا يبغضونها، ولا تحرك فيهم ساكناً، وبعضهم ممن يشار إليهم بالدين، إذ يقول ﴿ لَهُ اللَّهُ فِي هُؤُلاء وأمثالهم: "وأي دين وأي خير فيمن يرى محارم الله تنتهك وحدوده تضاع ودينه يترك وسنة رسول الله ﷺ يرغب عنها وهو بارد القلب ساكت اللسان؟ شيطان أخرس، كما أن المستكلم بالباطل شيطان ناطق، وهل بلية الدين إلا من هؤلاء الذين إذا سلمت لهم مآكلهم ورياساتهم فلا مبالاة بما حرى على الدين؟، وخيارهم المتحزن المتلمظ(١)، وجد واجتهد، واستعمل مراتب الإنكار الثلاثة بحسب وسعه. وهؤلاء -مع سقوطهم من عين الله ومقت الله لهم - قد بلوا في الدنيا بأعظم بليسة تكون وهم لا يشعرون، وهو موت القلوب؛ فإن القلب كلما كانت حياته أتم كان غضبه لله ورسوله أقوى، وانتصاره للدين أكمل. وقد ذكر الإمام أحمد عَلَيْنَهُ وغيره أثراً "أن الله سبحانه أوحى إلى ملك من الملائكة أن اخسف بقرية كذا وكذا، فقال: يا رب كيف وفيهم فلان العابد؟ فقال: به فابدأ؛ فإنه لم يتمعر وجهه فيَّ يوماً قط"" (٢).

<sup>(</sup>١) تلمظ إذا تتبع بلسانه بقية الطعام في فمه وأخرج لسانه فمسح به شفتيه، مختار الصحاح، مادة ( ل م ظ) ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين، ٩٢٨، ٤٢٩، ٤٢٩ وانظر: المجموعة العلمية للشيخ بكر أبو زيد، ص٩٣، و لم أعثر - بعد البحث في كتب السنة وغيرها - على تخريج لهذا الأثر، كما أن من نقله من المؤلفين والباحثين - حسب اطلاعى- لم يخرجه أيضاً.



#### المطلب الثاني: العزم والتربص على إزالته باللسان أو باليد متى تيسر له ذلك:

وهذا الضابط يعني عدم وقوف المنكر بالقلب عند حد الكراهية والبغض للمنكر فقط، وإنما يعني قدراً زائداً يؤكد صدق المحتسب وغيرته على دينه، ألا وهو عزمه على أنه متى ما قدر على تغييره بيده أو بلسسانه فإنه سيفعل ذلك ولا يرضى بأضعف الإيمان، وهنا على من رأى المنكر أن يبيّت النية في قلبه ويتربص لتغيير المنكر بالرتبة الأعلى فور قدرته علسى ذلك (۱)، " فإذا كره المؤمن المنكر ونوى بقلبه أنه لو قدر على تغييره لغيره كان في قوة تغييره له، فإنه يجب على كل مؤمن إيجاب عين، كراهة ما كرهه مولاه، ومحبة ما يجبه ويرضاه "(۱).

وتجدر الإشارة هنا إلى مسألة أراها مهمة، ألا وهي أن عدم الإنكار الظاهر من قبل بعض طلبة العلم أو الدعاة في مواقف لا يعني رضاهم بالمنكر، وإنما لأنه لم يتيسر لهم ذلك فيكتفي بالإنكار بقلبه لخوف الفتنة، ودرء المفسدة، والحفاظ على جماعة المسلمين ودمائهم، ومن الشواهد البارزة في ذلك قول حنبل على المتمع فقهاء بغداد في ولاية الواثق إلى أبي عبدالله، وقالوا له: إن الأمر قد تفاقم وفشا - يعنون إظهار القول بخلق القرآن وغير ذلك - ولا نرضى بإمرته ولا سلطانه، فناظرهم في ذلك، وقال:عليكم بالإنكار بقلوبكم، ولا تخلعوا يداً من

<sup>(</sup>١) انظر: جامع العلوم والحكم، ٢٤٥/٢.

<sup>(</sup>٢) غذاء الألباب شرح منظومة الآداب، ٢٢٦/١.

<sup>(</sup>٣) هكذا في الكتب التي أوردت أو نقلت هذا الشاهد.





طاعة، ولا تشقوا عصا المسلمين معكم، وانظروا في عاقبة أمركم، واصبروا حتى يستريح بَرِّ، أو يستراح من فاجر. وقال: ليس هذا بصواب، هذا خلاف الآثار "(۱).

وقد يحصل منكرات في بعض المجتمعات التي لا تحكم بشرع الله تعالى، أو تنتشر فيها مظاهر الشرك، ويعجز العالم ونحوه عن إظهار إنكاره، لكنه عازم ومتربص على إزالته بيده أو بلسانه متى تيسر له ذلك، ولذا يجب إحسان الظن بمم، وعدم الظن السيئ بمم، وقد أشار الإمام الصنعاني عَمَالَكُهُ إلى هذه المسألة عندما تطرق إلى سكوت العلماء عن المظاهر الشركية والبدعية عند المشاهد والقبور، وأنه لا يعني الرضا والإقرار، فقد يتعذَّرُ عليهم الإنكارُ باليد وباللسان، ولم يبق لهم إلاَّ الإنكارُ بالقلب، قال عَلَاسَهُ: "فما كلِّ سكوت رضا؛ فإنَّ هذه منكراتٌ أسسها من بيدهِ السيفُ والسنان، ودماء العباد وأموالهم تحت لسانه وقلمه، وأعراضهم تحت قولهِ وكلامه، فكيف يقوى فردٌ من الأفراد على دفعهِ عمَّا أراد "(٢٠). وبيَّن عَمْاللَّهُه في موضع آخر أنه يجب على من رأى ذلك العالم ساكتاً على الإنكار في بعض المواقف أن يعتقد أنه تعذر عليه الإنكار باليد واللسان، وأنه قد أنكر ذلك المنكر بقلبه، فإن حسن الظن بالمسلمين أهل الدين واحب والتأويل لهم ما أمكن أمر مطلوب ومؤكد<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الآداب الشرعية - ابن مفلح، ١٩٦/١، وانظر: معاملة الحكام في ضوء الكتاب والسنة - عبدالسلام بن برحس بن ناصر آل عبدالكريم، ص٩.

<sup>(</sup>٢) تطهير الاعتقاد عن أدران الإلحاد، ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: المرجع السابق، ص٣٨.



#### المطلب الثالث: مفارقة مكان المنكر واعتزال أهله:

وهذا الضابط قد جاءت به النصوص الشرعية وأكدت عليه؛ لأنه برهان على صدق صاحبه في الإنكار القلبي، لا سيما وأنه لا يترتب على مفارقته لمكان المنكر أو لأهله ضرر عليه في الغالب، كما أن فعله ذلك من شأنه أن يجعل فاعل المنكر يراجع نفسه، ويفكر في الخطأ الذي وقع فيه، ويدعوه إلى أن يحاسب نفسه، ويسألها عن سبب مغادرة ذلك الرجل لمكان المنكر وأهله، مما يكون سبباً في التوبة والرجوع إلى الله والإقسلاع عن هذا المنكر واعتزال مقترفيه.

وقد جاء في كتاب الله تعالى أمر كريم مؤكَّد لمن رأى من يقعون في المنكر بالإعراض عنهم وعدم مشاركتهم في منكرهم حتى لا يكون منهم ويصيبه ما أصابهم فقد قال ربنا حل وعلا: ﴿ وَقَدْ نُزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ مَايَنتِ ٱللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلَا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِمِهُ إِنَّكُمْ إِذًا مِثْلُهُمْ ﴾ (١) قال القرطبي خِيْلَقَهُ فِي تفسير ﴿ إِنَّكُمْ إِذًا مِّثْلُهُمْ ﴾ "فدل بهذا على وحوب احتناب أصحاب المعاصى إذا ظهر منهم منكر، لأن من لا يجتنبهم فقد رضي فعلهم، والرضا بالكفر كفر، فكل من جلس في محلس معصية ولم ينكر عليهم يكون معهم في الوزر سواء، وينبغى أن ينكر عليهم إذا تكلموا بالمعصية وعملوا بها؛ فإن لم يقدر على النكير فينبغى أن يقوم عنهم حتى لا يكون من أهل هذه

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٤٠.

د. خالد بن راشد العبدان

الآية. وقد روي عن عمر بن عبد العزيز عَلَاللَهُ أنه أخذ قوما يشربون الخمر، فقيل له عن أحد الحاضرين: إنه صائم، فحمل عليه الأدب وقرأ هذه الآية: ﴿ إِنَّكُمُ إِذَا مِثْلُهُمُ ﴾ "(١).

وقال الشيخ عبدالرحمن السعدي عَلَيْهُ: "﴿ إِنَّكُو إِذَا مِثْلُهُمْ ﴾ أي: إن قعدتم معهم في الحال المذكور ﴿ مِثْلُهُمْ ﴾ لأنَّكم رضيتم بكفرهم واستهزائهم، والراضي بالمعصية كالفاعل لها. والحاصل أنَّ من حضر محلساً، يُعصى الله به فإنَّه يتعين عليه الإنكار عليهم، مع القدرة، أو القيام مع عدمها"(٢).

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن، ٢٦٨/٥.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في المسند، رقم ١٥٦٥١، ١٩/٢٣، وصححه الشيخ الألباني في إرواء الغليل، رقم ١٩/٢٣.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوى، ٢٠٤/٢٨.



فدل على تحريم الجلوس في مكان المنكر بدون إنكار له، وأنَّ من علامات الإنكار بالقلب المتضمن لأقل درجات الإيمان مفارقة مكان المنكر. والله أعلم

وعدم انصراف المسلم عن المكان الذي وقع فيه المنكر يعرضه للوم والعقوبة؛ ويجعله محل التهمة، وإن ادعى خلاف ذلك وحاول التخلص؛ ولهذا قيل: من أوقع نفسه مواقع التهم فلا يلومن من أساء به الظن، وإذا كان تجنب أصحاب المعاصي واحباً فتحنب أهل البدع والأهواء من باب أولى وأحرى (١).

ويجدر التأكيد على أن الحكم المذكور آنفاً في حق من لا يستطيع إنكار المنكر باليد أو باللسان، أما من يستطيع ذلك، ويأمن على نفسه الضرر فواجب عليه أن يقوم بالواجب ويمتشل الأمسر، ولسو تقاعس المصلحون عن الإنكار لفشت المنكرات، وعمت المعاصي والموبقات، ولهذا قال ابن عطية على أن النهي عن المنكر واجب لمن أطاقه، ولهى يمعروف، وأمن الضرر عليه وعلى المسلمين، فإن تعذر على أحد النهي لشيء من هذه الوجوه، ففرض عليه الإنكار بقلبه وألا يخالط ذا المنكر "(٢).

وقد نص أهل العلم على النهي عن حضور أماكن المنكسرات إلا لعذر شرعي، أو مصلحة راجحة، ولا يترك واجب الاحتساب لمجرد رؤية

<sup>(</sup>١) انظر: الجامع لأحكام القرآن للقرطبي، ٢٦٨/٥.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوحيز في تفسير الكتاب العزيز، ٣٦/٤، ٥٣٧.



المنكر، كما قال شيخ الإسلام ابن تيمية على اليس للإنسان أن يحضر الأماكن التي يشهد فيها المنكرات ولا يمكنه الإنكار، إلا لموجب شرعي، مثل أن يكون هناك أمر يحتاج إليه لمصلحة دينه أو دنياه ولا بد فيه مسن حضور، أو يكون مكرها (١).

"بل ورد في الحديث أن المستمع للغيبة أحد المغتابين فمن حضر الغيبة وجب عليه أحد أمور: الرد عن عرض أحيه ولو بإخراج من اغتاب إلى حديث آخر، أو القيام عن موقف الغيبة، أو الإنكسار بالقلب، أو الكراهة للقول. وقد عد بعض العلماء السكوت كبيرة لورود هذا الوعيد، ولدخوله في وعيد من لم يغير المنكر، ولأنه أحد المغتابين حكماً وإن لم يكن مغتاباً لغة وشرعاً "(1).

"وإذا كانت المصلحة في بقائه في الوسط الذي فشا فيه المنكر أرجح من المفسدة، ولم يخش على نفسه الفتنة؛ بقي بين مسن يرتكبون المنكر مع إنكاره حسب درجته، وإلا هجرهم محافظة على دينه"(").

إذاً فالأصل المنع من حضور الأماكن التي يوجد فيها منكرات إلا من حضر لموجب شرعى، ويتمثل ذلك فيما يلي:

الأول: من حضر لإنكار هذا المنكر.

الثاني: من حضر لحاجة دينية أو دنيوية لا بد فيها من حضوره.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي، ۲۳۹/۲۸.

<sup>(</sup>٢) سبل السلام شرح بلوغ المرام - محمد بن إسماعيل الصنعاني، ٤٠٠/٤، ٤٠١.

<sup>(</sup>٣) فتاوي اللحنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، ٢١/٣٣٥.





الثالث: من حضر مكرها، أو خائفاً من حصول ضرر على نفسه أو ماله فحضر ليدفع أعظم الفسادين بالتزام أدناهما.

قال شيخ الإسلام على الله عن حضور أماكن الفرحة التي فيها منكرات ولا يقدر على إزالتها: "ليس للإنسان أن يحضر الأماكن التي يشهد فيها المنكرات ولا يمكنه الإنكار، إلا لموجب شرعي، مشل أن يكون هناك أمر يحتاج إليه لمصلحة دينه أو دنياه لا بد فيه من حضوره، أو يكون مكرهاً"(1).

ومن هنا يعلم أن الجلوس في أماكن المنكرات على افتراض كراهية القلب لها مخالف لمفهوم الإنكار بالقلب الذي يعني اقتران البغض القلبي للمنكر، بالمفارقة الجسدية للمكان الذي يوجد فيه ذلك المنكر، مسالم يتعذر عليه مفارقة المكان كما ذكر سابقاً (٢).

### المطلب الرابع: أن يتمعَّر (٢) وجهه على أصحاب المنكرات:

الظاهر عنوان الباطن، فمن كره المنكر بقلبه عليه أن يبدي ذلك في وجهه، فيمعره ويقطبه في وجوه أصحاب المنكر إن لم يخش بأسهم، مع مراعاة حلب المصالح ودرء المفاسد.

وهذه العلامة من أقوى الدلائل على كراهية القلب لهذا المنكر، وقد يكون لها أثرها في إزالته بالكلية أو التقليل منه، لا سيما لمن كان في

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ٢٣٩/٢٨، وقواعد وضوابط فقه الدعوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية، ص ٢٩١، ٢٩٢.

 <sup>(</sup>٢) انظر في هذه المسألة: تذكرة أولي الغير بشعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر – الشيخ عبدالله بن صالح القصير، ص٤٨.

<sup>(</sup>٣) معَّر وجهه: غيره غيظًا فتمعر. القاموس المحيط – الفيروز آبادي، مادة (معر) ص٦١٤.



قلبه حياة وإيمان وإدراك للخطأ. ومعلوم أنه "لا يسقط الإنكار بالقلسب عن المكلف باليد أو اللسان أصلاً، إذ هو كراهة المعصية، وهو واحسب على كل مكلف، فإن عجز المكلف عن الإنكار باللسان وقدر علسى التعبيس والهجر والنظر شزراً لزمه، ولا يكفيه إنكار القلب، فإن خاف على نفسه أنكر بالقلب واجتنب صاحب المعصية. قال ابن مسعود على حاهدوا الكفار بأيديكم فإن لم تستطيعوا :إلا أن تكفهروا في وحوهم فافعلوا"(1).

ولهذا قرر العلماء أن من لم يكفّر الكفار أوشك في كفرهم فقد كفر مصداقاً لقوله تعالى: ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُ ﴾ (٢).

كما عدَّ الإمام محمد بن عبدالوهاب عَثَلَقَهُ ذلك من نواقض الإسلام حيث قال عَثَلَقَهُ: "من لم يكفر المشركين، أو يشك في كفرهم، أو صحح مذهبهم كفر" (٣).

لكن يتنبه من ينكر المنكر بقلبه في حال التعبيس وتقطيب الوحه أمام صاحب المنكر أن يراعي المصلحة الشرعية، وما يؤول إليه عمله، ومدى نفعه لصاحب المنكر، وأن يعلم أن الأصل في الإنكار هو اللين والرفق بفاعل المنكر؛ لأن المحتسب رحيم بالمحتسب عليه يريد الخير له، كما أن الشريعة جاءت بالرفق واللين في الدعوة إلى الله والأمر بالمعروف

<sup>(</sup>١) الموسوعة الفقهية الكويتية، ٢٥١/٦، وانظر: الزواجر عن اقتراف الكبائر، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) كتاب مجموعة التوحيد، ص٣٢.

والنهي عن المنكر، كما قال تعالى: ﴿ فَيِمَا رَحْمَةِ مِنَ اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ وَفِياً غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لِآنَفَتُوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (١). وفي الحديث عن عائشة عنى الرفق، زوج النبي أن رسول الله الله الله العنف، وما لا يعطي على ما ويعطي على العنف، وما لا يعطي على ما سواه (٢)، ولا يعدل عن الرفق إلى العنف إلا عند الضرورة، كما يحذر المنكر بقلبه من "أن يغضب فيبقى إنكاره لنصرة نفسه، أو يسترسل لما يحرم فينقلب الثواب عقاباً (٣)، وعن عائشة في أيضاً عن النبي قال: "إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا يترع من شيء إلا شانه (١)، فيؤكد على الأحذ بالرفق وعدم الاستعاضة عنه بغيره إلا عند الحاجة أو الضرورة، لا سيما إذا تبين للمحتسب أن فاعل المنكر فعله جهلاً منه، أو هوى وضعف إرادة، وكذلك الشأن في الوعظ والإرشاد أو التخويف، والعبرة بالمصلحة وتخليص فاعل المنكر من معصيته بأسهل ما يمكن (٥).

وهنا مسألة أحب الإشارة إليها تتعلق بما نحن فيه، وهمي أنه لا يشترط في الإنكار القلبي ظن التأثير، وفي هذه المسألة يقول الإمام الشوكاني عظائفه: "...وهذا تعرف أن اشتراط ظن التأثير إنما هو في

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الرفق، رقم ٢٥٩٣، ٢٠٠٤، ٢٠٠٤.

<sup>(</sup>٣) الزواجر عن اقتراف الكبائر، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل الرفق، رقم ٢٥٩٤، ٢٠٠٤/٠.

<sup>(</sup>٥) انظر: أصول الدعوة- د.عبدالكريم زيدان، ص١٩٩.



الإنكار باليد، ثم في الإنكار باللسان، وأما الإنكار بالقلب فهو فرض على كل مسلم، ولا يحتاج إلى تقييده بظن التأثير لأنه أمر كائن في القلب لا يظهر في الخارج ولا يحصل به تأثير"(١).

ومما يحسن التنويه عنه في هذا المقام، أن المنكر بقلبه يراعي حال المنكر قوة وضعفاً، فلا يصدر منه ما يشعر فاعل المنكر بعظهم الذنب وكبره وهو ليس كذلك، وأن يراعي عدم تنفير فاعل المنكر، وإنما يشعره على إنكاره لذلك المنكر عما يناسب الحال، ويسؤدي إلى شمعور فاعل المنكر بخطئه وتقصيره، وقد يكون في ذلك تأليف لقلبه، وترغيب له في الخير، وتنبيه على الخطأ بأسلوب حسن وحكيم يزول به المنكر بسلا منكر.

وإذا كان المرء مأموراً بأن يقول التي هي أحسن، فمطلوب منه أن تظهر عليه علامات الإنكار القلبي بالتي هي أحسن؛ لأن المقصود زوال المنكر أو التخفيف منه ما أمكن، لا حصول الحرج على المنكر عليه، أو إحداث الضيق في قلبه، وإدخال الشقاء إلى نفسه، والأمور بمقاصدها، فقد يقصد المنكر مضايقة فاعل المنكر بنظراته الحادة، وتمعر وجهه انتقاماً منه وإحراجاً له أمام الناس؛ فيعاقب بنقيض قصده، والحكمة مطلوبة على كل حال، والله المستعان.

<sup>(</sup>١) السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، ٥٨٧/٤ .



## المبحث الثالث ثمرات الإنكار القلبي

الإنكار القلبي من الأوامر الشرعية التي يترتب على امتثالها والقيام هما ثمرات وفوائد حليلة؛ ذلك أن الله تعالى قد وعد من امتثل أمره بالجزاء الحسن، والعاقبة الحميدة، فقال سبحانه: ﴿ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتَهِكَ مَعَ اللّهِ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّئَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينُ وَحَسُنَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيِّئَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينُ وَحَسُنَ أَوْلَئَيْكَ رَفِيقًا ﴾ (١) ويمكن بيان هذه الثمرات من خلال المطالب التالية:

#### المطلب الأول: تحقيق امتثال أمر الله تعالى ورسوله ﷺ:

إن إنكار المنكر كما سبق من الواجبات الشرعية، والقيام به يعد امتثالاً لأمر الله تعالى، وأمر رسوله على حيث أمر الله تعالى بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، بقوله سبحانه: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يُدّعُونَ إِلَى المعروف والنهي عن المنكر، بقوله سبحانه: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يُدّعُونَ إِلَى المُعروف والنهي عن المنكر، بقوله سبحانه: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أَلْمُقْلِحُونَ ﴾ (١٠ الحَيْر وَيَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنكرِ وَأُولَتِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴾ (١٠ وقال على ومن أنكر بقلبه فقد أدى ما أمر الله تعالى به ورسوله على وحصل بذلك على وصف التقوى.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٦٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.



#### المطلب الثاني: حصول الفلاح والثواب للقائم بالإنكار القلبي.

وعد الله تعالى من أمر بالمعروف ولهى عن المنكر بالفلاح، فقال سبحانه: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْحَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيَأْمُرُونَ مِلْهُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُ وَنَ عَنِ اللهُ عَلَيْهِ وَاللهِ عَلَيْهِ وَيَعْمُونَ عَنِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَيَعْمُونَ عَنِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَيَعْمُونَ عَنِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَنِ اللَّهُ عَلَيْكُونَ وَلَكُونَ عَنِ اللَّهُ عَلَوْنَ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْمُ وَاللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عِلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلْمُ عَلَالِهُ عَلَى عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَى عَلَيْكُونُ عَلَّالِكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُ عَلَالِكُونُ عَلَالِكُ عَلَى عَلَالِكُونُ ع

أي " المدركون لكل مطلوب، الناجون من كل مرهوب. ويدخل في هذه الطائفة أهل العلم والتعليم، والمتصدون للخطابة ووعظ الناس، عموماً وخصوصاً، والمحتسبون الذين يقومون بإلزام الناس بإقامة الصلوات، وإيتاء الزكاة، والقيام بشرائع الدين، وينهو لهم عن المنكرات، فكل من دعا الناس إلى خير على وجه العموم، أو على وجه الخصوص، أو قام بنصيحة عامة أو خاصة، فإنه داخل في هذه الآية الكريمة "(٢).

وقد أمر الله تعالى بالتقوى حسب الاستطاعة، ومن فعل ما يجب قدر استطاعته فإنه مأجور، ومن عجز عن فعل ما أمر به فهو معذور؛ لقوله تعالى: ﴿ فَٱنْقُوا ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ (٣)، وجاء في السنة قوله ﷺ: "ما لهيتكم عنه فاجتنبوه، وما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم". (١)

وحصول الفلاح ثمرة عظيمة من ثمرات الإنكار القلبي، وحسري بالمؤمن ألا يفرط في هذا الثواب العظيم في مقابل عمل يسير لا يكلفـــه

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن، الشيخ عبدالرحمن السعدي، ص١١٢.

<sup>(</sup>٣) سورة التغابن، الآية ١٦.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه .



عناء ولا مشقة، ولكنه عنوان الإيمان والتقوى، "ويلاحظ هنا أن الشواب يكون كاملاً إن شاء الله تعالى إذا كان المحتسب ينكر المنكر بقلبه، ويكرهه كراهية تامة، ويفعل لإزالته بقدر استطاعته"(١).

### المطلب الثالث: أن القائم بالإنكار القلبي يطلق عليه وصف الإيمان

وهذا من أعظم الثمرات وأجلها؛ لأن المسلم يخشى أن يسلب وصف الإيمان منه، وما دام اسم الإيمان باقياً في حق المنكر بقلبه فهذا مطلب عظيم، وتسميته بأضعف الإيمان دليل على ذلك، كما أن وصفه بأنه ليس وراءه مسن الإيمان حبة خردل يعني بقاء الإيمان في حق القائم به، "وقوله في في الذي ينكر بقلبه: "وذلك أضعف الإيمان"، يدل على أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من خصال الإيمان، ويدل على أن من قدر على خصلة من خصال الإيمان، ويدل على أن من قدر على خصلة من خصال الإيمان.

#### المطلب الرابع: براءة الذمة.

بقيام المؤمن بالإنكار القلبي الذي لا يسعه القيام إلا به، تحصل له براءة الذمة من ترك الإنكار، وهذا من أعظم الثمرات والمقاصد الشرعية، لا سيما لمن لم يقدر على إنكار المنكر بيده أو بلسانه، إذ بكراهية القلب للمنكر تبرأ ذمة المحتسب فعن العُرْس بن عميرة الكندي عن النبي المناسلة في الأرض كان من شهدها فكرهها – وقسال قال: "إذا عُمِلتِ الخطيئة في الأرض كان من شهدها فكرهها – وقسال

<sup>(</sup>١) أصول الدعوة- د.عبدالكريم زيدان، ص١٩٧٠.

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم - ابن رجب ٢٥٣/٢.



مرة: أنكرها - كان كمن غاب عنها، ومن غاب عنها فرضيها كان كمن شهدها"(١).

قال الشيخ أبو الطيب آبادي عَلَاقَهُ في معنى قوله "كمسن غساب عنها": "أي في عدم لحوق الإثم له، وهذا في من يعجز عن إزالتها بيده ولسانه، والأفضل أن يضيف إلى القلب اللسان فيقول: اللهم هذا منكر لا أرتضيه قاله العزيزي"(٢).

وقال الحافظ ابن رجب على "فمن شهد الخطيئة فكرهها في قلبه كان كمن لم يشهدها إذا عجز عن إنكارها بلسانه ويده، ومن غاب عنها فرضيها كان كمن شهدها وقدر على إنكارها ولم ينكرها، لأن الرضا بالخطايا من أقبح المحرمات ويفوت به إنكار الخطيئة بالقلب، وهو فرض على كل مسلم، لا يسقط عن أحد في حال من الأحوال"(٢).

ولا يقتصر على الإنكار القلبي إلا ضعيف الإيمان، لكن إنكاره بالقلب مع عدم استطاعة الإنكار باليد أو اللسان مسقط للإثم عنه (1).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب الملاحم، باب الأمر والنهي، رقم ١٥٢٥، ١٥/٤، وحسنه الشيخ الألباني في صحيح الجامع، رقم ٦٨٩، ١٧٩/١.

<sup>(</sup>٢) عون المعبود شرح سنن أبي داود، ٣٣٦/١١.

<sup>(</sup>٣) حامع العلوم والحكم، ٢٤٥/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: تنبيه الغافلين، ص٢٦.



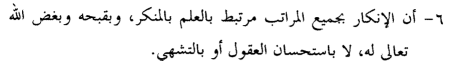
#### الغاتبة

الحمد الله الذي بنعمته تتم الصالحات أما بعد:

فقد يسر الله – بمنه وكرمه – إتمام هذا البحث، وأرجو أن أكون موفقاً ومسدداً في عرض مسائله، والاستدلال، وحسن العرض، وقد توصلت من خلال البحث إلى عدد من النتائج، من أهمها:

- ١- عظم مترلة الإنكار القلبي، وأنه فرض عين لا يسقط عن أحد من المكلفين
   ١- عظم مترلة والسان.
- ٢- أن المقصود من كون الإنكار القلبي أضعف الإيمان، أنه أقل ثمرة، والمقصود بأن ليس وراءه من الإيمان حبة خردل، أنه لم يبق بعد هذا الإنكار ما يدخل في الإيمان حتى يفعله المؤمن، بل الإنكار بالقلب آخر حدود الإيمان، وهذا يؤكد على المؤمن العناية بتحقيقه، وعدم الإخلال به .
- ٣- أن الإنكار القليي إذا أطلق فإنه يعني كراهية الفعل بالقلب،
   واستقباحه، وعدم الرضا به، وإن لم يحصل تغيير له.
- ٤- أنه مع إمكان الإنكار باليد أو اللسان فلا يجوز العدول إلى الأدبى
   حتى يستوفي الأعلى، ومن ذلك الإنكار القلبي فإنه لا يلجأ إليه إلا
   عندما لا يتمكن من الإنكار باليد أو باللسان.
- ٥- كون الإنكار باليد هو أعلى المراتب، لا يعني أن يبدأ به على الإطلاق، وإنما المقصود أنه أعلى منازل الإنكار وأعظمها، أما البدء في الإنكار فإنه يكون بالتعريف، وبيان المنكر قبل تغييره باليد.





- ۷- أن للإنكار القلبي ضوابط لا بد من تحققها، منها كراهة المنكر
   وبغضه، وحصول ما يدل على كراهية المنكر، مع مفارقة مكان
   المنكر إن لم يترتب على مفارقته منكر أكبر منه.
- ٨- أن للإنكار القلبي ثمرات عديدة يجنيها القائم به من أهمها: حصول
   الأجر، وبراءة الذمة، وأنه يطلق على صاحبه وصف الإيمان.

وقد خلصت في نهاية هذا البحث إلى جملة من التوصيات، وتتمثل فيما يلي:

- ١- الحاجة إلى مزيد من الدراسات التأصيلية في مجال الأمر
   بالمعروف والنهي عن المنكر؛ لتجلية كثير من المسائل العلمية
   في هذا المجال، ومنها ما يتعلق بضوابط الإنكار القلبي.
- ٢- دعوة الأقسام المتخصصة في الدعوة والحسبة ومراكز البحوث الدعوية إلى جمع وتصنيف الدراسات والأبحاث العلمية المتعلقة عراتب الاحتساب، والوصول إلى منهج شرعي واضح في التطبيق العملي لها.



#### المراجع

- الآداب الشرعية، أبو عبدالله محمد بن مفلح المقدسي، تحقيق وتخريج: شعيب الأرنؤوط، وعمر القيام، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٦هـــ-١٩٩٦م.
- إرواء الغليل في تخريج أحاديث منار السبيل، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، بإشراف زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت ط٢، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- الاستقامة شيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: د. محمد رشاد سالم، إدارة الثقافة والنشر بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ط۲، ۱٤۱۱هـــ-۱۹۹۱م.
- ٤. أصول الدعوة د.عبدالكريم زيدان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- و. إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن قيم الجوزية، تعليق وتخريج:
   مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن الجوزي، السعودية، ط١،
   ٢٣٣هـــ.
- 7. اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم، شيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق وتعليق: د. ناصر بن عبدالكريم العقل، ط١، ٤٠٤هـ، بدون دار نشر.





- بصائر ذوى التمييز في لطائف الكتاب العزيز، مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، تحقيق: عبدالعظيم الطحاوي، المكتبة العلمية، بيروت، بدون طبعة ولا تاريخ.
- التحفة الربانية في شرح الأربعين حديثاً النووية، ومعها شرح الأحاديث التي زادها ابن رجب الحنبلي، الشيخ إسماعيل بن محمد الأنصاري، طبع على نفقة محمد عبدالرؤوف المليباري، صاحب المكتبة السلفية بالرياض، مطبعة المدنى، مصر، ط٢، ١٣٨٠ه...
- ٩. تذكرة أولى الغير بشعيرة الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، الشيخ عبدالله القصير، دار العاصمة، الرياض، ط١، ١٤١١هـــ.
- ١٠. تطهير الاعتقاد عن أدران الإلحاد، الإمام محمد بن إسماعيل الصنعاني، دار الحكمة للطباعة والنشر، سورية، ط١، ٥٢٤ ١ه ١٩٩٤م.
- ١١. تنبيه الغافلين عن أعمال الجاهلين وتحذير السالكين من أفعال الهالكين، محيى الدين أبو زكريا أحمد بن إبراهيم ابن النحاس الدمشقي، دار الكتب العلمية، بيروت، بدون طبعة ولا تاريخ.
- ١٢. تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، الشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي، عناية: د. عبدالرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٧هـــ ١٩٩٦م.
- ١٣. جامع العلوم والحكم أبو الفرج عبدالرحمن ابن رجب، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٤، ١٤١٣هـــ ١٩٩٣م.



- ١٤. الجامع لأحكام القرآن، أبو عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣هـــ-١٩٩٣م، بدون طبعة.
- 10. الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح، شيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق وتعليق: د. علي بن حسن بن ناصر، و د. عبدالعزيز بن إبراهيم العسكر، و د. حمدان بن ناصر الحمدان، دار العاصمة، الرياض، ط١، ٤١٤ه.
- 17. حاشية الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية، الشيخ محمد بن أحمد بن سالم السفاريني النابلسي الحنبلي، بقلم الشيخ: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي الحنبلي، ط٣، ١٤٢٥هـ، بدون دار نشر.
- 11. الحسبة في العصر النبوي وعصر الخلفاء الراشدين عَقَظ، در فضل إلهي، دار ترجمان الإسلام، باكستان، ط١، ١٤١٠هـــ--١٩٩٩م.
- ۱۸. درجات تغییر المنکر، د. عبدالعزیز المسعود، دار الوطن، ط۱، ۱۸. درجات تغییر المنکر، د. عبدالعزیز المسعود، دار الوطن، ط۱، ۱۸. درجات تغییر المنکر، د. عبدالعزیز المسعود، دار الوطن، ط۱،
- ١٩. الدرر السنية في الأجوبة النجدية، جمع: الشيخ عبدالرحمن بن
   محمد بن قاسم، ط١، ٢٠٠١هـــ-١٩٩٩م، بدون دار نشر.
- ۲۰ دلیل الفالحین لطرق ریاض الصالحین محمد بن علان الصدیقی، دار الفکر، بیروت، بدون طبعة و لا تاریخ.





- ٢١. الزواجر عن اقتراف الكبائر، أبو العباس أحمد بن حجر المكى الهيتمي، دار المعرفة، بيروت، بدون طبعة ولا تاريخ.
- ٢٢. سبل السلام شرح بلوغ المرام من جمع أدلة الأحكام، محمد بن إسماعيل الصنعاني، صححه وعلق عليه وخرج أحاديثه: فواز أحمد زمزلي، وإبراهيم محمد الجمل، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٦، ٢١٤١ه ــ - ١٩٩١م.
- ٢٣. سنن أبي داود، أبو داود سليمان بن الأشعث السحستان، إعداد وتعليق: عزت عبيد الدعاس، وعادل السيد، دار الحديث للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ط١، ١٣٩٤-١٩٧٤م.
- ٢٤. السيل الجرار المتدفق على حدائق الأزهار، محمد بن على الشوكاني، تحقيق: محمود إبراهيم زايد، دار الكتب العلمية، بيروت، بدون طبعة ولا تاريخ.
- ٢٥. شرح الأربعين النووية، الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين، دار الثريا للنشر، طبع بإشراف مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية، ط١، ٤٢٤ هـــ-٣٠٠٢م.
- ٢٦. صحيح البخاري البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري، تحقيق: الشيخ عبدالعزيز بن باز، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٤١١هــ-. 1991
- ٢٧. صحيح الجامع الصغير وزيادته، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، أشرف على طبعه زهير الشاويش، المكتب الإسلامي، بيروت، ط٣، ٨٠٤١هـ - ١٩٨٨م.



- ٢٨. صحيح سنن ابن ماجه، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني، بتكليف من مكتب التربية العربي لدول الخليج، إشراف زهير الشاويش، توزيع المكتب الإسلامي، بيروت، ط٣، ١٤٠٨هـ - AAP15.
- ٢٩. صحيح مسلم بشرح النووي، أبو زكريا يجيى بن شرف النووي، مؤسسة قرطبة، ط١، ١٤١٢هـــ-١٩٩١م.
- ٣٠. صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري، تحقيق: محمد فؤاد عبدالباقي، دار إحياء التراث، بدون طبعة ولا تاريخ.
- ٣١. عون المعبود شرح سنن أبي داود، أبو الطيب العظيم آبادي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٠هـــ-١٩٩٠م.
- ٣٢. غذاء الألباب شرح منظومة الآداب، الشيخ محمد السفاريني الحنبلي، مؤسسة قرطبة، ط٢، ١٤١٤هـــ ١٩٩٣م.
- ٣٣. فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، جمع وترتيب: أحمد بن عبدالرزاق الدويش، رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، الرياض، ط١، ١٤١٩هــ-١٩٩٨م.
- ٣٤. فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن على بن حجر العسقلاني، حقق أصلها الشيخ عبدالعزيز بن باز، ورقم كتبها وأبوابما وأحاديثها: محمد فؤاد عبدالباقي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٠هـــ - ١٩٨٩م.





- ٣٥. الفتح الرباني في ترتيب مسند الإمام أحمد بن حنبل الشيباني، مع مختصر شرحه بلوغ الأماني من أسرار الفتح الرباني، أحمد عبدالرحمن البنا، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون طبعة و لا تاريخ.
- ٣٦. القاموس المحيط، محدالدين محمد بن يعقوب الفيروز آبادي، تحقيق مكتب التراث في مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٣، 11318-7991.
- ٣٧. قواعد وضوابط فقه الدعوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية دراسة فقهية، عابد بن عبدالله الثبيتي، دار ابن الجوزي، الرياض، ط١، ۸ . ۱ ه . . .
- ٣٨. الكبائر، الإمام محمد بن عبدالوهاب، حققه وحرج أحاديث وعلق عليه: أ.د. باسم فيصل الجوابرة، دار الصميعي للنشر والتوزيع، الرياض، ١٤١٦هـــ-١٩٩٦م.
- ٣٩. كتاب الكبائر، الحافظ أبو عبدالله محمد بن أحمد، تحقيق وتعليق: محيى الدين نجيب، وقاسم النوري، ط٢، ١٤٢٤هــ-٢٠٠٣م، بدون دار نشر.
- ٤٠. كتاب مجموعة التوحيد، تأليف أئمة الهدى شيخي الإسلام: أحمد بن تيمية، ومحمد بن عبدالوهاب، دار اليقين للنشر والتوزيع، ط٢، ١٤١٤هـــ-١٩٩٣.





- 13. كشف المشكل من حديث الصحيحين، أبو الفرج عبدالرحمن بن الجوزي، دار الوطن، الرياض، ط١، ١٤١٨هـــ-١٩٩٧م.
- 27. مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، جمع وترتيب: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، وساعده ابنه محمد، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة، ١٤١٦هـــ-١٩٩٥م، بدون رقم طبعة.
- ٤٣. المجموعة العلمية، الشيخ بكر أبو زيد، دار العاصمة، الرياض، ط١، ٢١٦ هـ...
- 23. محاضرات في العقيدة والدعوة، الشيخ صالح بن فوزان الفوزان، طبع بإشراف رئاسة إدارة البحوث العلمية و الإفتاء، الرياض، ط١، ٢٢٢ه...
- 23. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ابن عطية الأندلسي، تحقيق وتعليق: عبدالله بن إبراهيم الأنصاري، والسيد عبدالعال السيد إبراهيم، ومحمد الشافعي صادق العناني، الدوحة ط١، السيد إبراهيم، ومحمد الشافعي صادق العناني، الدوحة ط١،
- 27. مختار الصحاح محمد بن أبي بكر الرازي، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط١، ١٩٨٣م.





- ٤٨. المرأة المسلمة المعاصرة إعدادها ومسؤوليتها في الدعوة د.أحمد بن محمد أبابطين، دار عالم الكتب الرياض، ط٣، ١٤١٢هـ-۱۹۹۳م.
- ٤٩. مسند الإمام أحمد بن حنبل، إشراف د. عبدالله التركي، وتحقيق عدد من المحققين، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤١٦هـ . 1997
- .٥. معاملة الحكام في ضوء الكتاب والسنة عبدالسلام بن برجس بن ناصر آل عبدالكريم، دار السلف للنشر والتوزيع، الرياض، طع، ١٦١٦هـــ-١٩٩٥م.
- ٥١. المفردات في غريب القرآن- أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، تحقيق: محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت، بدون طبعة ولا تاريخ.
- ٥٢. الموسوعة الفقهية الكويتية، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية بالكويت، طباعة ذات السلاسل، الكويت، ط٢، ١٤٠٦هـ-۲۸۹۱م.
- ٥٣. النهاية في غريب الحديث والأثر، مجد الدين أبو السعادات ابن الأثير الجزري، المكتبة العلمية، بيروت، بدون طبعة ولا تاريخ.

# فهرس الموضوعات





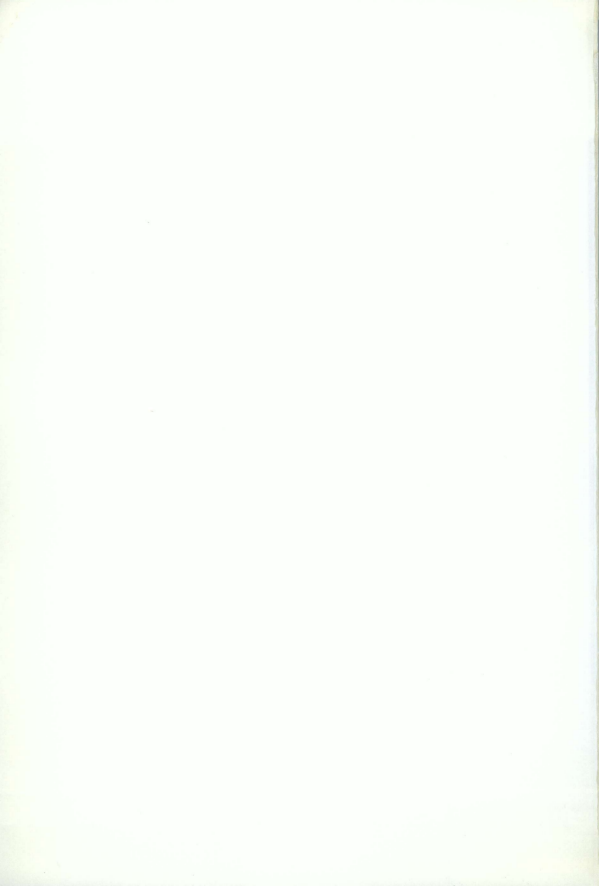
| الصفحة | الموضوعات                                                    | A |
|--------|--------------------------------------------------------------|---|
| ٥      | السمات الفكرية والتكوين المعرفي لدعاة الباطل المعاصرين       | , |
|        | (د.محمد بن خالد البداح)                                      |   |
| ٥٩     | مبادئ إدارة الجودة الشاملة في العمل الدعوي المؤسسي           | ۲ |
|        | (د. لولوة بنت سليمان الغنام)                                 |   |
| 170    | زينة المرأة الداعية وضوابطها الشرعية                         | ٣ |
|        | (د.أسماء بنت عبدالعزيز الداود)                               |   |
| 197    | المسؤولية الدعوية تجاه حماية الشباب من الفتن في العصر الحاضر | ٤ |
|        | (د. الجوهرة بنت صالح الطريفي)                                |   |
| 410    | ضوابط الإنكــــــــــــــــــــــــــــــــــــ              | 0 |
|        | (د.خالد بن راشد العبدان)                                     |   |
| 710    | فهرس الموضوعات                                               | ٦ |











## أهداف الجمعية السعودية للدراسات الدعوية

- القمية الفكر العلمي في مجال الدراسات الدعوية والعمل على تطويره وتنشيطه.
  - تحقيق التواصل العلمي لأعضاء الجمعية.
- تقديم الاستشارات العلمية في مجال الدراسات الدعوية.
  - ٢> تطوير الأداء العلمي والمهني لأعضاء الجمعية.
- ه> تيسير تبادل الإنتاج العلمي والأفكار العلمية في مجال الدراسات الدعوية بين الهيئات والمؤسسات المهنية

داخل الملكة وخارجها.



