الجمعية السعودية للدراسات الدعوية



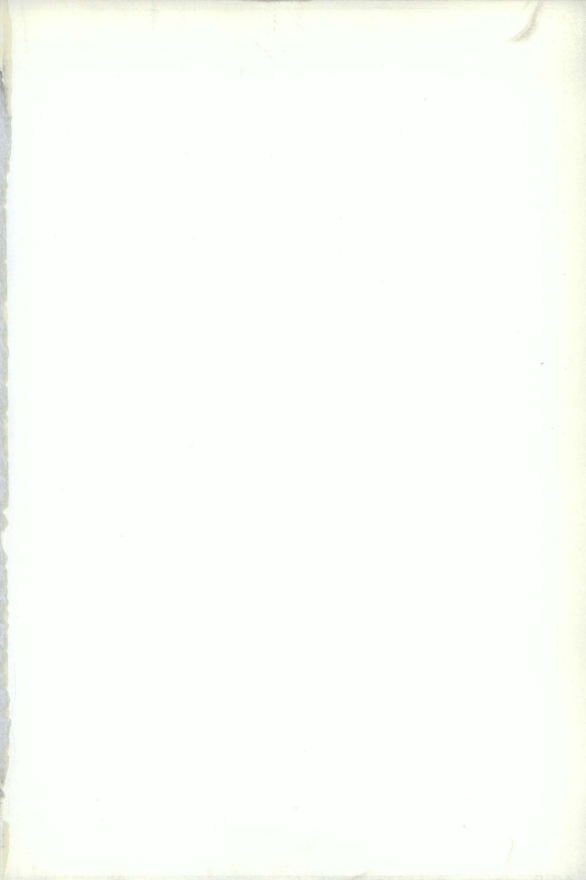
الجمهية السغودية للدراسات الدعوية

# مجلة الدراسات الدعوية بعد عليد بعكيد

بصيرة



العدد الرابع محرم ١٤٣٢ هـ



المملكة العربت السعودية وزارة التعليم العالي جلعة (للإما) محدّب ريوو (للارلاسية

الجمغية السغودية للدراسات الدعوية



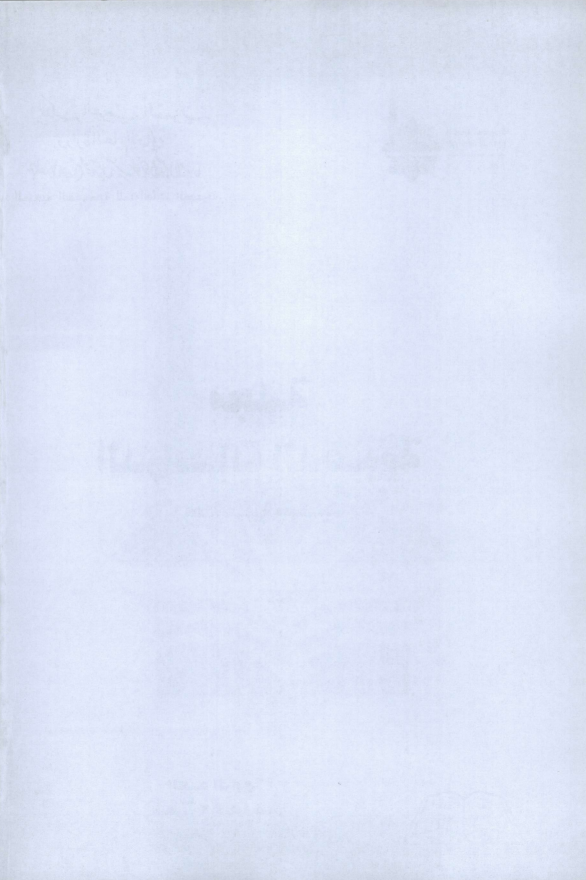
الجمعية السعودية للدر اسات الدعوية

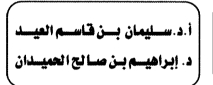
## مجلة الدراسات الدعوية مجلد عليد محمد

بصيرة



العدد الرابع محرم ١٤٣٢ هـ



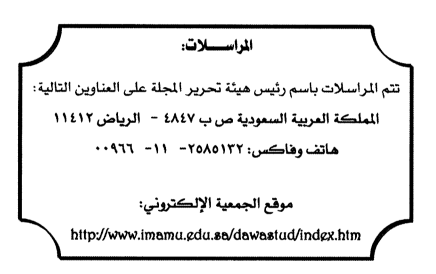




ردمڪ: ٣٨٨٤ ـ ١٦٥٨ ايداع: ١٢٩ / ١٤٢٩















مُعْكَلُمْت

الحمد لله الواحد الأحد والصلاة والسلام على من بعث رحمة وهداية ونوراً للعالمين، وبعد:

يُواجه الداعي إلى الله تعالى في مسيرته عقبات كؤود، ومع تعقد الحياة المعاصرة، ووصول الفكر الإنساني إلى مرحلة خطيرة من التعقيد والتشتت والانشطار إلى فروع وجزئيات غاية في التداخل والتشابك .. مع كل ذلك يجد الداعية نفسه أمام تحديات كثيرة فيقلب نظره هنا وهناك بحثاً عن منهج دقيق وأسلوب واضح مبين يقع في قلوب وعقول المدعوين.

ولا محيص أن يلتمس الداعية طلبته وغايته عند هداة البشرة من الرسل والأنبياء وهم الذين سبقوه في هذا المضمار المقدس، ولا ريب أن يتوقف الداعية ملياً عند أولى العزم من الرسل يرى منهجهم الدعوي، هيفهمه ويتمثله ويستضيء به في أداء واجبه وتبليغ رسالته التي حملها عن مصابيح الهداية ممن سبقوه في ذلك.

ومن المناهج الدعوية الشديدة الثراء منهج موسى المنهج ي دعوة فرعون .. فقد بعث المنهج إلى بني إسرائيل، وأرسل إلى فرعون حاملاً معه دعوته إلى الإيمان، وقد كان فرعون جباراً في الأرض يسوم بني إسرائيل سوء العذاب؛ فهل يقبل دعوة موسى وينقاد إليه وهو من سلالة هؤلاء المستضعفين؟ أم ماذا يفعل معه؟ وموسى المنه: : كيف يدعو هذا الطاغية؟ وما هي الأساليب الدعوية التي ستستعمل معه ..؟! وكيف يؤدي واجبه؟! وهل كان له منهجية واضحة في ذلك؟! ولعلي أوجز



أهمية الموضوع في أن تناول منهج موسى الله في دعوة فرعون من الموضوعات المهمة للغاية و الجديرة بالبحث لمعرفة كيفية دعوة الجبابرة المتكبرين في الأرض، وما هي الخطة المنهجية في التعامل معهم لإبلاغهم بالدعوة حرصاً على إيمانهم بها، أو على الأقل لتحييدهم ومنع مصادمتهم معها أو وقوفهم في طريقها.

ويمكن للباحث الوقوف على أبرز أهداف البحث، ومن أهمها :

- معرفة أهداف دعوة موسى التلفظ لفرعون.
  - ۲- معرفة وسائل دعوة موسى المن لفرعون.
- ٣- معرفة أساليب دعوة موسى المع لفرعون.
  - ٤- معرفة أسس دعوة موسى المنافع لفرعون.
- معرفة المعوقات التي واجهت دعوة موسى التلفظ لفرعون.
- ٦- الخروج بالدروس المستفادة من دعوة موسى لفرعون، وكيفية الإفادة منها في واقعنا المعاصر اليوم، خاصة عند تعامل الدعاة مع من فيهم استعلاء وتكبر، أو حين نسقط ذلك على تعامل الأمة المسلمة والحضارة الإسلامية اليوم مع الحضارة الغربية المستعلية في الأرض.

ويمكن تقسيم البحث على النحو الآتي : التمهيد : ترجمة نبي الله موسى التقلاق ويشتمل على ثلاثة مطالب: المطلب الأول : ولادته ونسبه والظروف التي نشأ فيها. المطلب الثالث : إعداد موسى التقلاق الرسالة وتكليفه بها. المبحث الأول: دعوة موسى القلاق لفرعون، ويشتمل على مطلبين :



المطلب الأول : أهداف دعوة موسى الظناة لفرعون.

المطلب الثاني: مراحل دعوة موسى المن للمرعون، ويشتمل على فرعين: فرعين:

الفرع الأول: مرحلة تقرير الرسالة. الفرع الثاني: مرحلة تقرير العقيدة. المبحث الثاني: الأسس المنهجية التي قامت عليها دعوة موسى المَكِلاً لفرعون.

المبحث الثالث: وسائل وأساليب دعوة موسسى التخفي لفرعون وخصائص ذلك.

ويشتمل على ثلاثة مطالب : المطلب الأول : وسائل دعوة موسى المليلا لفرعون. المطلب الثاني : أساليب دعوة موسى المليلا لفرعون. المطلب الثالث : خصائص أساليب دعوة موسى المليلا لفرعون. المبحث الرابع: تأملات في دعوة موسى المليلا لفرعون، ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: معوقات استجابة فرعون لدعوة موسى المنع . المطلب الثاني: نتائج دعوة موسى المنع لفرعون.

المطلب الثالث: الدروس المستفادة من دعوة موسى التلكة لفرعون في عصرنا الحاضر.

الخاتمة: وفيها النتائج والتوصيات.

هذا وبالله التوفيق ومنه الخير الرشاد .. وهو سبحانه الهادي إلى سواء السبيل.



التمهيد

ترجمة نبي الله موسى الظفظ

ويشتمل على ثلاثة مطالب :

المطلب الأول

ولادته ونسبه والظروف التي نشأ فيها

ولادته :

ولد موسى المن في جو عاصف وفترة عصيبة اضطهد فيها الإسرائيليون وذاقوا فيها الذل والهوان بأقسى ألوانه من فرعون مصر.

وقد ولد التلك من أبوين إسرائيليين في بيت أبيه وأمه في مصر في هذه الفترة الحالكة من تاريخ بني إسرائيل، وقيل: إن الولادة كانت على يد قابلة مصرية تغلغل حب موسى في قلبها منذ شاهدت فيه من أنوار وجلال النبوة، ومن ثمَّ أخفت نبأه، ولم يتسرب خبره إلى فرعون عدو الأطفال الذكور من بني إسرائيل والحريص على قتلهم<sup>(۱)</sup>.

نسبه :هو موسى بن عمران بن قاهث بن عاذر بن لاوي بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليهم السلام<sup>('')</sup>.

#### ويرى الباحث :

أن هناك خلطاً بين اسم موسى وبين نسبه، وربما صدر هذا

<sup>(</sup>١)انظر: منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى في الدعوة إلى الله وأثرها في مجال الدعوة الإسلامية في العصر الحاضر ، عرفة سالم حسن سيف الدين ، رسالة ماجستير لم تطبع بعد حسب علم الباحث ، كلية الدعوة ، القاهرة ، ١٤٠٨هـ بتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) قصص الأنبياء، الحافظ ابن كثير، ٢٥٧/٢، تحقيق: محمد أحمد عبد العزيز، القاهرة، دار الحديث. وانظر: البداية والنهاية، الحافظ ابن كثير، تحقيق: دعبدالله التركي، ٢١/٢، ط١، (مصر الجيزة، دار هجر، ١٤١٧هـ)وانظر: المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي، تحقيق محمد و مصطفى عبد القادر عطا، ٢٣١/١، مل١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٢هـ).



الخلط عن سوء نية وتعمد لدى بعض المستشرقين من النصارى الذين ينكرون نبوة موسى أصلاً، ويتهمون القرآن الكريم بأنه اخترع هذه القصة لممالئة يهود المدينة طمعاً في إسلامهم عندما يستمعون إلى كلام المسلمين وأنهم أبناء عمومة معهم فالعرب أحضاد إسماعيل واليهود أحفاد إسحاق بن إبراهيم.

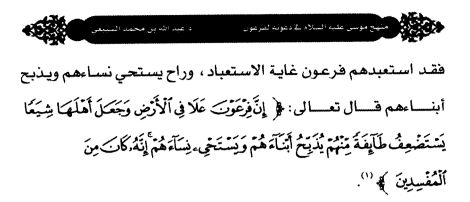
ولا يخفى ما في ذلك من تزوير للتاريخ وتشويه للحقائق يبعث عليه حقد أعمى على الإسلام والمسلمين. والصحيح - والله تعالى أعلم - أن (موسى) اسم مصري، وقد أطلقت على موسى المناه التسمية في بيت فرعون بعد التقاطه من الماء، فهذه التسمية إذن «من واقع التقاطه من بين السماء والشجر فليست من أمه ولا من أبيه»<sup>(1)</sup>.

والخلاصة أن الثابت من آي الذكر الحكيم أن موسى من بني إسرائيل، وأن أمه خافت عليه من فرعون الطاغية المترصد لذكور بني إسرائيل، فأوحى الله إليها أن تلقيه في الماء فوضعته في التابوت وألقته في الماء فالتقطه آل فرعون وأسموه موسى، قال تعالى: ﴿ وَأَوَحَيْنَآ إِلَى أُمَر مُوسَى أَنَ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَاخِفْتِ عَلَيْهِ فَكَآلِقِيهِ فِي ٱلْيَمِ وَلَا تَحَالى: ﴿ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن ٱلْمُرْسَلِين ﴿ فَأَلْنَقَطَهُ مَا أَلْ فِرْعَوْن لِيَحَوُنَ لَهُمَ عَدُوًا وَحَزَنًا إِنَ فِرْعَوْن وَهُنَدَن وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَنطِعِين ﴾ ("). الظروف التي ولد فيها :

ولد موسى المع في ظروف قاسية للغاية حاقت ببني إسرائيل،

(٢)الآيات: ( ٧- ٨)من سورة القصص.

موسى الكليم والهدف من ذكر قصصه في القرآن، د.أبو ضيف مجاهد حسن، رسالة دكتوراه، أصول الدين، القاهرة، ص١٧.



(١)الآية: (٤) من سورة القصص.



#### المطلب الثاني

#### صفات موسى الظيئة التي أهلته للدعوة

اتصف موسى الطِّيَّة بمجموعة من الفضائل والصفات التي أهلته لتحمل أعباء الرسالة، ومن هذه الصفات:

- (٣)الآية: (٩٢) من سورة البقرة.
- (٤)جامع جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري، ٤٢١/١، بدون ذكر رقم الطبعة، (بيروت، دار الفكر، ١٤٠٨هـ).

<sup>(</sup>١) النبوة والأنبياء، محمد علي الصابوني، الطبعة الثانية، الرئاسة العامة لشؤون الحرمين الشريفين، ١٤٠٠هـ.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن جرير بن يزيد ، أبو جعفر الطبري ، الإمام المجتهد ، صاحب التصافيف، منها بجامع البيان عن تأويل آي القرآن ، وتاريخ الرسل والملوك ، ولد سنة ٢٢٤هـ وتوفي سنة ١٦٣هـ ، انظر تناريخ بغداد أو مدينة السلام ، لأبي بشر أحمد بن علي الخطيب البغدادي ، ١٦٢/٢ - ١٦٩ ، بدون ذكر رقم الطبعة (بيروت، دار الكتب العربي ، بدون سنة النشر)



إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ٢

دالفيند الله من محمد الس

- (١) الآية:(١٠٤)من سورة الأعراف.
  - (٢) الآية:(٣٩)من سورة الأحزاب.
- (٢) إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، محمد بن محمد العمادي أبو السعود، ١٠٦/٧ ، بدون ذكر الطبعة، ( بيروت، دار إحياء التراث العربي مدينة النشر ، بدون تاريخ النشر )
  - (٤) منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ص١٩٠.
    - (٥) الآية: (٢٥- ٢٧) من سورة طه.



معرفته بالله وكمال فطنته ومعرفته للأمور .."```.

٤) صحيح البخاري، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، ط١ (الرياض، دار السلام، ١٤١٧هـ) كتاب أحاديث
 ١٤ الأنبياء، باب ٢٨، رقم الحديث، ٢٤٠٤، ص٢٩٩

(٥) الآية: (٦٩) من سورة لأحزاب.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تحقيق: محمد زهري النجار، ٥/٥٥٨، بدون ذكر رقم الطبعة، (الرياض، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء، ١٤١٠هـ) (٢) لنبوة والأنبياء، الصابوني، مرجع سابق، ص١٩٤.

<sup>(</sup>٢) الأدرة بالضم نفخة في الخصية، يقال: رجل آدر بين الأدر، انظر: لسانالعرب، العلامة أبو الفضل جمال الدين محمد بين مكرم ابين منظور الأفريقي المسري، ١٥/٤، ط١، (بيروت، لبنان، دار مسادر، ١٤١٥هـ) مادة أدر أنظر: الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله القرطبي، بدون ذكر رقم الطبعة، (بيروت، دار الفكر، بدون سنة النشر)، ٢٥٠/١٤.



#### المطلب الثالث

#### إعداد موسى الظناة للرسالة وتكليفه بها

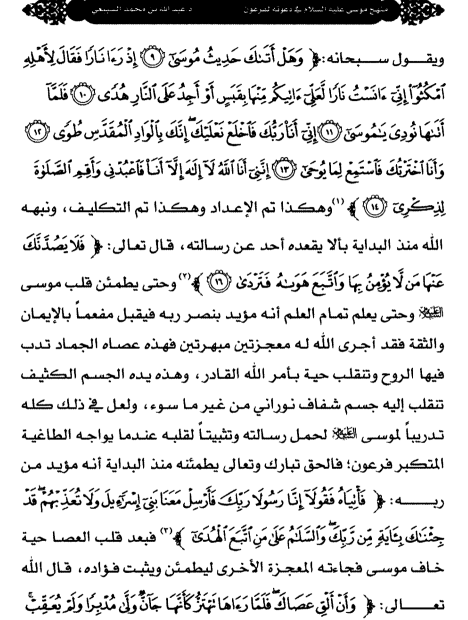
الإعداد: هو التهيئة والأرصاد وأعده: هيأه وعدده : جعله عدة للدهر واستعد له:تهيأ له<sup>(')</sup>وأصل:<sup>"</sup> التهيئة إحداث الهيئة وهي الحالة التي يكون عليها الشيء، محسوسة أو معقولة، ثم استعمل في إحضار الشيء وتيسيره<sup>"(')</sup> أعدّ الله تعالى موسى المن لحمل الرسالة، ويمكن تحديد معالم هذا الإعداد في الأمور الآتية:

 أ. خروجه من مصر وذهابه إلى مدين: فيه من الإعداد النفسي والذهني والروحي؛ لتحمل أعباء الرسالة.

٢. تقرير العقيدة وترسيخها في نفسه : فكان هذا أثناء العودة إلى مصر، يبين الله له أنه سبحانه هو رب العالمين لا إله إلا هو ولا معبود سواه، ويخبره أنه اصطفاه واختاره لإبلاغ رسالته للعالمين، قال تعالى : ﴿ ﴾ فَلَمَّاقَضَىٰ مُوسَى ٱلأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ الله عائمي مِن جَانِ ٱلطُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوا إِنِي مَانَسْتُ نَارًا لَعَلَى مَاتِ كَمْ مَنْهَا بِحَبَرٍ أَوْ حَذْوَقَرِ مِن النَّارِ لَمَلَكُمْ تَصْطَلُونَ (\*) فَلَمَا أَتَىنها نُودِي مِن شَطِي ٱلْوَادِ ٱلأَيْعَنِ فِٱلْتَعْدَةِ ٱلْبُنَرَ حَدَة مِن الله مَعْدَى أَن مَالًا لَعَلَى مَاتِ مَالًا لَهُ الله الله مَعْدَمَ مَن مَالًا مَعْدَا مَعْدَلَهُ مَن مَالًا مُعَالَ مَعْدَمَهُ الله مَن مَالًا مَعْدَلَهُ مَعْدَى مِن مَال تَعْلَكُمْ تَصْطَلُونَ (\*) فَلَمَا أَتَىنها نُودِي مِن شَطِي ٱلْوَادِ ٱلأَيْعَنِ فِٱلْتَعْدَةِ ٱلْمُبُنَرَكَةِ مِنَ ٱلشَجَرَةِ أَن يَنْمُوسَى إِنِي أَنْ اللَّهُ رَبْ أَنَا اللَّهُ مَن مَالًا مَن مَن مَالًا مُعَالًا مُعْتَصَطَلُونَ (\*) فَلَمَا أَتَى مَا أَوْ وَحَدَى مِن شَطِي ٱلْوَادِ ٱلْأَيْعَانَ فَيْ أَنْ اللهُ مَعْرَضُ إِنْ مَعْنَ الْنَالَةُ مَا اللهُ مُعْرَضًا إِن مَنْ مَعْنَ الْعَالَةُ مَن أَلَيْ اللهُ مُعَالَ مُعْرَضًا مِنْ مَعْتَ مَالَهُ مَعْنَا أَن اللهُ مُوسَالًا مَعْنَ مَالَا مَالَة مُعَنّا مَعْتَصُمُ مُوسَى الْحَدَى مَن مَالَ أَوْرَدَ أَنْ أَنْسَابِي مَنْ مَعْرَضَ مَالَا مَنْ مَالَعُورَ أَنْ مُعْرَانِي أَوْ مَنْ مُنْعَانَةُ مَنْ مَالَعُهُ مُعْمَالِ مُعْتَ إِنْ مَالَعَ مَنْ مَالْتَا مُعْتَابُهُ مَعْمَالُونَ أَنْ مَنْ مُنْتَعَانَ مُوسَعَانُ مَعْنَ مُوسَ مُعْتَعَانَ مَالَعُهُ مَنْ مَنْ مَالَعُن مُ مَنْ مَالَعُنَا الْنَاسَانِ مَالَة مُنْهُ مَاللَهُ مَالِهُ مَالَا مَن مَالَة مَالَا مَالَة مَالَعُن مَالَة مَنْ مَاللَهُ مَالَةُ مَالَعُن مَاللهُ مَالَةُ مَالَعُن مَالَةُ مَالَةُ مَالَعُ مُعْلَمُ مُنْ مُنْتَا مَالَة مَالَعُ مَالَ مَنْ مَالَعُ مَنْ مَالَعُ مَالْتُعَانَةُ مَالَةُ مُنْ مَالَةً مُنَامَ مُنَا مُعْمَعُنَ مُنَالَةُ مُنْتُ مَالَةُ مُنْ مَالَةُ مُنْتَا مُنْ مَالَةُ مَالَةُ مَنْ مَالَةُ مَالَةُ مُنْ مَالَةُ مُنْ مُنْ مَالَعُنَا مُنْ مَالَعُ مُولَعُ مُنْ مَالَعُ مُنْ مَالَة مَا مُنْ مَالُ مُنْ مُنْ مَالَةُ مُنْعُنَا مُ مُع

 <sup>(</sup>۱) أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني الكفوي، الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، تحقيق : عـدنان درويش - محمـد المصـري، ۱ / ۱٤٨، بـدون ذكسر رقـم الطبعة(بيروت، الرسالة، ۱٤١٩هـ ۱۹۹۸م).

 <sup>(</sup>٢) العلامة أبو الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي، روح المعاني في تفسير
 القرآن العظيم والسبع المثاني، بدون ذكر رقم الطبعة (بيروت، دار إحياء التراث
 العربي، بدون ذكر تاريخ النشر).
 (٢) الأيات (٢٦ - ٢٠) من سورة القصص.



(1) الآيات: (٩- ١٤) من سورة طه.

(٢)الآية:(١٦)من سورة طه.

(٢)الآية:(٤٧)من سورة طه.

د .عيد الله بن محمد السيبي<del>مي</del>

يَنْمُوسَى أَقْبِلْ وَلَا تَخَفُّ إِنَّكَ مِنَ ٱلْأَمِنِينَ (1) أَسْلُكْ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ غَنْحُ بَيضاء مِنْ غَيْرِ سُوَءٍ وَٱصْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّهْبِ فَذَيْكَ بُرْهَدْ مَانِ مِن زَيِّكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلِإِيْهِ أَبِيَهُمْ كَانُوْأَقَوْمَافَنْسِقِينَ 🖤 ﴾ "تسردد هساجس في قلب موسى وهو قتل المسرى خطأ ، وكذلك يدرك أنه أقل فصاحة من أخيه فيطلب من ربه أن يعينه به، وهنا تأتيه كل أسباب الاطمئنان والدعم والثبات في أداء هذه المهمة، قال الله تعالى عن ذلك: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي قَنَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ 🖤 وَأَخِي حَسَرُوتُ هُوَ أَفْصَتُحُ مِنِّي لِسَكَانًا فَأَرْسِلْهُ مَعَى بِدْءًا يُصَدِّقُنِيَّ إِنِّي أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ (٣) قَالَ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجْعَلُ لَكُمَا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُماً بِنَايَنِينَا أَنْتُمَا وَمَن أَتَبَعَكُمُا ٱلْغَنِلِبُونَ 🖤 ﴾ (") ثم يأتي دور الآية التي كانت معينة لموسى اللَّحِينَةُ بعد الله تعالى وهـي العصا، ورعى الغنم، قال تعالى: ﴿ قَالَ هِيَ عَصَرَاىَ أَتَوَحَتُواْ عَلَيْهَا وَأَحْشُ بِهَا عَلَىٰ غَنَدٍى وَلِيَ فِيهَا مَنَادِبُ أُخْرَىٰ 🛞 ﴾ (٢) وفي الصحيح عن أبي هُرَيْرَةَ - رضي الله عنه - عن النبي القال :" ما بَعَثَ الله نبيًّا إلا رَعَى الْغَنَمَ فقال أَصْحَابُهُ: وَأَنْتَ فقال : نعم كنت أَرْعَاها على قَرَاريط لِأَهْل مَكَّة "(") قال ابن بطال معنى قوله

المسلم المسلم على مراريك وعلى منه العنام " من ابن بعدان مسلى عوب الله : "ما بعث الله نبياً إلا رعب الغنم " - والله اعلم - أن ذلك توطئة وتقدمةً في تعريفه سياسة العباد ، واعتبارًا بأحوال رعاة الغنم ،

(٣) الآية : (١٨) من سورة طه.

<sup>(</sup>١)الآيات:( ٢١،٣٢) القصص.

<sup>(</sup>٢) الآيات: ( ٢٣- ٢٥) القصص،.

<sup>(</sup>٤) الحديث أخرجه البخاري، حديث رقم:٢١٤٣.



وما يجب على راعيها من اختيار الكلأ لها ، وإيرادها أفضل مواردها ، واختيار المسرح والمراح لها ، وجبر كسيرها ، والرفق بضعيفها ، ومعرفة أعيانها وحسن تعهدها ، فإذا وقف على هذه الأمور كانت مثالاً لرعاية العباد ، وهذه حكمة بالغة...<sup>"(۱)</sup>قال الخطابي: يريد أن الله لم يضع النبوة في أبناء الدنيا وملوكها ، لكن في رعاء الشاء وأهل التواضع من أصحاب الحرف ، كما روي أن أيوب كان خياطاً ، وزكريا كان نجاراً ، وقد قص الله سبحانه وتعالى من نبأ موسى ، وكونه أجيراً لشعيب – عليهما السلام – في رعي الغنم ما قص...<sup>"(۱)</sup>وهكذا أعد موسى إعداداً كاملاً ، ودرب تدريباً عملياً على أعباء الدعوة قبل إسناده لهذا المنصب الجليل<sup>(۲)</sup>.

- (۱)ابن بطال، شرح صحيح البخارى ، ۷۱/۱.
- (٢) البغوي، الحسين بن مسعود البغوي، شرح السنة، تحقيق : شعيب الارناؤوط محمد
   (٣٣٤/١١، المحتب الإسلامي، ١٤٠٣هـ).
  - (٢) مناهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ص٢٠٩.



## المبحث الأول

## دعوة موسى الطيعة لفرعون

### المطلب الأول : أهداف دعوة موسى الطَّعْظ لفرعون

- ۱) الآيات (٥٦- ٥٧) من سورة الذاريات.
  - (٢) الآية: (٨٤) من سورة البقرة.
- (٢) هو القاضي أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن غالب بن عبد الرؤوف بن تمام بن عبد الله بن تمام بن عطية بن خالد ابن عطية المحاربي الداخل، ولد سنة ٤٨٠ه تلقى العلم على ثلة من العلماء من أبرزهم والده الحافظ غالب بن عبد الرحمن، للقاضي ابن عطية مصنفات كثيرة من أبرزها كتاب التفسير المحرر الوجيز، والفهرست، ولقد أثنى عليه جمع من أهل العلم منهم الإمام الذهبي - رحمهم الله تعالى-توقرة ٤٥هـ.انظر سير أعلام النبلاء، الإمام الذهبي ٥٦/١٩هـ ٥٨٥.
- (٤) متي بن أبي طالب حموش بن محمد بن مختار القيسي المترىء أبو محمد ، أصله من القيروان ، وانتقل إلى الأندلس وستكن قرطبة وهو من أهل التبحر في علوم القرآءات والمربية ، حسن الفهم والخلق ، جيد الدين والعقل، كثير التآليف في علم القرآن ، فمنها الهداية إلى بلوغ النهاية في معاني القرآن التصريم وتفسيره والعقل، كثير التآليف في علم القرآن ، فمنها الهداية إلى بلوغ النهاية في معاني القرآن التصريم وتفسيره والعقل، حيز علم والخلق ، جيد الدين والعقل، عثير التآليف في علم القرآن ، فمنها الهداية إلى بلوغ النهاية في معاني القرآن التصريم وتفسيره والعقل، كثير التآليف في علم القرآن ، فمنها الهداية إلى بلوغ النهاية في معاني القرآن التصريم وتفسيره والعقل، كثير التآليف في علم القرآن ، فمنها الهداية إلى بلوغ النهاية في معاني القرآن التصريم وتفسيره والعقل، علم ما أمران التصريم وتفسيره المانية إلى بلوغ النهاية في معاني القرآن التصريم وتفسيره والعقلية إلى بلوغ النهاية في معاني القرآن التصريم وتفسيره والعقلية إلى بلوغ النهاية في معاني القرآن التصريم وتفسيره والعقلي معاني مالم والعقل، كثير التآليف في علم القرآن، فمنها الهداية إلى بلوغ النهاية في معاني القرآن التصريم وتفسيره والعقل، علم ماني القرآن التصريم وتفسيره والحقل، علوم الدواع معاني القرآن ، فمنها الهداية إلى بلوغ النهاية في معاني القرآن التصريم وتفسيره وأسيرة إلى معاني وأنسواع علومه، انظر: طبقات المفسرين، أحمد بن محمد الأدنوي، محمد الأدنوي، ما مالحرين ما مالحزين ما أرالدينة المنورة ، محتبة العلوم والحكم، ١٩٩٧م معاني المالية المالية المنورة ، محتبة العلوم والحكم، ١٩٩٧م ماله المالية النوية المالية النورة ، محتبة العلوم والحكم، ١٩٩٧م معانية النوية معانية النورة ، محتبة العلوم والحكم، ١٩٩٧م معانية المالية مالية المالية مالية مالية النوية معانية النوية مالية النورة ، محتبة العلوم والحكم، ١٩٩٧ مالية إلى العالية المالية المالية المالية النورة مع مالية المالية النوية مالية النوية مالية النوية مالية المالية مالية النوية مالية مالية مالية مالية المالية مالية المال مالية مالي





الطلا وغيره من أنبيائهم عليهم السلام"("ومن هنا فقد كانت دعوة موسى المنفز لفرعون غايتها دعوته إلى الإيمان بالله سبحانه، قال تعالى : ﴿ هَلْ أَنْنَكَ حَدِيثُ مُوسَى ١٠ إِذْ نَادَنْهُ رَبُّهُ بِٱلْوَادِ ٱلْقَدَّسِ طُوى ١٠ آذَهَبَ إِلَى فرْعَوْنَ إِنَّهُ. طَغَى 🖤 نَقُلْ هَل لَّكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَّكَّى ۞ وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَنَخْشَىٰ ۞ ﴾ \*\* قدال الإمدام الطبري - رحمه الله تعالى- : وقوله: ﴿ فَقُلْ هَلِ أَنَّ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّ ( ٢٠) ﴾ (٢) يقول: فقل له: هل لك إلى أن تتطهر من دنس الكفر وتؤمن بربك، كما حدثني يونس قال: أخبرنا ابن وهب قال: قال ابن زيد في قوله: ﴿ هَلَ لَّكَ إِلَى أَن تَزَكَّى ٢٠ ﴾ (')قال: إلى أن تسلم قال: والتزكيفي القرآن كله الإسلام وقرأ قول الله تعالى: ﴿ وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ, وَمَا هَدَى ٢ (()() وقال الإمام الطبري أيضاً رحمه الله تعالى: "في الكلام محذوف استغني بفهم السامع بما ذكر منه وهو قوله : ﴿ ٱذْهَبَ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ, طَغَى 🖤 🕻 🖤 فادعــه إلى توحيــد الله وطاعتــه وإرسـال بــني إســرائيل معك" (٨) وقال الإمام القرطبي- رحمه الله تعالى- : "قوله تعالى: ﴿ فَقُلْ

- (٢) الآيات(١٥ ١٩) من سورة النازعات.
  - (٢) الآية(١٨) من سورة النازعات.
  - (٤) الآية(١٨) من سورة النازعات.
    - (٥) الآية(٧٦) من سورة طه.
- (٦)جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري، ٣٩/٣٠.
  - (٧) الآية(١٧) من سورة الفازعات.
    - (٨)المصدر السابق،١٥٩/١٦.

المحرر الموجيز في تقسير الكتماب العزيز ، للقاضي أبسي محمد عبد الحمق بن غالب بن عطيمة (١) المحرر الموجيز في تقسير الكتماب العزيز ، للقاضي أبسي محمد ، ١٧٢١ ، ط١ ، (بيروت، دار الكتب العلمية ، ١٤١٣هـ).

هَل لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَّى ٢ ( <sup>( )</sup> ٦ انسـه بالعصـا واليد وأراه مـا يـدل علـى أنـه رسول أمره بالذهاب إلى فرعون وأن يدعوه <sup>( ''</sup> وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا

داعيد الله بن محمد السر

مُوسَىٰ بِعَايَدِنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإ يَهِ فَقُولًا إِنَّ رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ (\*) ﴾ (\*)وق—ال تع—الى: ﴿ فَأْبِياهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِى إِسْرَه بِلَ وَلا تُعَذِّبُهُمْ قَدَ حِنْنَكَ بِتَايَةِ مِن تَرَبِّكَ وَٱلسَّلَمُ عَلَى مَنِ ٱنْبَعَ ٱلْحُدَى (\*) ﴾ (\*) يق—ول ابن عاشور - رحمه الله تعالى - في تفسيره لهذه الآية: وهنا تعريض بأن يطلب فرعون الهدى الذي جاء به موسى الله (\*) وقال تعالى مبينا حوار موسى الله مع فرعون في معرض دعوته لتقرير العقيدة: ﴿ وَتَلْكَ فَتَعَدُّ نَعْبَهُ نَعْبَهُمُ أَنْ عَبَدَتَ بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ (\*) قَالَ فَرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ (\*) ﴾ (\*) حوار موسى الله مع فرعون في معرض دعوته لتقرير العقيدة: ﴿ وَتَلْكَ فَتَعَدَّ نُعْبَدُهُ تَعْبَدُنَ إِعَلَى مع فرعون في معرض دعوته لتقرير العقيدة: ﴿ وَتَلْكَ فَتَعَدَّةُ تَنْتُهَاعَلَ أَنْ عَبَدَتَ بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ (\*) قَالَ فَرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ (\*) ﴾ (\*) يتملها واختلفوا في المراد بالآيات، فقال بعضهم أراد كله الأدلة ما الشـعراء : ﴿ قَالَ فَرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَالَمِينَ (\*) الشـعراء : ﴿ قَالَ فَرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَالَمِينَ أَنَّ مَعَدَقًا إلَّه اله الما الشهم إذه القال الرازي الما الله الما منه تعالى بين أنه أرى فرعون أو ما التوحيد فما ذكر في مورة يتملها واختلفوا في المراد بالآيات، فقال بعضهم أراد كل الأدلة ما الشـعراء : ﴿ قَالَ فَرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَالَمِينَ (\*) قَالَ أَنْ مَعْلَى الله الما الما يحف هم أراد كل الأدلة ما الشـعراء : ﴿ قَالَ فَرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَالَمِينَ (\*) قَالَ الما يعضهم أراد كور في الأدلة ما فينَهُمَاً إِن كُنُهُمُ مُوقِنِينَ (\*) كُومَ وَمَارَبُ ٱلْعَالَمِينَ الله وهم الله على والله وهو الما النه وأما والله الما الما والذي والله والما الما الما مع موما الله ما وسي الله الما موسى الله والله وفلق البحر مَنْ مُعَالَ الله مها موسى - عليه السلام - وهي العصا واليد وفلق البحر

- (٣) الآية(٤٦) من سورة الزخرف.
  - (٤) الآية(٤٧) من سورة طه.
- (٥) التحريسر والتقوير، الشسيخ محمسد الطساهر ابسن عاشسور، ٢٣٠/٨، بسدون ذكسر رقسم الطبعسة، (تسونس، دار مسحنون، بدون تاريخ النشر).

(٦) الآية(٢٢- ٢٤) من سورة الشعراء.

<sup>(1)</sup> الآية(١٨) من سورة النازعات.

<sup>(</sup>٢)الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله القرطبي، ١٩٢/١١.



والحجر والجراد والقمل والضفادع والدم ونتق الجبل..." ((وفي حوار آخر يتضح فيه تقريره المسلح للعقيدة عند تأملنا قول الله تعالى : ﴿ قَالَ فَمَن رَبَّكُما يَنُمُوسَنَ (\*) قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ مُمَّ هَدَى (\*) ﴾ (\*) قال القرطبي :وهذا كله من موسى احتجاج على فرعون في إثبات الصانع جواباً لقوله : ﴿ قَالَ فَمَن زَبَّكُما يَنُمُوسَى (\*) ﴾ وبين أنه إنما يستدل على الصانع اليوم بأفعاله..."(\*)

كانت هناك أهداف جليلة في دعوة موسى المن لل لفرعون، وذلك كشأن أية دعوة عظيمة، ويمكن إجمال هذه الأهداف على النحو الآتي:

أ — إنقاذ فرعون من الكفر: قال تعالى: ﴿ قَالَ فَمَن رَبُّكُما يَعُوسَىٰ (<sup>1)</sup>) ﴾ <sup>(1)</sup> يقول ابن جرير - رحمه الله تعالى - : (لعل) ههنا بمعنى كي<sup>(0)</sup> أي: (كي يتذكر ويرجع، أو يخشى الله تعالى فيرتدع عن طغيانه وكفره، ويقول ابن عاشور في التحرير والتنوير: لعله يعرف الحق أو يخشى حلول العقاب به فيُطيع عن خشية، أو لعله يعرف أنه على الباطل، أو يخشى أن يكون على الباطل فيحتاط لنفسه بالأخذ

- (۱) الفخر الرازي، فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي، التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب،٦٢/٢٢، ط١(بيروت،دار الكتب العلمية، ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م).
  - (٢) الآية : (٤٩- ٥٠) من سورة طه.
  - (٣)القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ٢١٠/١١.
    - (٤) الآية(٤٤) من سورة طه.

(٥)جامع البيان عن تأويل أي القرآن، لابن جرير الطبري، ١٦٩/١٦.

منهج موسى عليه السلام بله دعونه السرعون المرعون المتعبد السبيحي المحمد السبيحي

بما دعام إليه موسى<sup>(۱)</sup> ، وحاصل هذا التذكر وهذه الخشية ـ إن وقعا ـ هو إنقاذ فرعون من الكفر.

ب- تخليص الناس من ظلم فرعون وجبروته: ويتحقق ذلك بإظهار ضعفه، وبطلان زعمه وادعائه للألوهية، وإنما كان يسيطر على الناس ويبطش بهم ويتجبر عليهم بدعوى أنه إلهم فإبطال هذه الدعوى يخلص الناس من ظلمه.

ج- تخليص بني إسرائيل من استعباد فرعون : قال تعالى: ﴿ أَنَ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ (<sup>(1)</sup>) ﴾ <sup>(1)</sup> وقسال سبحانه: ﴿ قَالَ فَمَن رَبَّكُمَا يَنُوسَىٰ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ (<sup>(1)</sup>) ﴾ <sup>(1)</sup> إذن هدفت دعوة موسى الخلاط ضمن ما هدفت إليه تخليص بني إسرائيل من استعباد فرعون، وقد نجح الخلاج في ذلك، قال تعالى: ﴿ وَأَبْحَيْنَا مُوسَىٰ وَمَن مَّعَمَر أَجْعَيِنَ (<sup>(1)</sup>) ﴾ <sup>(1)</sup>

د- إظهار بطلان وزيف ادعاء فرعون لألوهيته عال تعالى: ﴿ قَالَ فَمَن رَبُّكُما يَنُمُوسَىٰ (<sup>10</sup>) ﴾ <sup>(0)</sup>فهذا الخطاب الموجه من موسى وهارون - عليهما السلام فيه تأكيد منذ اللحظة الأولى على أن فرعون ما هو إلا عبد من خلق الله تبارك وتعالى، يقول سيد قطب رحمه الله تعالى: "في هذه الآية إشعار لفرعون منذ اللحظة الأولى بأن هناك إلها هو ربه ورب العالمين، وليس إلهاً خاصاً بموسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين، وليس إلهاً خاصاً بموسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين، وليس إلهاً خاصاً بموسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين، وليس إلهاً خاصاً بموسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين، وليس إلهاً خاصاً بموسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين، وليس إلهاً خاصاً بموسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين ما الما الما مي موسى وليس إلهاً خاصاً بموسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين ما الما الما الما مي موسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين ما مي ما موسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين ما مي موليس إلهاً خاصاً بموسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين ما الما الما ولي ما مولين ما مولي ما مولين الما مي ما موسى وهارون وحدهما أو بني ربه ورب العالمين ما مولين الها مولين الما مولين الما مولين ما مولين ما مولين الما مولين الما مولين المالي الما مولين المولي ما مولين ما مولين المالي الما مولين ما مولين المالين مولين الما مولين المالين مولين مولين

- (٢) الآية : (١٧) من سورة الشعراء.
  - (٢) الآية : (٤٧) من سورة طه.
- (٤) الآية : (٦٥) من سورة الشعراء.
  - (٥) الآية : (٤٧) من سورة طه.

<sup>(</sup>۱)التحرير والتنوير، ابن عاشور، ۲۲٦/۸.



إسرائيل دون غيرهم كما كان سائداً في خرافات الوثنية يوم ذاك أن لكل قومٍ إلهاً أو آلهة"<sup>(1)</sup>.

ه- الإعذار أمام الله سبحانه وتعالى :هدف موسى المحافظ من دعوته إلى فرعون الطاغية الظالم المتكبر أن يعذر أمام الله جل وعلا ، بإبلاغه دعوة الإيمان. قال الحافظ ابن كثير- رحمه الله تعالى- فيما روى عن عكرمة في قوله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ فَوَلًا لَهُ فَوَلًا لَهُ مَعَالَى فَيما روى عن عكرمة فوله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ فَوَلًا لَهُ فَوَلًا لَهُ مَعَالَى فيما روى عن عكرمة فوله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ فَوَلًا لَهُ فَوَلًا لَهُ مَعالى وَعَالَى فيما روى عن عكرمة فوله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ فَوَلًا لَهُ مَعالى مَعالى وَعَالَ الحافظ ابن عالى والله من عالى وعال عمر الما ما الله تعالى والما من من عكرمة على قوله تعالى فيما روى عن عكرمة عواله وقال عمرو بن عبيد ("عن الحسن يُغْمَى نُنْ ) في قال: "ما الله وقال عمرو بن عبيد ("عن الحسن الما ما الما والله معاداً وال بين يديك جنة وناراً..."

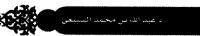
- (٥) الآيتان : (٤٢ ٤٤) من سورة طه.
- (٦) الآيتان : (١٦- ١٧) من سورة الشعراء .

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، سيد قطب، ٢٣٣٧/١٦، ط١٠، (القاهرة، دار الشروق، ١٤٠١هـ).

<sup>(</sup>٢)هو عمرو بن عبيد بن باب أبو عثمان البصري الزاهد القدري، كبير المعتزلة، جالس الحسن البصري، مات بطريق مكة، سنة ١٤٣هـانظر سير أعلام النبلاء، الإمام الذهبي، ١٠٤/٦.

<sup>(</sup>٣) هو: الحسن بن أبي الحسن يسار، أبو سميد، مولى زيد بن ثابت الأنصاري، توفي - رحمه الله تعالى- في رجب سنة ١١٠ المو وعمره ٨٨ سنة. انظر سير أعلام النبلاء، الإمام الذهبي، ١٣/٤- ٥٦٤- ٥٨٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم، الحافظ ابن كثير، ١٦١/٣.



فاطلبا منه أن يخليكم وشأنكم، وأن يرسل معكم بني إسرائيل ولا يمنعهم من الإيمان.

ز- إعلام فرعون بصفات الخالق سبحانه وتعالى:

وقد هدف موسى المحلا من دعوة فرعون أن يعلمه بصفات الله جل شأنه، قال تعالى: ﴿ قَالَفَمَن رَبَّكُمَا يَعُوْسَىٰ ﴾ (''فرد عليه قائلاً: ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِى أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ مُمَ هَدَىٰ ﴾ ('' فڪ أن موسى الله يريد أن يقول لفرعون إن من صفات الله القدرة، وأنه سبحانه وتعالى قد أودع كل مخلوق صغر أو كبر الهداية التي تجعله عالماً بذاته، وتهديه إلى وظيفته في الحياة وأن الله تعالى هو خالقه والقائم على أمره(''.

-- نشر الأمن والطمأنينة في نفس فرعون بتذكيره بخالقه :

قال تعالى: ﴿ قَالَ رَبُّكُرُ وَرَبُّ ءَابَآ بِكُمُ ٱلأَوَّلِينَ ( ) ﴾ ( ) فه كذا يجتهد موسى الكلابي في بث الطمأنينة في نفس فرعون بتذكيره بأن هذا الإله الذي يدعو له إنما هو خالقه وخالق من قبله، ولعل موسى الكلابي كان يقدم الدليل لفرعون على صدق دعوته، ولعله كذلك كان يطمع في قبول فرعون الإيمان بعد طمأنته أن هذا الإله الذي يدعو إليه (أي موسى الكلابي ) إنما هو خالقك وخالق من قبلك.

ط- إقامة الحجة على فرعون شال تعالى: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلَّيْلِ مَا

- (1) الآية : (٤٩) من سورة طه.
- (٢) الآية : (٥٠) من سورة طه.

(٤) الآية : (٢٦) من سورة الشعراء

۳.

<sup>(</sup>٣) التفسير القرآني للقرآن، عبد الكريم الخطيب، ٧٩٧/٤، بدون ذكر رقم الطبعة، (بدون ذكر مكان النشر، دار الفكر العربي، بدون سنة النشر).



د عبد الله بن محمد السبيعي

منهج موسى عليه السلام لغ دعوته لضرعون

يَهْجَعُونَ (() وَبَالْأَسْحَارِ هُمْ بَسْتَغْفِرُونَ (() وَفِ آمَوَلِهِمْ حَقَّ لِلسَّآبِلِ وَالْمَحْرُومِ (() وَفِ الْأَرْضِ ءَايَنَ لِلْمُوقِنِينَ (() ) (() قال الحافظ ابن كثير رحمه الله تعالى: فأظهر له موسى مع هذه الدعوة الحق حجة قوية ودليلاً واضحاً على صدق ماجاء به من عند الله "() وهكذا بدا واضحاً من إرسال موسى وأخيه هارون - عليها السلام - لفرعون مع سابق علم الله تعالى بعدم إيمانه، إقامة الحجة؛ لئلا تكون له حجة، كما قال تعالى: ( وَلَوَ أَنَّا آَهَلَكُنَهُم بِعَذَابِ مِن قَبْلِهِ لَقَامَة الحاف في الله تعالى بعدم إيمانه، ماجاء به من عند الله ") وهكذا بدا واضحاً من إرسال موسى وأخيه مارون - عليها السلام - لفرعون مع سابق علم الله تعالى بعدم إيمانه، إقامة الحجة؛ لئلا تكون له حجة، كما قال تعالى: ( وَلَوَ أَنَّا آَهَلَكُنَهُم يَخَذَابِ مِن قَبْلِهِ القامة الحجة؛ لئلا تكون له حجة، عما قال تعالى: في وَلَوَ أَنَّا آَهْلَكُنَهُم يُعَذَابِ مِن قَبْلِهِ القامة الحجة والما مع الما مع معام الله تعالى بعدم إيمانه، ما والما مع مؤلم وله من فكر الله من الما مع الما مع معام الله تعالى بعدم إيمانه مع ما والما مع من في أَنْ وَلَوْ أَنَّا أَوْ لَمَاتَ إِلَيْ أَنْ مَنْ فَعْلَ معالى والما مع مؤام من فكر من قَبْلِهُ ما معنه معام الله معالى من الما مع مؤلم من الما مع الما مع معظم الأنبياء والرسل مع أقوامهم، فكان هدف موسى الله في حواره مع فرعون أن يقيم عليه الحال ما مع معظم الأنبياء والرسل مع الحجة حتى يفحمه ويبطل دعواه ( قَالَ أَوَلَوَ جِنْ تُكَ بِنَيْ وَ مُعْتِ مُعْرِين () الما مع الحجة حتى يفحمه ويبطل دعواه ( قَالَ أَوْلَوَ جِنْ تُكَ بِنَيْ وَ مُنْ مَا مِن الله ما الحجة حتى يفحمه ويبطل دعواه ( قَالَ أَوْلَوَ جِنْ تُكَ بِنْتَ وَ مُنْ مَالَ مَالَ مَا مُ

- ۲)تفسير القرآن العظيم، الحافظ ابن كثير، ٤٩٩/٤.
  - (٢) الآية : (١٣٤) من سورة طه.

<sup>(1)</sup> الآيات : (١٧- ٢٠) من سورة النازعات .

<sup>(</sup>٤) الآية : (٣٠) من سورة الشعراء.



المطلب الثاني

د عبد الله بن محمد الب

مراحل دعوة موسى الظناة لفرعون

لقد مرت دعوة موسى المن لفرعون بمرحلتين أساسيتين، ويمكن الوقوف على هاتين المرحلتين، من خلال مرحلة تقرير الرسالة، ومرحلة تقرير العقيدة، وبيان ذلك في فرعين :

> الفرع الأول: مرحلة تقرير الرسالة. الفرع الثاني: مرحلة تقرير العقيدة.

الفرع الأول: مرحلة تقرير الرسالة: كان لموسى المعلم منهج خاص في الفرع الأول: مرحلة تقرير الرسالة: كان لموسى المع في إثبات رسالته وتقريرها ، ولعلي أوجز هذه المراحل وأبينها في عدة أمور منها :

١- استعانة موسى المعنى بالدعاء قبل الذهاب إلى فرعون :

أدرك موسى الملكة بفطنته وذكائه وثاقب فكره وبعد نظره أن دعوة فرعون ليست بالأمر اليسير نظراً لما اتصف به هذا الطاغية من جبروت وتكبر وبطش وطغيان، وهذا أمر يتطلب من موسى الملكة قمة الشجاعة وذروة الصلابة ومنتهى الثبات .. وممن يستمد موسى كل ذلك 18 وكيف يتأتى له كل ما يلزمه من ثبات وصلابة ورباطة جأش 18 .. من الله تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدَرِى ۞ وَيَسِّرْ لِيَ أَمْرِى ۞ وَاَحْلُلْ عُقْدَةً قِن لِسَانِ ۞ ﴾ <sup>(1)</sup> ويدرك موسى الك أن أخاه هارون أفصح منه لساناً وأن لتعاونه معه في أداء الرسالة الأشر الطيب فلا يتردد أن يقول: ﴿ وَإَخِى هَنرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنى لِسَاناً فَأَرْسِلَهُ مَعِيَ رِدْءَا يُصَدِقُنَيْ إِنّ أَخَافُ

(1) الآيات: (٢٥ - ٢٧) من سورة طه.



أَن يُكَذِبُونِ (\*\*\*) ﴾ (\*\*ويستجيب الله سبحانه لموسى، قال تعالى: ﴿ قَالَ سَنَشُدُ عَضُدَكَ بِآخِيكَ وَجَعَكُ لَكُمَا شُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُماً بِتَايَئِينَا آنتُمَا وَمَنِ ٱتَبَعَكُمَا ٱلْغَنِلِبُونَ (\*\*\*) ﴾ \*\*\*ولعلنا نستتتج من ذلك أن مقومات الداعية في أداء رسالته ما يلي:

أ – التضرع إلى الله واللجوء إليه سبحانه أن يشرح صدره وييسر أمره.

ب- أن يكون فصيح اللسان قوي الحجة والبرهان.
 ج- اشتراك الداعية مع غيره من الدعاة في تبليغ الرسالة <sup>(٢)</sup>.
 ٢- موسى وهارون عليهما السلام يبلغان رسالة ريهما:

بعد إعداد الله موسى واصطفائه لرسالته وإجابته إلى ما سأل .. بعث الله معه أخاه هارون، وأمرهما أن يذهبا إلى فرعون الطاغية مزودين بآيات الله؛ أمرهما الله بالذهاب إليه ودعوته إلى الإيمان، ونهاهما عن التقصير والفتور في ذكره سبحانه، فذكرهما لله عز وجل هو عدتهما وسلاحهما الذي يأويان به إلى ركن شديد.

أمرهما الله أن يذهبا إلى فرعون بالذات، وأوصاهما أن يلينا له القول؛ فالقول اللين لا يثير العزة والإثم، ولا يهيج الكبرياء الزائف الذي يعيش به الطغاة، ومن شأن القول اللين كذلك أن يوقظ القلب؛ فلعله يتذكر ويفيق ويخشى عاقبة طغيانه، وكان الخوف كامناً في قلب موسى وهارون من فرعون الطاغية الجبار فيلقي الله تعالى

(٢) الآية : (٣٥) من سورة القصص.

<sup>(1)</sup> الآية : (٣٤) من سورة القصص.

<sup>(</sup>٢)منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ص٢٥٨.



السكينة والطمأنينـة في قلبيهمـا ، ويقـول لهمـا إنـني معكمـا بالمعونـة والحفظ أسمع وأرى ما يجري بينكما وبينه<sup>(١)</sup> .

وحول هذا الموقف يحدثنا القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ أَذَهَبَ أَنتَ وَأَخُوكَ بِثَايَتِي وَلَانَنِيا فِي ذِكْرِى ﴾ آذْهَبَآ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ﴾ فَقُولا لَهُ قَوْلا لَيِنَا لَعَلَهُ, يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى ﴾ قَالا رَبَّنَا إِنَّنَا نَحَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَى ﴾ قَالَ لَا تَخَافَ أَن يَفْرُطُ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْغَى ﴾ قَالَ لَا تَخَافَ أَانِنِي مَعَكُما آسْمَعُ وَأَرَى اللهُ فَأَنِياهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ وَلَا تُعَذَبُهُمْ قَدْ جِعْنَاكَ بِتَايَةٍ مِن رَبِّكَ وَالسَّلَامُ عَلَى مَنِ أَنَبَعَ الْمُدَى آلَ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَهُ مَنْ اللهُ عَالَهُ مَعَالًا مَعْهُ عَلَيْنَا الْعَالَ مُعَالًا إِذَا مَ

٣- قاعدة رسالة موسى المن الله على موسى أن ينطلق في دعوته من قاعدة صلبة راسخة وهي أنه رسول رب العالمين وهذا البدء الواضح منذ الوهلة الأولى لابد منه؛ ليعلم فرعون أن موسى رسول رب العالمين، فليس إلها خاصا بموسى وأخيه أو بني إسرائيل، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَفْرَعَوْنُ إِنّي رَسُولُ مِن رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ( ) موسى رسول رب العالمين، فليس إلها خاصا بموسى وأخيه أو بني إسرائيل، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَفْرَعَوْنُ إِنّي رَسُولُ مِن رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ( ) موسى رسول رب العالمين، فلي الما خاصا بموسى وأخيه أو بني إسرائيل، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَفْرَعَوْنُ إِنّي رَسُولُ مِن رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ( ) موسى الما عالى: العالمين ، فلي إسرائيل، قال تعالى: وقال موسى ينفرعون ينفر موسى الما موسى الما موسى الما موسى الما موسى الما موسى وأخيه أو بني إسرائيل، والم الحريمة نجد أن موسى الما يخاطب فرعون بقوله: «يا فرعون» ولم يقل: يا مولاي - مثلاً - لأنه يريد أن يعلمه منذ البداية أنه ليس مولاه، ولي مولاه، ولي مربود وأمره منذ اللحظة الأولى، وكن يوأنه إنه راب موسى أضى أنه يريد أن هناك ريأ للعالمين وأنه (أي موسى) موسى الما موسى الما موسى أنه يوليد أن يعلمه منذ البداية أنه ليس مولاه، ولي مولاه، ولي مربود وأمره منذ اللحظة الأولى، وكان يوأنه (أي منه موسى) أن هناك ريأ للعالمين وأنه (أي موسى) "رسول من رب العالمين" لقد انطلق موسى إذن في دعوته لفرعون

(٢)الآيات: (٤٢- ٤٧) من سورة طه.

<sup>(</sup>١)دعوة الرسل، محمد أحمد العدوي،بدون ذكر رقم الطبعة،(بيروت،دار المعرفة،٤١٨هه) ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) الآية : (١٠٤) من سورة الأعراف.



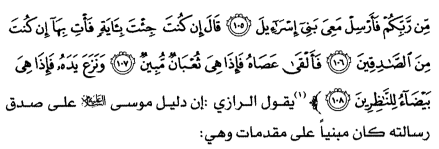
من قاعدة قويمٍ وهي أنه رسول من رب العالمين، وحقيقةٍ هي ألوهية الله وربوبيته سبحانه<sup>(۱)</sup>.

أثبت الرسل جميعاً رسالتهم بادلتهم ومعجزاتهم وبراهينهم الساطعة، ولقد حاول المعاندون رد رسالات الرسل فأنكروها ليسقط بإنكارهم كل ما يدعون إليه، لكن الله تعالى أيد رسله بالمعجزات، ودحض شبه المعارضين، فعندما ذهب موسى وأخوه هارون إلى فرعون قالا له: ﴿ فَأَنِياهُ فَقُولاً إِنَّا رَسُولاً رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَةً يلَ وَلا تُعَذِبَهُم تَقَد قالا له: ﴿ فَأَنِياهُ فَقُولاً إِنَّا رَسُولاً رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنا بَنِي إِسْرَة يلَ وَلا تُعَذِبَهُم تَقد ودحض شبه المعارضين، فعندما ذهب موسى وأخوه هارون إلى فرعون قالا له: ﴿ فَأَنِياهُ فَقُولاً إِنَّا رَسُولاً رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَة يلَ وَلا تُعَذِبَهُم قَد ومادون - عليهما السلام - الآيات التي تدل على صدق رسالتهما إلى فرعون وملئه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَ يَنْفِرَعَوْنُ إِنِي رَسُولًا مِن رَبِّ لَهُ المَعا إلى فرعون وملئه، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَ يَنْفِرَعَوْنُ إِلَى رَسُولاً مِن يَبَي الله التهما الْعَالَمِينَ أَنْ مَعَنَى وَعَانَ وَالتَكُمُ عَلَى مَن الله وَعَالَ مُوسَ يَنْفِرَعَوْنُ إِلَى رَسُولًا مِن وَ

(٢) الآية : (٤٧) من سورة طه.

<sup>(</sup>١) منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الآية : (٤٧) من سورة طه.



دعيدائله بن محمدائه

الأولى : أن لهذا العالم إلهاً قادراً عالماً حكيماً.

ج موسى عليه السلام فإدموته لمرعون

والثانية : أنه أرسله إليهم بدليل أنه أظهر المعجز على وفق دعواه، ومتى كان الأمر كذلك، وجب أن يكون رسولاً حقاً.

والثالثة : أنه متى كان الأمر كذلك كان كل ما يبلغه من الله إليهم، فهو حق وصدق، ثم إن فرعون ما نازعه في شيء من هذه المقدمات إلا في طلب المعجزة، وهذا يوهم أنه كان مساعداً على صحة سائر المقدمات..

فكان وجود المعجزة مع موسى دليلاً على صدق دعوته ودليلاً على وجود الإله وعلى صحة نبوته.."<sup>(1)</sup> ولم تكن معجزات موسى الملا في العصا واليد فقط، فقد حمل الملا معجزات أخرى .. وكانت آياته تسع آيات.. قال تعالى: ﴿ وَأَدْخِلْ يَدَكَ فِي جَبِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَرَقُ فِي يَسْعِ مَايَنَتِ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ أَبَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَسِقِينَ (1) ﴾ <sup>(1)</sup> وقد جاء ذكر هذه الآيات الأخرى . غير العصا واليد \_ في سورة الأعراف، وهي: الجراد والقمل والضفادع والدم. والجدب والطوفان ونقص الأموال والأنفس

- (1) الآية : (١٠٤ ١٠٨) من سورة الأعراف.
  - (٢)تفسير الفخر الرازي، ١٣ ١٩١/١٤.
    - (٢) الآية : (١٢) من سورة النمل.



والثمسرات، قسال تعسالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الظُّوفَانَ وَٱلجُرَادَ وَٱلْقُمَّلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلدَّمَ ءَايَنِتٍ مُّفَصَّلَنتٍ فَٱسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْمَا تُجْتِمِينَ ٢٠٠٠ ﴾ (1).

ابناءهم وتسبحي، يساءهم وإنا قوقهم في ورت ( ) بي وهكذا كانت دعوة موسى الله في نظر حاشية السوء إفساداً في الأرض ... وهذا يتسق مع اتهام فرعون لموسى بأنه يريد أن يخرجهم من أرضهم وبلادهم، وهكذا كل دعوة تريد أن تغير واقعاً فاسداً تتهم هي

- (1) الآية : (١٣٣) من سورة الأعراف.
- (٢) الآية : (١٠٩- ١١٢) من سورة الأعراف.
  - (٣) الآية : (١٢٧) من سورة الأعراف.



بالفساد" واستقر رأى قوم فرعون على أن يرجئ موسى المَنْ إلى يوم محدد، وأن يرسل في أنحاء البلاد من يجمع له كبار السحرة من أجل مواجهة سحر موسى - حسب زعمهم - في يوم مشهود .. وتشارط السحرة مع فرعون على أن يثيبهم ويعطيهم عطاءً جزيلاً إن هم غلبوا موسى، ووعدهم فرعون وزاد على الأجر المادي أجراً أدبياً وهو أن يكونوا من المقربين" وفي ذلك يقول القرآن الكريم: ﴿ قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذَا لَّيَنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ٣٠ قَالَ لَهُم تُوسَى ٱلْقُوْا مَا أَنْتُم ثُمَلْقُونَ ٣٠ فَأَلْقَوْا حِبَالَهُمْ وَعِصِيتَهُم وقالُوا بِعِزَةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْغَلِبُونَ ٢ فَأَلْقَىٰ مُوسَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ التَحَرَةُ سَاجِدِينَ (") ٢٠ وقدال سرجان: ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ إِتَ هَنذَا لَسَنِحُرُ عَلِيمٌ 100 ثِرِيدُ أَن يُخْرِجَكُمْ مِّنْ أَرْضِكُمْ فَمَاذَا تَأْمُرُون ٢٠٠ قَالُوا أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي ٱلْمَدَابِنِ حَنِشِرِينَ ٣٠ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنْحِرٍ عَلِيدٍ ١ وَجَآة ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوٓأَ إِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَعْنُ ٱلْغَنِلِينَ 👘 قَالَ نَعَمَّ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴾ ("وهڪـذا شــك فرعـون في موسى، واتهمه بالإفساد في الأرض وأنه يريد أن يخرج المصريين من بلادهم وأرضهم .. واستشارته بطانة السوء، وتشاوروا في أمره .. فعزموا على التخلص منه ولكن بعد هزيمته هزيمة معنوية، كيف تسول للطغاة نفوسهم أن يقلبوا الحقائق ويزيفوا الوقائع.. ١٢ وكيف

منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم، الحافظ ابن كثير، ٢٢٧/٢ - ٢٢٨ (بتصرف).

<sup>(</sup>٢) الآية : (٢٦- ٤٢) من سورة الشعراء.

<sup>(</sup>٤) الآية : (١٠٩- ١١٤) من سورة الأعراف.



يتهمون موسى اللغ بهذه التهمة الأوليس له مطلب سوى تبليغهم دعوة الإيمان وإنقاذ بنى إسرائيل من الظلم والاستعباد .. ولكن هذا شأن الباطل دائماً عندما يعجز عن مواجهة الحجة بالحجة والدليل بالدليل يلجأ إلى القوة والقهر ، ويحمل أصحابه على هذه الفرية وأمثالها<sup>(۱)</sup>. ٧- موسى الغلا يثبت رسالته ويواجه تشكك فرعون فيها:

رمى فرعون موسى الله بالسحر، واتهمه بأنه يريد إخراج المصرين من أرضهم، وتطورت المواجهة بينه الله وبين الطاغية وأخذت بعداً جديداً، إذ طلب فرعون بينة من موسى فجاء بمعجزتي العصا واليد، لكنه لم يذعن هو وحاشيته، وتحدوا موسى الله وبعثوا ف طلب السحرة من آفاق مصر كلها ليبطلوا سحر موسى . كما زعموا . <sup>(\*)</sup> وما كان من موسى الله إلا أن قدم أدلته وبراهينه على صدق دعوته ولكن لما عاند فرعون وتمادى في طغيانه وتحدى موسى الله ليظهر بطلان رسالته . كما تخيل . في مشهد مهيب .. لما كان ذلك فقد قبل موسى الله المواجهة والتحدي. واختار لهم يوماً مشهوداً من أيامهم... هو يوم الزينة<sup>(\*)</sup> فهكذا قبل موسى الله التحدي واختار يوماً مشهوداً من أيامهم ليكون ذلك أظهر لدعوته وأكثر إقراراً لرسالته بين الناس، وكان على ثقة عظيمة بفضل الله سبحانه؛ بل لقد حدد

(٢)منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ٢٧٠.

<sup>(1)</sup>دعوة الرسل، محمد أحمد العدوى، ص١٨٢ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) وهو يوم عيد لهم، وقال مقاتل: هو يوم النيروز..وقال:سعيد ابن جبير رضي الله تعالى عنه وهو سعيد بن جبير بن هشام، الإمام الحافظ المقرئ الفسر، أبو محمد الوالبي، قرأ القرآن على ابن عباس،قتله الحجاج سنة٩٥هـ انظر سير أعلام النبلاء، ٢١٣/٤. : هو يوم سوق لهم، وقال ابن عباس رضي الله عنهما: هو يوم عاشوراء. تفسير الفخر الرازي، ٢١- ٢٢/٢٧.



ي كامل ضوئه والشمس لم تشتد بعد؛ حتى يرى هذه المساجلة بين الحق والباطل أكبر حشد من الناس ويرون انتصار الحق على الباطل ويَنْكُ مَوْعِدًا لَا نُخْلِفُهُ, نَحْنُ وَلا آَنت مكانا سُوى (\*) \* (\*)قال لهم موسى ويَنْكُ مَوْعِدًا لَا نُخْلِفُهُ, نَحْنُ وَلا آَنت مكانا سُوى (\*) \* (\*)قال لهم موسى الله ي تحد ظاهر : ﴿ قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ الزّينَةِ وَأَن يُحْشَرُ النَّاسُ ضَحَى (\*) \* ويقول الفخر الرازي - رحمه الله تعالى - : ﴿ مَكَانا سُوى ﴾ أو يقد مكانا محشوفاً وذلك مبالغة في التحدي منه الله لله ي المورهم وباطلهم الزهوق(\*).

۸- استغلال موسى المن ليوم الزينة دعويا:

الداعي هدفه في المقام الأول تبليغ دعوته لأكبر عدد من الناس واضحة جلية لا لبس فيها ولا غموض، وقد فطن موسى المعلية لأهمية المواجهة والتحدي الذي سيراه جمع غفير من الناس يوم الزينة، وانصرف فرعون وجمع ما يكيد به من السحرة وأتى بهم في الموعد، وفي اليوم الموعود تدفقت الجماهير إلى ساحة المواجهة، وهنا يقوم موسى المحلي بدوره كرسول ليحقق عدة أمور مهمة:

أ – تبليغ دعوته واضحة جلية لأكبر حشد من الناس.
 ب- إظهار زيف وبطلان ادعاء فرعون للألوهية.

ج- إظهار حقيقة دعوته وأنه يدعو لعبادة الله الواحد الأحد ولا يريد الاستكبار في الأرض أو إخراج المصريين من بلادهم.

- (1) الآية : (٥٨) من سورة طه.
  - (٢) الآية : (٥٩) من سورة.

(٢) تفسير الفخر الرازي ٢١- ٨٣/٢٢ بتصرف.

منهج موسى عليه السلام في دعوته لمرعون دعيد الله بن محمد السيبعي

د- توجيه النصح والتوجيه للسحرة ليعلموا أنه ليس ساحراً بل نبياً يبلغهم دعوة ربهم.

ه-- جعل زمام المبادرة في يده حتى تجري المناظرة بصورة واضحة ومنصفة ولا يقدَّم للجماهير على أنه ساحر يتحدى سحرة آخرين.

و- توضيح عاقبة الافتراء على الله وتحذيرهم من ذلك.

ز- لفت انتباه الناس لخطابه كنبي الذي يختلف عن كلام السحرة، يقول القرآن الكريم عن ذلك: ﴿ قَالَ لَهُم مُُوسَىٰ وَيْلَكُمُ لَا

تَفَنَّرُوا عَلَى ٱللَّهِ حَذِبًا فَيُسْتِحَتَّكُم بِعَذَابٍ وَقَدْ خَابَ مَنِ آفْتَرَى (1) ﴾ () وبعد تلك النصيحة التي وجهها موسى الملكة إلى السحرة تشاجروا فيما بينهم فمن قائل يقول ليس هذا بكلام ساحر إنما هذا كلام نبي ، وقائل يقول بل هو ساحر ، وقيل غير ذلك () حكى القرآن الكريم عن ذلك قائلاً : فَنَنَزَعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُوا ٱلنَّجْوَى (1) قَالُوا إِنْ هَذَنِ لَسَنِحَزَنِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْ هَبَابِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُنَى (1) فَأَجْمَعُوا حَيْدَكُمْ ثُمَ

٩- موسى التلاة يقابل غرورهم بالتريث ثقة في نصر الله وصدق نبوته: عندما جاء السحرة وأجمعوا كيدهم، أخذهم الغرور والكبر

وحاولوا إظهار الإنصاف والموضوعية مع موسى أمام الجماهير الحاشدة

- (١) الآية : (٦١) من سورة طه.
- (٢) تفسير القرآن العظيم، الحافظ ابن كثير، ١٥٧/٣ بتصرف.
  - (٢) الآية : (٦٢- ٦٤) من سورة طه.



وخيروه أن يلقي هو أو يبدؤوا هم، ولم يكن هذا التخيير منهم إلا إفادة الرغبة لديهم في أولية الإلقاء؛ وذلك "لفرط اعتقادهم في أنفسهم وإظهارهم للثقة بأمرهم بإتيانهم بأقصى ما يمكن أن يؤتى به من السحر، وفي ذلك إرهاب لموسى المتلكز في زعمهم" ("وقال لهم موسى الميلاز ابدؤوا أنتم واثقاً في نصر الله له، فألقى كل واحد منهم عصا وحبلاً حتى صار الوادي ملآن حيات يركب بعضها بعضاً (") يقول القرآن الكريم عن ذلك: ﴿ قَالُواْ يَنُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن نَكُونَ أَوَّلَ مَن أَلْقَىٰ (") قَالَ بَلَ ٱلْقُوْأُ فَإِذَا حِبَاهُمُ وَعِمِيتُهُمْ يُحَيَّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَا تَنْعَى (").

١٠ عدم الخوف في إحقاق الحق والدعوة إليه:

على الداعية إلى الله تعالى عدم الخوف في قول الحق، ومن ذلك ما طمأن به جل وعلا نبيه موسى المن بقوله: ﴿ قُلْنَا لَا تَخَفَ إِنَّكَ أَنتَ الْأَعْلَىٰ (\*\*\*) وبما إن موسى المن بشر طبع على ما طبع عليه سائر البشر من ضعف في القلب، وانطلاقاً من ذلك شعر بخوف عندما ألقى السحرة عصيهم وحبالهم، ولعله خاف على دعوته فقد تكون خشيته التي داخلته ظناً أن ينخدع الناس بأمر السحرة لما أتوا به من سحر عظيم، فربما يساوون بين ذلك السحر وبين ما سيفعله موسى رداً عليهم وربما كانت هواجسه لأنهم سبقوا بهذا السحر فخشي أن يرسخ في أعماق بعض الناس قدرتهم، أو ينصرف بعض الناس دون أن

- (٢)تفسير القرآن العظيم، الحافظ ابن كثير، ١٥٨/٣ بتصرف.
  - (٢) الآية : (٦٥- ٦٦) من سورة طه.
    - (٤) الآية : (٦٨) من سورة طه.

<sup>(1)</sup>روح المعاني، الألوسي، ١٩٧٨، هل؟، دار إحياء التراث العربي، ١٤٠٥هـ. ١٩٨٥م.



د عبد اللہ ہی محمد اللہ

يرى ما سيفعله موسى؛ وبذا لا يبلغ دعوته للجميع، وربما خشي إلا ينزل عليه الوحي أو استبطأ نزوله، وعلى أية حال فإن الإيجاس الذي داخل موسى التلا كان مبعثه الحرص على الدعوة والخوف عليها، وهنا تتنزل عليه رحمة الله تبارك وتعالى: ﴿ قُلْنَا لاَ تَخَفَ إِنَّكَ أَنتَ وهنا تتنزل عليه رحمة الله تبارك وتعالى: ﴿ قُلْنَا لاَ تَخَفُ إِنَّكَ أَنتَ ينطق بالحق؛ وهك العقيدة، ومعك الحق، ومن كان على الحق فهو ينطق بالحق؛ وهكذا طمأنه الله بأنه سيقهر فرعون وملأه، وستكون له العاقبة<sup>(1)</sup>يقول القرآن عن ذلك: ﴿ فَأَوَجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَىٰ (<sup>10</sup>) قُلْنَا لَا تَخَفُ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْأَعْلَىٰ (<sup>10</sup>)

11- إثبات رسالة موسى المحلياً: في ذلك الموقف العظيم، أمر الله موسى أن يلقي عصاه، فتحولت حية حقيقية وأخذت تأكل حبالهم وعصيهم التي استرهبوا بها أعين الناس ثم أخذها المحلية فإذا هي عصا؛ قال ابن عباس - رضي الله عنهما - : "فجعلت لا تمر بشيء من حبالهم ولا من خشبهم إلا التقمته، وقال ابن إسحق: جعلت تتبع تلك الحبال والعصي واحدة واحدة حتى ما يرى بالوادي قليل ولا كثير مما ألقوا، ثم أخذها موسى فإذا هي عصا في يده كما كانت، ووقع السحرة سجداً لأنهم علموا أن ذلك من السماء وأنه ليس بسحر<sup>(1)</sup>ويبين لنا القرآن الكريم ذلك قال تعالى: ﴿ وَأَلِّق مَافِ يَمِينِكَ نَلْقَفَ مَاصَعَواً إِنَاً

(٢) الآية : (٦٧- ٦٨) من سورة طه.

<sup>(</sup>١) الآية : (٦٨) من سورة طه.

<sup>(</sup>٢)دعوة الرسل، محمد أحمد العدوى، ص٢٤٦ بتصرف.

<sup>(</sup>٤)تفسير القرآن العظيم، الحافظ ابن كثير، ٢٣٧/٢.



د عبد الله بن محمد السيبعي

وكانت النتائج الباهرة لهذم المواجهة العملية كما يلي: ١-ظهور الحق وإيمان السحرة. ٢-ثبات السحرة على الإيمان رغم تهديد فرعون لهم. ٣-قهر هيمنة فرعون على قومه.

الفرع الثاني: مرحلة تقرير العقيدة:

اجتهد موسى المسلى المسلى المسلى عقيدته وتقريرها في نفس فرعون، وحتى يتمكن من ذلك؛ استخدم معه وسائل وأساليب مناسبة لتلك المرحلة المهمة ومنها : الحوار الهادئ :دخل موسى مع فرعون منذ اللقاء الأول في حوار هادئ، وقدم فيه الأدلة القاطعة على عقيدة التوحيد،

<sup>(</sup>١) الآية : (٦٩– ٧٣) من سورة طه.



وأن الله سبحانه وتعالى هو خالق هذا الكون ومدبر أمره.

عدم الجابهة في اللقاء الأول بدأ موسى الملك بالتمهيد بأسلوب سلس، ولم تشتد عنده الله حب الرئاسة والغلبة على خصمه ويبدأ معه بالتوبيخ والاستعلاء، بل كان معه هادئاً ولم يجابهه، قال الجاحظ في هذا الشأن : "...وعند المواجَهة والمقابلة يشتد حب الغلبة وشهوة المباهاة والرياسة، مع الاستحياء من الرجوع والأنفة من الخضوع، وعن جميع ذلك تحدث الضغائن ويظهر التباين، وإذا كانت القلوب على هذه الصِّفة وعلى هذه الهيئة امتنعت من التعرُف وعميت عن مواضع الدلالة وليست في الكتب علية تمنع من ذرك البُغية وإصابة الحجَّة لأنَّ المتوحد بدَرْسها والمنفرد بفهم معانيها لا يباهي نفسَه ولا يغالب عقلَه وقد عَدم مين له يُباهي وَمِنْ أجله يغالب" (وما كان من وأخيه هارون - عليهما السلام- وهما يحشدان الأدلة على الوحدانية، ومنها:

1 – ادلة الخلق: وفي ذلك يقول الله تعالى على لسان موسى المنه : في قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِى أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ مُمَ آهَدَىٰ (\*\*\*) \* (\*\*) وفي هذا دليل على أن موسى المنه كان يدعو إلى الإيمان بالله عن طريق العقل وذلك بالنظر في الكون وما يحتويه من مخلوقات؛ فقد خلق الله هذه المخلوقات في نظام بديع ونسق دقيق، فكل مخلوق يختلف عن الآخر ويتميز عنه

 <sup>(</sup>۱)أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، الحيوان، تحقيق : عبد السلام محمد هارون، ١٤/١، دار) ابو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، الحيوان، ١٤/١هـ ١٩٩٦م).



بأشياء وأسـرار أودعهـا الله فيـه، ثـم ألهم الله تعـالى كل مخلوق إلى الطريقة التي بوسعه أن يعيش بموجبها <sup>(١)</sup> .

ج- الأدلة التاريخية: حاول فرعون صرف موسى عن إثباته للتوحيد وتقريره لعقيدته أمام ملئه، فسحبه إلى منطقة «القرون الأولى»؛ ليشغله عن حقيقة دعوته، أو ليفتح مجالاً للعناد والتكذيب والتخطئة. قال تعالى حاكياً لنا عن ذلك: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولَى ()) والتخطئة. قال تعالى حاكياً لنا عن ذلك: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولَى ()) والتخطئة. قال تعالى حاكياً لنا عن ذلك: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولَى ()) والتخطئة. والتكديب والتخطئة. والتكريب والتخطئة. قال تعالى حاكياً لنا عن ذلك: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولَى ()) والتخطئة. والتخطئة. وال ما ما عن دلك: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ اللهُ والتكديب والتخطئة. والتكريب والتخطئة. والتخطئة. والتخطئة. والتخطئة. والتخليب أنها عن ذلك: ﴿ قَالَ فَمَا بَالُ اللهُ والتكريب والتخطئة. والتخليب أولي أولا ينسَى أن والله، وليس من وظيفة موسى إن السؤال عن الغيب لا يعلمه إلا الله، وليس من وظيفة الرسالة، وعلم ذلك في اللوح المحفوظ، ولم يشأ موسى أن يجرى مع الرسالة. وعلم ذلك في اللوح المحفوظ، ولم يشا موسى أن يجرى مع الرسالة.

- (١)منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ص٣٠٠.
  - (٢) الآية : (٥٠) من سورة طه.
  - (٢)التفسير القرآني، مرجع سابق، ص٧٩٧.
  - (٤) تفسير القرآن العظيم، الحافظ ابن كثير، ١٥٥/٣.
    - (٥) الآية : (٥١ ٥٢) من سورة طه.



فرعون في هذا الكلام، وقطع عليه الطريق بإجابة محددة هي أن علم ذلك عند الله في كتاب مسطور، وهذا الكتاب الذي تسجل فيه أحداث الوجود هو بعض علم الله، كما أن هذا الوجود بعض قدرته؛ وهكذا قطع موسى الطريق على أسئلة فرعون التي تهدف إلى إبعاد موسى عن لب دعوته وتصرفه عن مضمون عقيدته (').

د- الأدلة الكونية:عرض موسى المن على فرعون آثار قدرة الله تعالى وتدبيره في كونه، وآلائه ونعمه، واستغل الأدلة الكونية الملموسة الموجودة في أرض مصر ومنها:

التربة الخصبة والماء : وهذه الأدلة المتوفرة يراه فرعون وغيره أمام أعينهم، ويحتاجونه في كل لحظة من حياتهم، وراح يقدم ذلك كدليل واضح ملموس على توحيد الصانع جل وعلا، وإثبات عقيدته وتقريرها التي تدعو إلى عبادة هذا الخالق القادر العظيم، وفَوَّت موسى الله بذلك على فرعون غرضه في صرف الكلام بعيداً عن لب الموضوع وهو إقرار عقيدة التوحيد ودحض مزاعم فرعون وشبهه، قال الموضوع وهو إقرار عقيدة التوحيد ودحض مزاعم فرعون وشبهه، قال تعالى : في ألَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء ماة مع فرعون في شأن تقرير العقيدة - وسيعرض الباحث ذلك عند عرضه ـ بعون الله تعالى . لوسائل دعوة موسى لفرعون ويشيد الحوار إلى أن موسى الكم الكرار عقيدة موسى لفرعون ويشير الباحث هذا مع الموضوع أوقر المائل دعوة موسى لفرعون ويشير الباحث هذا فقط مع الموسى الكلم التقرير العقيدة موسى لفرعون ويشير الماحث منا عمام موسى منه الم

> (۱)انظر: منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ص٣٠٣ بتصرف. (۲) الآية : (٥٣) من سورة طه.



بغية تقرير دعوته وإثبات الوحدانية لله رب العالمين، ولكن كشأن كل طاغية، وكطبيعة كل معاند جاحد في كل زمان ومكان لم يستجب فرعون لدعوة موسى الكلام مع وضوح البراهين على صدق عقيدته كوضوح الشمس في رابعة النهار، واستمر فرعون في عناده وعتوه وجبروته(1).

<sup>(</sup>۱) منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ص٣١١.



# المبحث الثاني

### الأسس المنهجية التي قامت عليها دعوة موسى أظنئ لفرعون

اعتمد موسى التَخْلاً على عدة أسس في منهجيته الدعوية مع فرعون منها:

1 – الأساس العاطفي: لقد اجتهد موسى الملاحية في إثارة عاطفة فرعون للإيمان والهداية بأسلوب التخويف من العذاب، قال تعالى: ﴿ فَأَرْبِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَيِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ وَلَا تُعَذِبُهُمْ قَدْ جِنْنَكَ بِعَانَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَيِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ وَلَا تُعَذِبُهُمْ قَدْ جِنْنَكَ بِعَايَةٍ وَعَايَةٍ مِن رَيِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَةٍ بِلَ وَلَا تُعَذَبُهُمْ قَدْ جِنْنَكَ بِعَايَةٍ وَعَايَةٍ مِن رَيِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَعَة إِنَّا قَدْ أُوحِي إِلَيْنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مِنَ اللَّهُ عَلَى مَنِ ٱنَبَعَ الْهُدَى (٢) إِنَّا قَدْ أُوحِي إِلَيْنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مِن اللهِ مِنْ اللَّبَعَ الْهُدَة مَن الله بِعَالَ الموعظة مَن كَذَبَ وَتَوَلَى (٢) ﴾ (١) كما استخدم المنهج نفسه بأسلوب الموعظة من كذَبَ وَتَوَلَى أَنَّ مَنَكَمُ مُسْتَعِعُونَ (٢) ﴾ (١) كما استخدم المنهج نفسه بأسلوب الموعظة بِعَاي يَعْدَينَ أَنْ كَانَ عَنْ مَعَكُمُ مُسْتَعِعُونَ (٢) ﴾ فالترهيب، قال تعالى: ﴿ قَالَكَلَا فَاذَهْبَا الحسنة فِ شَصلوب الموعظة بِعَاي الترغيب والترهيب، قال تعالى: ﴿ قَالَكُلَا فَاذَهْبَا الحسنة فَي الحسنة فَ قَائَعَانَ إِنْ عَانَا مَعَكُمُ مُسْتَعِعُونَ (٢) ﴾ فَأْتِي فَرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِ ٱلْعَنْمَة عالى المَد والترهيب ، قال تعالى: ﴿ قَالَكُلَا فَاذَهْبَا الحسنة بِعَانَ مَعَكُمُ مُسْتَعِعُونَ (٢) فَأَنْتَ فَرُورَتَ فَقُولًا إِنَا رَسُولُ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (٢).

ويحاول فرعون التملص من هذا الأمر الفطري، وأراد أن يعجزهما فسألهما: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ ( ) ﴾ <sup>(٤)</sup>وتوالت ردود موسى على فرعون تقرع أذنيه وتصفع غروره وكبرياءه، قال تعالى مصوراً ذلك

- (1) الآية : (٤٧\_٤٨) من سورة طه.
- (٢) الآية : (١٥~ ١٦) من سورة الشعراء.
  - (٢) الآية : (١٦) من سورة الشعراء.
  - (٤) الآية : (٢٣) من سورة الشعراء.

المشـــهد: ﴿ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنُمُ مُوقِنِينَ (\*) ويحاول فرعون السخرية بموسى وصرف الناس عن حجته التي تتسق ويحاول فرعون السخرية بموسى وصرف الناس عن حجته التي تتسق والفطرة الإنسانية ﴿ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْمَعُونَ (\*) ﴾ (\*) ولكن موسى المَعَ يطرق المساعر طرقاً حثيثاً، ويثير كوامن الفطرة الصادقة المتاصلة في النفوس ﴿ قَالَ رَبُّكُرُ وَرَبُّ ابَآءٍ كُمُ ٱلْأَوَّلِنَ (\*) ﴾ (\*) وأسقط في المتاصلة في النفوس ﴿ قَالَ رَبُّكُمُ وَرَبُّ ابَآءٍ كُمُ ٱلْأَوَلِينَ (\*) ﴾ (\*) وأسقط في المتاصلة في النفوس ﴿ قَالَ رَبُّكُمُ وَرَبُّ ابَآءٍ كُمُ ٱلْأَوَلِينَ (\*) ﴾ (\*) وأسقط في المتاصلة في النفوس ﴿ قَالَ رَبُّكُمُ وَرَبُّ ابَآءٍ كُمُ ٱلْأَوَلِينَ (\*) ﴾ (\*) وأسقط في يد فرعون فقلب الحوار إلى مواجهة لضعف حجته: ﴿ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُرُ لَمَجْنُونُ (\*) ﴾ (\*) ولكن موسى المَع يستمر في قرع نفوسهم مثيراً لفطرهم التي طمست بفعل أكاذيب فرعون قال: ﴿ قَالَ رَبُ

لج موسى عليه السلام للأ دعوته لمرعون

ج- الأساس العقلي: تعتمد دعوى موسى الله اعتماداً كبيراً على الأساس العقلي، فقد استخدم الله بذكاء شديد العقل ومنطقه في عرض رسالته وتوضيحها أمام الناس، ودحض شبه فرعون وافتراءاته وادعائه الكاذب للألوهية، فهو قد عرض عليه في البداية دعوته في رفق، حيث ذهب إليه هو أخوه وأخبروه بأنهما رسولا ربه إليه، وفي ذلك إشارة إليه ليدرك زيف ادعائه الريوبية فقد استخدما كاف الخطاب، وفي ذلك توضيح بأن له رباً هو خالقه، وهو ينفي أن

- (١) الآية : (٢٤) من سورة الشعراء.
- (٢) الآية : (٢٥) من سورة الشعراء.
- (٢) الآية : (٢٦) من سورة الشعراء.
- (٤) الآية : (٢٧) من سورة الشعراء.
- (٥) الآية : (٢٨) من سورة الشعراء.



يكون له رب ويقول لهما: ﴿ قَالَ فَمَن زَيُّكُمَا يَنْمُوسَىٰ 🖑 ﴾ (')ولم يقل: من ربى؟ وهنا يعرض موسى بإيجاز شديد وعقلانية محمودة دعوته بأسلوب رفقاً ليناً، ولكن فرعون يحاول صرف موسى الطِّن عن هدفه وتحويل الكلام عن مقاصده فيسأله عن القرون الأولى، لكن موسى الظناة يفطن لذلك، ويوجه أسلوب الحوار العقلى الهادئ وجهته السلمية التي تخدم الدعوة، ويقص علينا القرآن الكريم ذلك، قال تعالى: ﴿ فَأْنِياهُ فَقُولُا إِنَّا رَسُولا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَةٍ بِلُ وَلَا تُعَذِّبْهُمْ قَدْ جِعْنَاك بِثَابَةٍ مِّن زَبِّكٌ وَٱلسَّلَامُ عَلَىٰ مَنِ ٱنَّبَعَ ٱلْحُدَىٰ ٢ مَن كَذَّب وَتَوَلَّى ٢٠ قَالَ فَمَن زَبُّكُمَا يَنْمُوسَى ٢٠ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَي خَلْقَهُ شُمَّ هَدَىٰ ٢٠ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ٢٠ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ رَبِّ في كِتَبَ لَك يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَنسَى ٢٠٠٠ ﴾ ٢٠ حيث تحدث موسى المعلى عن عظمة الله تبارك وتعالى ولفت نظر فرعون إلى آيات الله تعالى في الكون، ونعمه جل وعلا التي لا تعد ولا تحصى، مستعملاً أسلوب الموعظة الحسنة في شكل التذكير بالنعم، كما أثبت وحدانية رب العالمين جل وعلا لفرعون باستخدامه المنهج العقلى؛ ليترك له المجال ينظر ويتأمل ويتفكر في خلق الله تعالى لهذا الكون وما يحمل في جنباته من خلق كثير وعظيم.

- (١) الآية : (٤٩) من سورة طه.
- (٢) الآية : (٤٧– ٥٢) من سورة طه.



د- الأساس الحسي: فقد اعتنى موسى المن بلفت أنظار المدعوين - خاصة فرعون - إلى ما يحيط بهم من دلائل حسية تدل على قدرة الخالق سبحانه وتدعم الدعوة إلى الإيمان به جل وعلا، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعَدِهِم مُوسَىٰ بِثَايَتِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِنهِ فَظَلَمُوا بِهَا فَأَنظُر تعالى: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعَدِهِم مُوسَىٰ بِثَايَتِنَا إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِنهِ فَظَلَمُوا بِها فَأَنظُر كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ () فهذه الآيات الحسية والمعجزات الخارقة كمعجزة العصا ومعجزة اليد هي استخدام للأدلة الحسية على قدرة الله سبحانه، كما كان موسى النه يستخدم التبيه لحواسهم لإدراك خلق السموات والأرض والمشارق والمغارب، وهي دلائل شاخصة أمام أبصارهم وتدركها حواسهم، وهذا أعظم دليل على قدرة الخالق سبحانه.

ويمكن القول: بأنه لما تجاهل فرعون معرفة الله تعالى؛ عند سؤاله: ( قَالَ فَرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَلَمِينَ ( ) ( ) ( ) ( ) كان لزاماً على موسى المن أن يبين له ويطلعه على معرفة الله تبارك وتعالى بآثاره في خلقه، وأوضح وأبين آثار خلق الله تعالى هذه الأشياء المحسوسة وهي خلق السموات والأرض وما بينهما من شمس وقمر ونجوم وأفلاك ( ) قال تعالى: ( قَالَ رَبُ ٱلسَّمَوَنَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُمَاً إِن كُنتُم مُوقِنِينَ ( ) ( ) ( ) وقال سبحانه كذلك حاكياً عن موسى: ( قَالَ رَبُ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَابَيْنَهُمَاً إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ( ) ( ) هوسى: ( قَالَ رَبُ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَابَيْنَهُماً إِن كُنتُم تَعْقِلُونَ ( ) ) ( ) ( ) موسى العقلى والحسى والعاطفى والفطري : ه- الممازجة بين الأساس العقلى والحسى والعاطفى والفطري :

- (1) الآية : (١٠٣) من سورة الأعراف.
  - (٢) الآية : (٢٢) من سورة الشعراء.
- (٣) انظر تفسير الفخر الرازي، ١٢٨/٢٤ بتصرف.
  - (٤) الآية : (٢٤) من سورة الشعراء.
  - (٥) الآية : (٢٨) من سورة الشعراء.



وقد يمازج موسى المناقلة أحياناً في عرض دعوته على فرعون وملئه بين الأسهاس العقلسي والحسسي والعهاطفي، وذلسك بانتقاله مسن الشهيء إلا لازمه، ودلالة الالتزام "..هي أن يكون اللفظ له معنى، وذلك المعنى له لازم من خارج، فعند فهم مدلول اللفظ من اللفظ، ينتقل الذهن من مدلول اللفظ إلى لازمه، ولو قدر عدم هذا الانتقال الذهني لما كان ذلك اللازم مفهوماً.."(')وعلى هذا الأسلوب اجتهد الطَّيْنَ في تقديم أوضح الأدلة والبراهين على صدق دعوته بأسلوب الموعظة الحسنة في شكل التذكير بالنعم؛ لعله يظفر بإيمانيه، قبال تعالى مبيناً الحوار الذي داربين موسى الطلاق وبين فرعدون: ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآء مَآءَ فَأَخْرَجْنَابِهِ أَزْوَاجَامِن نَّبَاتِ شَتَّى ٢٠٠٠ وصف موسى الملحظ ربه تبارك وتعالى بأوصاف لا يمكن لفرعون أن يتصف بها لا على وجه الحقيقة ولا على وجه المجاز، ولو قال له: هو القادر أو الرازق وشبه ذلك؛ لأمكن فرعون أن يغالطه ويدعى ذليك لنفسيه...("وعلى هذا فالآيات التي هي دلائيل النبوة وبراهينها هي آيات من الله وعلامات منه أنه أرسل الرسول، وكما أن الآيات التي هي كلامه تتضمن إخباره لعباده وأمره، ففيها الإعلام والإلزام، فكذلك دلائل النبوة هي آيات منه تتضمن إخباره لعباده بأن هذا رسوله وأمره لهم بطاعته ففيها الإعلام والإلزام أيضاً.."(<sup>:).</sup>

- (۱) علي بن محمد الآمدي أبو الحسن، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق : د. سيد
   الجميلي، ٢٦/١، ط١(بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٠٤هـ).
  - (٢) الآية : (٥٣) من سورة طه.
- (٣) التسهيل لعلوم التنزيل، محمد بن أحمد بن محمد الغرناطي الكلبي، ١٤/٣، ط٤ (دار الكتاب العربي - لبنان - ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م).
- (٤) أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، النبوات، (القـاهرة، المطبعـة السـلفية، ١٣٨٦هـ).



## المبحث الثالث

## وسائل وأساليب دعوة موسى الظنة لفرعون وخصائص ذلك

الوسائل والأساليب بينهما قواسم مشتركه فتتفق في كونهما وُضِعا من أجل الاستعانة بهما بعد الله تعالى لتحقيق أهداف الدعوة<sup>(۱)</sup>ولتطبيق مناهجها<sup>(۲)</sup>وأن الوسائل لا تنفرد بنفسها في خدمة أهداف الدعوة وتحقيقها، وإنما تعمل وتفيد من خلال الأساليب التي تستخدم معها<sup>(۲)</sup>وهي ناقلة للأسلوب، ويمكن الوقوف على وسائل دعوة موسى الكلا لفرعون وأساليبه من خلال مطلبين:

#### المطلب الأول

#### وسائل دعوة موسى الظناة لفرعون

لقد تنوعت وسائل موسى المن في تبليغ دعوته، وذلك لحرصه البالغ على أن يبذل أقصى جهوده في سبيل نشر هذه الدعوة وتقريرها بين الناس، ومن هذه الوسائل:

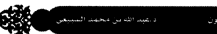
أ - الاستعانة بالبشرية تبليغ الرسالة ب- استخدام الآيات
 والمعجزات.

**أولاً : الاستعانة بالبشر في تبليغ الرسالة**: أدرك موسى المن أنه أمام عدو عنيد وطاغية متجبر، وشعر بأن أخاه هارون أفصح منه لساناً وأقوى منه حجة، وهو يعلم أن البيان والفصاحة لهما أثرهما في استجابة المدعوين، كما أن التعاون في سبيل أداء الرسالة ونشر

<sup>(</sup>١) انظر: فقه الدعوة إلى الله، علي عبد الحليم محمود، ٢١٥/١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المدخل إلى علم الدعوة، للبيانوني، ٤٦- ٤٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: الوسائل المشروعة والمنوعة في الدعوة إلى الله، محمد حاتم، ص٢٢ (رسالة ماجستير غير منشورة في كلية الدعوة والإعلام، جامعة الإمام، الرياض).



متهيج موسى عليه السلام يلإ دعوته لصرعون

الدعوة فيه مزية عظيمة ، قال الشيخ عبدالرحمن السعدى- رحمه الله تعالى - : امتثل موسى الطبعة أمر ربه وتلقاه بالانشراح والقبول، وسأله المعونة وتيسير الأسباب التي هي من تمام الدعوة، فدعا ربه أن يشرح صدره وييسر له أمره وأن يحلل عقدة من لسانه ليفقهوا قوله.."() ونظر فإذا أخوه هارون أفصح منه لساناً وأقوى بياناً فأراد أن يساعده في نشر الرسالة وتبليغ الدعوة، قال تعالى على لسان موسى الله: ﴿ فَجَاءَتُهُ إِحْدَىهُمَا تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَاءٍ قَالَتْ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَاسَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا حِيآَهُ وَقَصَّ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَبَالَ لَا تَخَفُّ خَوْتَ مِنْ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِيهِ الت إحد المكما بَتأَبَتِ اسْتَعْجِرُهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَعْجَرْتَ الْقَوِى الْأَمِينُ () قَالَ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُنكِحَكَ إِحْدَى ٱبْنَتَى هَنتَيْنِ عَلَى أَن تَتَأْجُرَفِ ثَمَنِنَ حِجَجٌ فَإِنّ أَتْمَمْتَ عَشْرًا فَمِنْ عِندِكٌ وَمَا أَبِيدُأَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ سَتَعِدُنِتٍ إِن سَكَاءَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلصَّنِيلِجِينَ (٧) قَالَ ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ أَيَّمَا ٱلْأَجَلَيْنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدْوَن عَلَى كَوَالَتُهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ٢٠ ٢ فَلَمَّا قَضَى مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ مَانَسَ مِنجانِبِٱلظُّورِ نَتَازًا قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُواً إِنِّي مَانَسْتُ نَازًا لَعَلِّيَّ مَاتِيكُم مِنْه كابِخَبَرٍ أَق حَذْوَةٍ قِرِبَ ٱلنَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ () فَلَمَّآ أَتَىٰهَا نُودِي مِن شَلِطِي ٱلْوَادِ ٱلأَيْمَنِ فِي ٱلْقُعَةِ ٱلْمُبَدَرِكَةِ مِنَ ٱلشَّجَرَةِ أَن يَسْمُوسَى إِنِّتِ أَنَا ٱللَّهُ رَبِّ ٱلْعَنْلَيِينَ (\*) وَأَنْ أَلْقَ عَصَاكُ فَلَمَّا رَءَاهَا نَهَتَزُ كَأَنَّهَا جَآنٌ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَسُوسَى أَقْبِلْ وَلَا تَخَفُ إِنَّكَ مِنَ الْأَمِنِينَ (٢) أَسْلُكَ يَدَكَ فِي جَيْبِكَ

<sup>(1)</sup> انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، الشيخ عبد الرحمن السعدي٥/١٥٣.



تَخَمَّحُ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْرِ سُوَءِ وَٱصْمُمْ إِلَيْكَ جَنَاحَكَ مِنَ ٱلرَّقْبِ فَذَا لِكَ بُرْهَدَ نَانِ مِن زَيَلِكَ إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَا يُعَ لَنَهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَسَقِينَ (٣) قَالَ رَبِّ إِنِي مَنَلْتُ مِنْهُمْ نَفْسَا فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ (٣) وَأَخِى هَنُرُوتُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَانًا فَأَرْسِلَهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِقُي إِنِي أَخَافُ أَن يُكَذِبُونِ (٣) قَالَ سَنَشُدُ عَصُدَكَ بِأَخِيكَ وَبَحْعَلُ لَكُمًا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُماً بِعَايَنِينَا آَنْتُمَا وَمَن ٱتَبَعَكُمُا فَأَرْسِلَهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِقُي إِنِي آخَافُ أَن يُكَذِبُونِ (٣) قَالَ سَنَشُدُ عَصُدَكَ بِأَخِيكَ وَبَحْعَلُ لَكُمًا سُلْطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُماً بِعَايَنِينَا آَنْتُمَا وَمَن ٱتَبْعَكَمُ مِن فَازَسِلَهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِقُي إِنِي أَخَافُ أَن يُكَذِبُونِ (٣) قَالَ سَنَشُدُ عَصُدكَ إِنَّخِيلِبُونَ (٣) لَهُ (''وقَسال تعسالی: ﴿ وَأَخِى هَنُرُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَانًا فَازَسِلَهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِقُي إِنِي أَخَافُ أَن يُكَذِبُونِ (٣) قَالَ سَنَشُدُ عَصُدكَ إِلَيْ يَعْذَلِبُونَ شَي (\* ) فَا مُعَالًا نَا عَنْ يَصِلُونَ إِلَيْكُما بِنَا يَعْذَلُكُ مَنْ وَمَن ٱتَبْعَكَمُا الْغَنْكِبُونَ أَنْ مَنْعَالًا مَنْ الْعَالَةُ الْمَائِنَةِ عَنْ يَعْلَى الْعَالَا الْعَالَ مَنْهُمُ مَنْ اللَّهُ عَصْدَكَ الْعَنْلِبُونَ أَنْ أَنْهُ مَعَى رِدْءًا يُصَدِقُي إِنِي أَعْنَا مَا يَعْذَبُونُ (٣) إِنَا عَصَدَقُونَ إِلَيْ عَالَ الْعَائِبُونَ إِلَيْ مُا لَعْتُ أَعْمَى مُعْتُ مَعْ لَى الْعَلْ عَمْهُ مَنْ مُنَا عَلَى الْعَالَ الْعَالِ الْعَالِي الْعَالَ الْتَكْمُونَ أَنْتُكُونُ عَنْ الْتُعَالُ مَنْ أَنْ عَالَ مَنْ الْعَانِ الْحَالَ الْعَنْ عَائِ مَنْ مَا مَنْ مُنْ عَصْدَكَ الْعَنْكِلُونَ أَعْنَ مَكْمَا مُنَا مَا عَلَى الْعَانِ الْتَكُمُ الْعَالِ الْحَالَ الْتُنَا أَنْ الْتَعَامُ مُ أَنَا عَنْ مَا مَنْ مَا مَا عَالَ الْحَالَ الْحَالَ الْنَا عَالُ مَا عَالَ مَا مُنْهُ مَالَكُ وَال الْعَنْ مِنْ مَا مَا عَالَ اللَا عَالَ الْوَالَ الْحَالُونُ مُوا مَعْمَا مَا عَالَا الْعَالُ مَالُهُ الْعَامِ عُ الْعَانِ مَا مَا مَا مَا عَالَ الْعَامِ مَا مُوا مَا مُنْ الْعَا مَا مَالْعَالُولُ مُوا مُ الْعَامِ مُعْنَا مُوا مُعْتَا

. منهج موسى علبه السلام ليَّة دعونه لعرعون

ثانياً – استخدام الآيات والمعجزات: استخدام الأنبياء للمعجزات أمر شائع في الرسالات كافة ، وكان لكل نبي معجزة من جنس ما نبغ فيه قومه وما اشتهر به زمانه ، وكان الغالب على زمان موسى الملائة السحر وتعظيم السحرة فبعثه الله تبارك وتعالى بمعجزات بهرت الأبصار وحيرت كل سحًار ، فلما استيقنوا أنها من عند العظيم الجبار

- (۱) الآية : (۲۵ ۳۵) من سورة القصص.
- (٢) الآية : (٣٤- ٣٥) من سورة القصص.
- (٣) البداية والنهاية ، الحافظ ابن كثير ، ٥٩/٣ . ومن المعلوم أن وسائل الدعوة: أما يتوصل به الداعية إلى تطبيق مناهج الدعوة من أمور معنوية أو مادية "المدخل إلى علم الدعوة ، د.محمد أبو الفتح البيانوني ، ط٣ (بيروت ، الرسالة ، ١٤١٥ هـ)ص٤٩.

٥٦



انقاد السحرة للإسلام وأمنوا برب موسى وهارون وصاروا من عباد لله الأبرار ("ومن معجزات موسى المحلية الآيات التسع، قال تعالى: ﴿ وَأَدْخِلَ الأبرار ("ومن معجزات موسى المحلي الآيات التسع، قال تعالى: ﴿ وَأَدْخِلَ يَبَكُونَ جَيْنِكَ تَخْرُجُ بَيْضَاً مِنْ غَيْرِ سُوَوَى بِسَع مَايَنِ إِلَى فِرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَعُمًا فَعُوا فَعُمَا فَعُوا بِي فَرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ أَيْ مَعْ عَالَ مَعْ مَا فَعُمَا فَعُمَا المَعْ مَا وَاللهُ وَاللهُ عَلَى المُعَالَى المُ مَعْ عَلَى المُعْ المُعْ المُعْ المُعْ مَا وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى مَا لَهُ عَلَى اللهُ وَعُوا مَعْ مَا لَعْ عَلَى مَا مَعْ فَقُوا فَعُمَا فَعُرْ مَعْ مَا مَعْ مَا مَعْ مَا لَعْ عَالَ مَعْ مَا فَعُرُ عَلَى مَا مَعْ مَنْ عَلَى الم يَبَكُونَ فَعُوا مَعْ مَا مَعْ مَنْ مَعْ مَا عَمْ عَمَنِ عَمْ مَنْ مَعْ مَنْ مَعْ مَا مُوا لَعْنُ مَا مُوا مَعْ فَسِيقِينَ (٣) ﴾ (" ومن هذه المعجزات:

- (٢) الآية : (١٢) من سورة النمل.
- (٣) الآية : (١٧ ٢١) من سورة طه.
  - (٤) الآية : (٦٩) من سورة طه.

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن المظيم، الحافظ ابن ڪثير وانظر : روح الماني في تفسير القرآن المظيم والسبع المثاني، محمود الألوسي أبو الفضل، ٢٦/٢٤و٢٦/٢٤ وما بعدها بتصرف، ( بيروت، دار إحياء التراث العربي).



ما يأفكون ثم ترجع إلى حالتها الأولى، فرأى السَحَرَة ذلك، وعلموا أنَّه خارج عن حدود السحر، وآمنوا بأنَّه معجزة إلهية وأعلنوا إيمانهم في مجلس فرعون، ولم يعبأوا بسخط فرعون ولا بوعيده (")، ولما رأى السحرة هذه المعجز الجليلة لم يسعهم إلا أن يؤمنوا بالله رب العالمين وتركوا معسكر فرعون معسكر الكفر والطغيان ولم يخافوا من بطشه رغم أنه توعدهم بأقسى أنواع العذاب، فهذه المعجزة المباركة أيقظت فطرهم السليمة وربطت أعماقهم بالخالق القادر سبحانه وتعالى. فاستعلوا على هذه الدنيا وما فيها وفضلوا عليها ما عند الله تبارك وتعالى، قال القرآن الكريم في ذلك: ﴿ فَأَلْقِيَ السَّحَرَةُ شُجَّدًا قَالُوٓا ءَامَنَّا بِرَبِّ هَدُونَ وَمُوسَىٰ ٧٠ قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ, قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ, لَكَمِ يَزُكُمُ أَلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرِّ فَلَأُقَطِّعَبَ أَيْدِيَكُمْ ۖ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَفٍ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَنَعْلَمُنَ أَيُّنَا آَشَدُ عَذَابًا وَأَبْغَىٰ ٣ ۖ قَالُوا لَن نُؤْثِرِكَ عَلَى مَاجَاءَنَا مِنَ الْبِيتَنتِ وَالَّذِي فَطَرِناً فَأَقْضِ مَا أَنَّتَ قَاضٍ إِنَّمَا نَقْضِي هَٰذِهِ الْحَيَوَةِ ٱلدُّنِيَا 🖤 إِنَّا ءَامَنَا بِرَبّنا لِيغْفِر لَنَا خَطَيْنَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرُ وَٱللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ٢

۲- اليد: من معجزات موسى الملكة التي استخدمها كوسيلة للدعوة معجزة اليد. قال تعالى: ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِى بَيْضَاءُ لِلنَّظِرِينَ ۞ ﴾ للدعوة معجزة اليد. قال تعالى: ﴿ وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِى بَيْضَاءُ لِلنَّظِرِينَ ۞ ﴾

(٣) الآية : (١٠٨) من سورة الأعراف.

مفاهيم القرآن، جعفر السبحاني، بدون ذكر رقم الطبعة، (بدون معلومات النشر) ص١١٤

<sup>(</sup>٢) الآية : (٧٠- ٧٣) من سورة طه.



- (٢) الآية : (١٣٢) من سورة الأعراف.
- (٤) الآية : (١٣٤) من سورة الأعراف.

<sup>(1)</sup> الآية : (٢٢) من سورة طه.

<sup>(</sup>٢)الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله القرطبي، ١٠١/١٦، بدون ذكر رقم الطبعة، (بيروت، دار الفكر ، بدون سنة النشر).



تعالى: "فدعا موسى ربه فكشف عنهم فلم يفوا له بشيء مما قالوا ، فأرسل الله عليهم الحراد فأكل الشجر - فيما بلغني - حتى إن كان ليأكل مسامير الأبواب من الحديد حتى تقع دورهم ومساكنهم فقالوا مثل ما قالوا، فدعا ربه فكشف عنهم، قلم يفوا له بشيء مما قالوا، فأرسل الله عليهم القُمَّل، وأُمِرَ موسى المَعْلَمُ أن يمشى إلى كثب حتى بضربه بعصاه، فمشى إليه كثيب أهيل عظيم فضربه بعصاه؛ فانثال عليهم قُملاً حتى غلب البيوت والأطعمة ومنعهم من النوم والقرار، فلما جهدهم قالوا له مثل ما قالوا.. "("ولم يقف موسى المَنْكُلْ عند هذا الحد بل:".. دعا ربه أن يكشف عنهم فكشف عنهم، فلم يفوا له يشيء مما قالوا، فأرسل الله عليهم الضفادع، فملأت البيوت والأطعمية والآنسة فلا يكشيف أحيد ثوباً ولا طعاماً إلا وجيد فيه الضفادع قد غلبت عليه، فلما جهدهم ذلك قالوا مثل ما قالوا، فسأل موسى ربه فكشف عنهم، فلم يفوا له بشيء مما قالوا فأرسل الله عليهم الدم، فصارت مياه آل فرعون دماً لا يستقون من بئر ولا نهر، ولا يغترفون من إناء إلا عاد دماً عبيطاً (")هذا وقد كان لموسى المحاف معجزات أخرى مثل نتق الجيل وفلق البحر وغيرها ، وكل هذه المعجزات استخدمت كوسائل للدعوة وبيان قدرة الله الواحد الأحد، فعن طريق الإعجاز يقدم الدليل المشاهد على قدرة الله الخالق وصدق الرسول فيما يقوله عن ربه.

 <sup>(</sup>۱) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري، ۳۷/۹.

<sup>(</sup>٢)جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري ٢٧/٩ .



## المطلب الثاني

# أساليب دعوة موسى الظناة لفرعون

استخدم موسى الملكة بتوجيه من ربه سبحانه وتعالى مجموعة من الأساليب المتنوعة لتبليغ الدعوة إلى فرعون وملئه، وكان من بين هذه الأساليب ما يأتي:

١- أسلوب الرفق واللين: استخدم موسى المن أسلوب الرفق واللين مع فرعون ودعاه إلى الإيمان دعوة لينة مترفقة وقد وجهه الله لذلك، قال تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَيْنَا لَعَلَهُ مِتَذَكَرُ أَوْ يَخْشَىٰ (\*\*) ﴾ (\*) وكان أسلوب الرفق واللين عند موسى المن في دعوته لفرعون في صور متنوعة منها:

أ.ابتداء الكلام بالاستفهام والمشورة، قال تعالى: ﴿ فَقُلْ هَلَ لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَّى ٢٠٠٠ ﴾ ٢٠٠.

ب.عرض ما فيه الفوز العظيم لفرعون، قال تعالى: ﴿ وَأَهْدِيَكَ إِلَى رَبِكَ فَنُخْشَى (\*\*\*) ﴾ \*\* .

٢- أسلوب الإقنداع: اجتهد موسى المن في استخدام أسلوب
١ إلا قناع مع فرعون؛ ليؤمن له ويصدق دعوته، قال تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى يَنْفِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ (<sup>10</sup>) حَقِيقٌ عَلَىَ أَن لَا أَقُولَ عَلَى ٱللَهِ إِلَا

- (١) الآية : (٤٤) من سورة طه.
- (٢) الآية : (١٨) من سورة النازعات.
- (٣) الآية : (١٩) من سورة النازعات.



ٱلْحَقَّ قَدْ جِعْنُهُ مُ سِبَيِّنَةٍ مِّن زَبِّكُمْ فَأَرْسِلْ مَعِيَ بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ 🖤 ﴾ ''

جاموسى عليبه السلام ليتادعونه لمرعون

وفي اللقاء الثاني كان الحوار أشد مواجهة ورغم محاولة فرعون في التهكم السخرية من دعوة التوحيد التي يحملها موسى إلا أن موسى الكلا صفعه بالحقائق الإيمانية واضحة جلية دون موارية، وأصر بحجته الدامغة على أن يظهر تهافت فرعون وضعف حججه وتهاوى ادعاءاته ولم ينجرً إلى الأمور الجانبية التي حاول فرعون سحبه إليها

- ۱۱ الآية : (۱۰٤ ۱۰۵) من سورة الأعراف.
- (٢) منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ص٢٠٠.

(٣) الآية : (٤٩- ٥٣) من سورة طه.

٦٢



ليغطى على ضعفه عن مواجهة الحقيقة الكبرى التي جاء بها موسى وهي أنه وكل الخلق عبيد لرب العالمين'' ويصور لنا القرآن الكريم ذلك أروع تصوير في سورة الشعراء، قال تعالى: ﴿ فَأَتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ 🖤 أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ 🖤 قَالَ أَلَمْ فُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ( فَ وَفَعَلْتَ فَعْلَتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ وَأَنتَ مِن ٱلْكَنِفِرِينَ (1) قَالَ فَعَلْنُهُمَّ إِذَا وَأَنَا مِنَ ٱلضَّآلِينَ (1) فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِى رَبِّي حُكْمًا وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢ وَقِلْكَ نِعْمَةٌ تَتُنُّهَا عَلَى أَنْ عَبَّدتَ بَنِي إِسْرَه بِلَ ٢ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَنْلَمِينَ ٢ ٢ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَأً إِن كُنْتُم مُوقِدِينَ ( ٢٠ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْمَعُونَ ٢٠ قَالَ رَبِّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَلِينَ ٢٠ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِي أَرَّسِلَ إِلَيْكُرُ لَمَجْنُونٌ 🖤 قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنْهُمْ تَعْقِلُونَ (٥) قَالَ لَبِنِ ٱتَّخَذْتَ إِلَىٰهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ (٥) قَالَ أوَلَوْ جِنْتُكَ بِشَيْءٍ تُبِينِ (٢) قَالَ فَأْتِ بِهِ إِن حُنتَ مِن ٱلصَدِيقِينَ (٢) فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا هِي ثُعْبَانٌ مَبْدِينٌ (٣) ﴾ (\*).

٤- أسلوبا الحكمة والموعظة الحسنة: استخدم موسى التلكة أسلوبي الحكمة والموعظة الحسنة في دعوة فرعون، تمثل هذان الأسلوبان في أمور كثيرة منها:

i – عدم مباشرته بالإندار في خطابه لفرعون: لم يشأ موسى المنافئة أن يوجه الإنذار المباشر لفرعون باستخدام كاف الخطاب قال تعالى:

(١) انظر في ظلال القرآن، سيد قطب، ٢٣٣٨/١٦، بتصرف غير يسير.

<sup>(</sup>٢) الآية : (١٦- ٣٣) من سورة الشعراء.



﴿ إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَىٰ مَن كَذَّب وَتَوَلَّى ٢٠٠٠

ب- التذكير بالنعم:قال موسى الملك مذكراً لفرعون بنعم الله عليه وعلى الناس لعله يؤمن: ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ أَفَرَضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا مُبْكَرُ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ازْوَجَامِن نَبَاتِ شَتَى ٢٠٠ ﴾ (\*).

(٣)منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى، مرجع سابق، ص٣٠٥.

<sup>(</sup>١) الآية : (٤٨) من سورة طه.

<sup>(</sup>٢) الآية : (٥٣) من سورة طه.

<sup>(</sup>٤) الآية : (٤٧- ٤٨) من سورة طه.



وأنه سبحانه سيبطل باطل فرعون ويدحض مزاعمه وافتراءاته وسيظهر الحق الذي معه، ويحكي القرآن الكريم عن ذلك: ﴿ قَالُوا يَكْمُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِيَ وَإِمَّا أَن نَّكُونَ نَحْنُ ٱلْمُلْقِينَ ٢٠ مَالَ أَلْقُوْأُ فَلَمَّا أَلْقُوا سَحَرُوا أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُو بِسِحْرٍ عَظِيمٍ ( ) \* وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَبَاكٌ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ٢٠٠٠ فَوَقَعَ ٱلْحَقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٥ فَعُرْبِبُوا هُنَالِكَ وَأَنقَلَبُوا صَنِعِرِينَ ٢ وَأَلْقِي ٱلسَّحَرَةُ سَنِجِدِينَ ٣ قَالُوٓا حَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْمَنْلِينَ (٣) رَبِّ مُوسَىٰ وَهَنرُونَ (٣) قَالَ فِرْعَوْنُ ءَامَنتُم بِهِ عَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُوَّ إِنَّ هَٰذَا لَتَكُرُ مَّكَرْتُمُوهُ فِي ٱلْمَدِينَةِ لِتُخْرِجُوا مِنْهَآ أَهْلَهَا فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ٢٠٠٠ لَأُقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمُ وَأَرْجُلَكُم مِنْ خِلَفٍ ثُمَ لَأُصَلِبَنَكُمُ أَجْمَعِينَ ٢٠٠٠ قَالُوَ إِنَّآ إِلَى رَبِّنَا مُنقَلِبُونَ ٢ وَمَا نَنِقِمُ مِنَّا إِلَّا أَبْ وَامَنَّا بِتَايَنِتِ رَبِّنَا لَمَّا جَآة تُنَأْرَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبَّرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ 🖤 ﴾ (" وهك ذا ظهر الحق ونصر الله موسى انتصاراً عظيماً، فهاهم السحرة الذين حشدهم فرعون لتأييده مؤمنون بالله رب العالمن لما علموا أنه الإله الحق، ولم يلتفتوا إلى تهديد فرعون؛ لأنهم علموا أنهم منقلبون وعائدون إلى ربهم'''.

<sup>(</sup>١) الآية : (١١٥- ١٢٦) من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٢)منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى ، ص٢٨٩ ، بتصرف.



#### المطلب الثالث

#### خصائص أساليب دعوة موسى الظيئ لفرعون

لقد اتصفت أساليب دعوة موسى الكلا لفرعون بخصائص عديدة يجدر بنا أن نثبتها هنا ليتعلم منها الدعاة ، ومنها :

- (١) الآية : (١٠٤- ١٠٥) من سورة الأعراف.
  - (٢) الآية : (٢٥ ٢٨) من سورة طه.
    - (٢) الآية : (٣٦) من سورة طه.



انطلق وأخوه هارون بدعوته إلى هرعون وملئه مطيعين لأوامر الله قال تعسالى: ﴿ فَأَلِياهُ فَقُولاً إِنَّا رَسُولا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ وَلَا تُعَذِّبُهُمْ قَدْ جِنْنَكَ بِعَايَةٍ مِن زَيِّكَ وَٱلسَّلَهُ عَلَى مَنِ ٱتَبَعَ ٱلْحُدَى (\*) إِنَّا قَدْ أُوحِى إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَب وَتَوَلَى (\*) قَالَ فَمَن زَيُّكُما يَنُمُوسَى (\*) قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَ شَيْءٍ خَلَقَهُ شُمَ هَدَى (\*) قَالَ فَمَن زَيُّكُما يَنُوسَى (\*) قَالَ رَبُّنَا الَّذِي رَبِي فِي كِتَبِ لَا يَضِبُ لَ رَبِي وَلَا يَسَى (\*) اللَّهُ وَنِ الْأُولَ (\*) قَالَ عِلْمُهَا عِندَ

لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءَ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ۗ أَزْوَجَامِن نَّبَاتِ شَقَّى ٢

ج- مراعاة مكانة المدعو: اتصفت أساليب سيدنا موسى المناق في مخاطبته ودعوته لفرعون مراعاة مكانة المدعو، وقد حرص المنق بما حباه الله به من فطنة وذكاء المرسلين على ذلك حتى يؤثر في قلب وعقل فرعون، ولم يشأ موسى المنظ أن يخاطبه بالتبجيل والتعظيم؛ حتى لا يزداد غروره وصلفه وتعنته، كما لم يشأ أن يخاطبه بما لا يليق به كملك حتى يثير عداوته وسخطه فينفر من الدعوة ويصد عنه منذ البداية، وقد خاطبه المنظ باللقب المحبب إليه فكان يخاطبه بـ: يا

(٢) الآية : (١٠٤) من سورة الأعراف.

<sup>(1)</sup> الآية : (٤٧- ٥٢) من سورة طه.



# المبحث الرابع تأملات في دعوة موسى الطّيَّة: لفرعون

ويشتمل على :

المطلب الأول : معوقات فرعون لدعوة موسى التَّيْنَة . المطلب الثاني : نتائج دعوة موسى التَّيَنَة لفرعون.

المطلب الثالث: ماذا نستفيد في عصرنا الحاضر من دعوة موسى المناه لفرعون.

المطلب الأول

# معوقات فرعون لدعوة موسى الظناة

لم يكن متوقعاً من فرعون الطاغية أن يسلَّم بصدق دعوة موسى الطَّيَّةُ وكان طبيعياً أن يضع هذا الظالم المتكبر العديد والعديد من المعوقات والعقبات في سبيل دعوة الحق التي جاءم بها موسى وتمثلت هذه المعوقات في عدة أشياء منها:

أ - تشكيك فرعون في صدق رسالة موسى الله ودعوته:

لم يتقبل فرعون دعوة موسى المن بل رفضها أشد الرفض، وراح يشكك فيها بكل طريق، سأله عن ربه كخطوة أولى في الحرب التي أعلنها ضده، فلما أجابه موسى إجابة قاطعة حاول التملص وإبعاد الحقيقة التي يقررها موسى النا وصرف أنظار من حوله عنها، فسأله عن القرون السابقة، وهنا كان موسى النا ذكياً ففوَّت عليه الفرصة وواجهه بحقيقة الأمر وهي أن الله تبارك وتعالى هو الذي خلق الأرض وسخرها لهم وأنزل لهم الماء من السماء، وأخرج لهم الزرع، قال تعالى في ذليك في قَالَ فَمَن رَبُّكُمًا يَعُوسَى (أ) قَالَ رَبُّنَا أَلَذِى أَعْطَى كُلَّ شَىءٍ خَلْقَهُ. ثُمَ

٦٨





هَدَىٰ ۞ قَالَ فَمَابَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ۞ قَالَ عِلْمُهَا عِندَ دَبِّي فِي كِتَبٍّ لَّا يَضِ لُ رَبِّ وَلَا يَنسَى ۞ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِءَ أَزْوَرَجَا مِن نَّبَاتِ شَتَّى ۞ ﴾ <sup>(1)</sup>.

ب- اتهام موسى بالسحر: لما فشل فرعون في المجادلة العقلية ودحض موسى الكلا حجته لم يجد أمامه سوى جر موسى إلى طريق أخرى غير طريق العقل، فاتهمه بالسحر وأنه إنما يريد أن يخرجهم من أرضهم بسحره، قال تعالى عنه: ﴿ قَالَ أَحِنْنَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴾ (").

د- السخرية بموسى واتهامه بالجنون: لم يستطع فرعون مواجهة حجج موسى الله بالنطق والبرهان والدليل، ولم يجد أمامه سوى أسلوب السخرية وصرف الأنظار عن موسى الله وصرف العقول عن تدبر كلامه، ولما كان موسى الله واثقاً من دعوته أخذ ينطلق في حزم وإصرار على تبليغها، وهنا لم يجد فرعون مفراً من قلب الحوار وتفجيره بإلقاء تهمة قوية تصرف الناس عن موسى الله وكلامه، فقال عنه إنه لمجنون واستخدم المؤكدات اللغوية التي تدعم افتراءه

- (١) الآية : (٤٩- ٥٢) من سورة طه.
  - (٢) الآية : (٥٧) من سورة طه.
- (٣) الآية : (٣٤- ٣٥) من سورة الشعراء.



على موسى الملكة لعله بذلك يصرف الناس عنه وعن دعوته، قال تعالى: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَارَبُ ٱلْعَنْكِينَ (٢) قَالَ رَبُ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُنتُم مُوقِينِينَ ٤) قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلَا تَسْتَعُونَ (٢) قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُ الآبَابِكُمُ ٱلأَوَلِينَ (٢) قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُمُ لَمَجْنُونَ (٣) ﴾ (١).

د.عبد الله بن محمد السبيعي

- (1) الآية : (٢٢- ٢٧) من سورة الشعراء.
- (٢) الآية : (٢٥- ٢٤) من سورة الشعراء.
- (٢) الآية : (٢٧- ٢٦) من سورة الشعراء.
- (٤) الآية : (١٢٧) من سورة الأعراف.



### المطلب الثانى

#### نتائج دعوة موسى الظيعة لفرعون

كفر فرعون بدعوة موسى ورفضها وحاربها رغم كل المعجزات والدلائل التي قدمها له موسى الله والتي تشهد على صدق دعوته وصدق رسالته، ورغم أنه هزم عدة مرات أمام موسى الله فقد هزم في المحاولات الفكرية، وهزم في يوم التحدي والمواجهة «يوم الزينة» بل آمن السحرة الذين استعان بهم لما عرفوا صدق موسى الله رغم ذلك كله إلا أن فرعون استكبر واستعلى وسار في النفق المظلم إلى نهايته، ومات كافراً عليه اللعنة من الله وملائكته ورسله والمؤمنين أجمعين إليه يوم الدين، وهذه عاقبة المتكبرين قال تعالى: ﴿ وَأَسْتَكْبَرُهُو وَجُنُودُهُ فِي الأَرْضِ بِعَيْرِ ٱلْحَقِ وَطَنُّوا أَنَهُمْ إِلَيْ نَالا يُرْجَعُونَ آَنَ عَنِي أَمْ وَجُنُودُهُ فِي ٱلأَرْضِ بِعَيْرِ ٱلْحَقِ وَطَنُّوا أَنَهُمْ إِلَى نَالا يُوعَونَ آَنَ عَنْهُمْ فِي النفونَ الم وَمُحُنُودُهُ فِي أَنْ يَعْدَ عاقبة المتكبرين قال تعالى: ﴿ وَأَسْتَكْبَرُهُو وَجُنُودُهُ فِي ٱلأَرْضِ بِعَيْرِ ٱلْحَقِ وَظَنُّوا أَنَهُمْ إِلَى النا يُوعَونَ أَنْ وَحُنُودُهُ فِي مَالاً عليه اللعنة من الله وملائكته ورسله والمؤمنين أجمعين أَلْحَدْنَهُ وَجُنُودُهُ فَاللَهُ مِنْ اللهُ ومَلائكته ورسله والمونين أَنْهُ وَالمَا عَلْهُ الله وملائكته ورسله والمؤمنين أجمعين وَجُنُودُهُ فَعْهُ مَنْ يَعْهُمُ فِي ٱلْمَا يُعْمَعُونَ أَنْ أَنْهُمْ إِلَى الله التعالى في أَوْلاً عَنْهُ مَعْن وَمُومُونُ أَنْ وَجَعَلْنَهُمْ فِي هَالَيَدٍ أَنَا أَنْهُمْ إِلَى الله عالى أَوْمَ عَنْهُ مَعْنُ أَلْهُ مَعْنُ أَلْمَا أَحْرَى وَعَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَلْمَا إِلَى أَنْ أَنْ

وعلى الجانب الآخر فقد كانت هناك جوانب إيجابية خلص منها موسى الكلام من دعوته لفرعون ، من أبرزها ما يلي: ١-إنقاذ بني إسرائيل من ظلم فرعون. ٢-قهر هيمنة فرعون على قومه.

(١) الآية : (٣٩- ٤٢) من سورة القصص.



٣-إيمان بعض المصريين بدعوة موسى التنا مثل السحرة ومؤمن آل فرعون، وآسيا زوجة فرعون.

<sup>ع</sup>-تخليص الناس من ظلم فرعون وملئه الكافر وجنوده الظلمة بعد أن غرقوا في اليم.

<sup>0</sup>-توضيح حقائق الإيمان، وأن الله عز وجل هو خالق هذا الكون والمتصرف فيه وحده سبحانه، وقد أدرك الناس هذه الحقيقة فها هو الطاغية الظالم فرعون الذي كان يدعي الربوبية والألوهية لم يقدر على حماية نفسه من غضب الجبار سبحانه عليه بسب كفره وعصيانه.

(١) الآية : (٢١) من سورة يوسف.



# المطلب الثالث

## الدروس المستفادة من دعوة موسى الطِّكْةُ لفرعون في عصرنا الحاضر

عندما نبحث في منهج ووسائل وأساليب موسى المن التي اتبعها في دعوته لفرعون فالهدف من ذلك هو الوقوف على دروس مستفادة يستخدمها الدعاة في العصر الحاضر، ولعل أهم هذه الدروس تتمثل في:



٣- الاستعانة بدعاة أكفاء ذوي مهارات خاصة.

٤- تسليح الدعاة الدائم بالثقة في الله وفي نصره سبحانه الذي
 أعده للمؤمنين.

٥.تـذكير الحكـام بخطـورة بطانـة السـوء، وخطـورة الغـرور بمناصبهم والاستعلاء على الله وعدم تنفيذ شرعه، أو الحكم بغير مـا أنزل فمصير ذلك الخسران والهلاك والعذاب في الآخرة.



#### الغاتمسة

وبعد فقد كانت رحلتنا القصيرة هذه مع منهج موسى المنتر في دعوته لفرعون، وغني عن الذكر أن أبين مدى الفائدة الكبيرة التي توفر عليها الباحث عند مطالعته لقصة موسى الكليم النتر في بطون التفاسير المختلفة قديماً وحديثاً، ومن نافلة القول كذلك أن أوضح أنني قد رأيت أساليب ووسائل دعوية كثيرة ووقفت على منهجية دعوية ثرة عظيمة النفع والفائدة لكل الدعاة في كل زمان ومكان، ولعلي أوفق في ذكر أهم نتائج هذا البحث المتواضع وأهم توصياته في السطور التالية:

- **أهم نتائج البحث:** ١- أهمية إعداد الداعية قبل تكليفه بمهام الدعوة. ٢- تكليف الداعية بصورة واضحة ومحددة لما هو مطلوب منه.
- ٣- إزالة كل أسباب القلق أو الخوف أو التردد من نفس الداعية.
- ٤- توفير الإمكانات اللازمة للداعية من إمكانات بشرية مساعدة ،
   أو عناصر مادية داعمة.
- ٥- ربط الداعية دائماً بالعلي الأعلى القادر الخالق سبحانه ليلجأ
   إليه في كل وقت خاصة عن طريق الدعاء.
- -٦ ضرورة تفهم الداعية للبيئة الدعوية التي يعمل فيها وإلمامه الدقيق
   بعناصر المجتمع الذي يدعو فيه.
  - -۷ ضرورة تفهم الداعية للمدعوين ومعرفة مكونات شخصياتهم.
    - ٨- التوكل على الله طريق النصر والتوفيق.
      - ٩- الله يكلأ الدعاة بعنايته ورحمته.



- ١٠ مصير الكفار المعاندين الخسران، والهزيمة في الدنيا واللعنة والعذاب في الآخرة.
  - ١١ استخدام وسائل وأساليب متنوعة يفيد في أمر الدعوة.
- **أهم توصيات البحث:** ١. التوسع في دراسة مناهج ووسائل وأساليب الرسل (خاصة أولى العزم منهم) في دعواتهم المختلفة.
- ٢. ربط تاريخ الدعوات السابقة عند الأنبياء والرسل بالعصر الحاضر بمعنى الاستفادة من دعوات الرسل والأنبياء السابقين واستلهام مناهجهم المختلفة في الدعوة المعاصرة.
- ٣. أهمية عناية الدعاة والمصلحين والمعلمين أهل الإعلام بسير الأنبياء والرسل والاستفادة منها في تكوين الشخصية الإسلامية للإنسان المعاصر.
- ٤. أهمية الإعداد الفكري والثقاف والعقدي للداعية بصورة متكاملة تؤهله للقيام بدوره.
- ٥. إنشاء نظام خاص تتولاه الجامعات والوزارات المعنية بالشؤون الإسلامية لاختيار وانتقاء الدعاة الذين تتوافر فيهم صفات شخصية ومهارات معينة يلزم توافرها في الدعاة.
- ٦. أن يتنبه الدعاة إلى أنهم يقومون برسالة عظيمة وليسوا مجرد موظفين، فليقتربوا أكثر من الله تعالى وليعرفوا قداسة مهمتهم وأهمية رسالتهم في المجتمع.
- ٧. أهمية توفير فرص النجاح أمام الداعية بتوفير كافة الإمكانات
   المادية والبشرية التي يحتاجها في أداء رسالته.





- ٨. تبني المؤسسات والهيئات الدعوية المختلفة عقد مؤتمر دوري لمناقشة احتياجات الدعاة المتجددة ، وكيفية إعدادهم ومتابعتهم.
- ٩. دراسة المجتمعات المعاصرة لتحديد أنسب الوسائل والأساليب
  ٩. دراسة التي تتلاءم وطبيعتها.
- ١٠. ضرورة التزام الدعاة بأخلاقيات طيبة قولاً وعملاً، بمعنى أن يكون سلوك الدعاة عنواناً صادقاً لمنهجهم الدعوي ودعوة مضيئة إليه قبل أن يكون كلمة باللسان.

# وختاما أقول :

إن للفطرة الإنسانية معالم ثابتة لا يجوز محوها ولا يسوغ الجهل بها خاصة لدى من يجدون في أنفسهم الرغبة في خدمة قضية الإيمان، وما أشبه الليلة بالبارحة.. ( وما أكثر الطغاة الذين يعبدهم البشر الآن.. ( وليس من الضروري أن يكونوا طغاة مثل فرعون، وريما كانوا أكثر جبروتاً وسطوة في حياة الناس المعاصرة، فمن أعتى الآلهة التي يعبدها الإنسان اليوم فوق مساحات واسعة من كوكبنا .. إله الجنس .. وإله الهوى .. وغلبة الدنيا والدرهم .. فهل يعي الدعاة هذه الحقائق الجديدة ؟ وهل يدركونها جيداً؟ أمِنَ المتأمل أن يهبوا ـ أو يهب بعضهم . وتحقق وسائل وأساليب دعوية جديدة تناسب جماهير المدعوين اليوم، وتحقق فيهم الإيمان الصادق الذي يقف بحزم وصلابة أمام آلهة المادية الجدد .. وأصنامهم المنصوبة في قلوب بني آدم؟ (لا هذا ما نأمله ونصبوا إليه.

والله من وراء القصد .. وهو الهادي إلى سواء السبيل .. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه .. ومن سار على دربه إلى يوم الدين.



قائمة بأهم المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
  - ۲- السنة المطهرة
- ٣- الإحكام في أصول الأحكام، علي بن محمد الآمدي أبو الحسن، تحقيق : د. سيد الجميلي، ط١ (بيروت، دار الكتاب العربي، ١٤٠٤هـ).
- <sup>2</sup> إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم، محمد بن محمد العمادي أبو السعود، بدون ذكر الطبعة، (بيروت، دار إحياء التراث العربي مدينة النشر، بدون تاريخ النشر).
- ٥- البداية والنهاية ، الحافظ ابن كثير ، تحقيق د. عبد الله التركي، طا ، (مصر الجيزة ، دار هجر ، ١٤١٧هـ).
  - ٦- شرح السنة، الحسين بن مسعود البغوي، تحقيق : شعيب الارناؤوط -محمد زهير الشاويش، ط٢ (بيروت، المكتب الإسلامي، ١٤٠٣هـ).
- ٧- تساريخ بغداد أو مدينة السلام، لأبي بكر أحمد بن علي الخطيب البغدادي، بدون ذكر رقم الطبعة (بيروت، دار الكتب العربي، بدون سنة النشر).
- ۸- التحرير والتنوير، الشيخ محمد الطاهر ابن عاشور، بدون ذكر رقم الطبعة، (تونس، دار سحنون، بدون تاريخ النشر).
- <sup>٩</sup> التسهيل لعلوم التنزيس، محمد بن أحمد بن محمد الغرناطي الكلبي، ط٤(دار الكتاب العربي - لبنان - ١٤٠٣هـ - ١٩٨٣م).
- ١٠- تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، لمحمد
   الرازي، بدون ذكر رقم الطبعة ، (بيروت، دار الفكر، ١٤١٠هـ).
- ١١- التفسير القرآني للقرآن، عبد الكريم الخطيب، بدون ذكر رقم
   الطبعة، (بدون ذكر مكان النشر، دار الفكر العربي، بدون سنة النشر).
- ١٢- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تحقيق: محمد زهري النجار، بسدون ذكر وقسم الطبعة، (الرياض، الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء، ١٤١٠هـ).

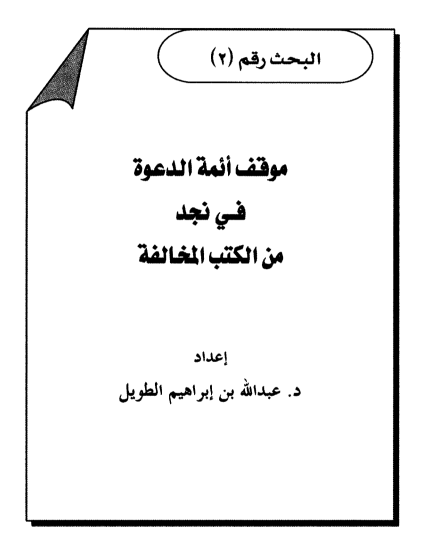


- ۱۳- جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لابن جرير الطبري، بدون ذكر رقم الطبعة، (بيروت، دار الفكر، ١٤٠٨هـ).
- ١٤- الجامع لأحكام القرآن، لأبي عبد الله القرطبي، بدون ذكر رقم
   الطبعة، (بيروت، دار الفكر، بدون سنة النشر).
- ١٥- دعوة الرسل، محمد أحمد العدوي، بدون ذكر رقم الطبعة ، (بيروت، دار العرفة ، ١٤١٨هـ).
- 1٦- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، العلامة أبي الفضل شهاب الدين السيد محمود الألوسي البغدادي، بدون ذكر رقم الطبعة ( بيروت، دار إحياء التراث العربي، بدون ذكر تاريخ النشر).
- ١٧- صحيح البخاري، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري، ط١ (الرياض، دار السلام، ١٤١٧هـ).
- ١٨- طبقات المفسرين، أحمد بن محمد الأدنروي، تحقيق: سليمان بن صالح
   الخزي، ط١، (المدينة المنورة، مكتبة العلوم والحكم، ١٩٩٧م)
- ١٩- فقه الدعوة إلى الله، د.علي عبد الحليم محمود، ط٢ (مصر، المنصورة،
   دار الوفاء للطباعة والنشر، ١٤١١هـ).
- ٢٠ قصص الأنبياء، الحافظ ابن كثير، تحقيق: محمد أحمد عبد العزيز،
   القاهرة، دار الحديث.
- ۲۱- کتاب الحیوان، أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، تحقیق عبد السلام
   محمد هارون، بدون ذکر رقم الطبعة(بیروت، دار الجیل، ۱٤۱٦هـ ۱۹۹٦م)
- ٢٢- الكليات معجم في المصطلحات والفروق اللغوية ، أبو البقاء أيوب بن
   موسى الحسيني الكفومي ، تحقيق : عدنان درويش محمد المصري ،
   بدون ذكر رقم الطبعة (بيروت ، الرسالة ، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م).
- ٢٣- لسان العرب، العلامة أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم ابن منظور الأفريقي المصري، ط١، (بيروت، لبنان، دار صادر، ١٤١٠هـ).
- ٢٤- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، للقاضي أبي محمد عبد الحق بن غالب بن عطية الأندلسي، تحقيق: عبدالسلام عبد الشافي محمد، ط١، (بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٣هـ).



ے۔ منهج موسى عليه السلام ب<u>لا</u> دعونه لمرعون

- ۲٥- المدخل إلى علم الدعوة، د.محمد أبو الفتح البيانوني، ط٣ (بيروت، الدخل إلى علم الدعوة، د.محمد أبو الفتح البيانوني، ط٣ (بيروت، الرسالة ، ١٤١٥ هـ).
- -٣٦ مفاهيم القرآن، جعفر السبحاني، بدون ذكر رقم الطبعة، (بدون معلومات النشر).
- ۲۷ المنتظم في تاريخ الملوك والأمم، عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي، تحقيق محمد و مصطفى عبد القادر عطا،ط۱، (بيروت،دار الكتب العلمية، ١٤١٢هـ).
- ٢٨- منهج ووسائل وأساليب سيدنا موسى في الدعوة إلى الله وأثرها في مجال الدعوة الإسلامية في العصر الحاضر، عرف سسالم حسن سيف الدين، رسالة ماجستير لم تطبع بعد حسب علم الباحث كلية الدعوة، القاهرة، ١٤٠٨ه.
- ۲۹ موسى الكليم والهدف من ذكر قصصه في القرآن، د. أبو ضيف مجاهد حسن، رسالة دكتوراه، أصول الدين، القاهرة.
- ٣٠ النبوات، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، (القاهرة، المطبعة السلفية، ١٣٨٦هـ).
- ٣١- النبوة والأنبياء، محمد علي الصابوني، الطبعة الثانية، الرئاسة العامة لشؤون الحرمين الشريفين، ١٤٠٠هـ.
- ٣٢- الوسائل المشروعة والممنوعة في الدعوة إلى الله، محمد حاتم، (رسالة ماجسائل المشروعة والممنوعة في الدعوة والإعلام، جامعة الإمام، الرياض).







مُعَكَلَمْت

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَائِهِ وَلَا تَوُقُنَ إِلَا وَأَسَمُ تُسْلِمُونَ ﴾<sup>(1)</sup> ، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَائِهِ وَلَا تَوُقُنَ عِنْهَا وَقَابَمُ تُسْلِمُونَ ﴾<sup>(1)</sup> ، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ عَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَائِهِ وَلَا تَوُقُنَ الله وحده لا شريك له، وأشهد ثن محمداً عبده ورسوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ عَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَائِهِ وَلَا تَوُقُنُ أَن محمداً عبده ورسوله: فَيَتَا يُعَالَكُمُ أَلَذِي خَلَقَكُمُ وَنَعَوَا وَلَا تَقُوا ٱللَّهَ مَقَائِهِ وَلَا تَعُوا مِنْهَا وَقُولُوا قَوْلُوا قَوْلَا سَدِيلًا إِنَّا اللَّهُ مَنْ اللهُ وَقُولُوا قَوْلُوا قَوْلُوا وَلَا عَالَهُ مَعْ تَعَلَيْكُمُ أَعَرَابَهُمُ أَعْمَالِكُمُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ دُنُوبَكُمٌ وَمَن يُطِع ٱللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ قَوْزًا عَظِيمًا ﴾<sup>(10(1)</sup>، أما بعد:

فإن هناك جوانب متعددة في حياة أئمة الدعوة في نجد لا تزال مجالاً رحباً لمن أراد البحث والتحقيق للسير على نهجهم، والاستفادة من جهودهم. فمع كثرة الدراسات والمؤلفات التي تتناول شأن هذه

- (١) سورة آل عمران، الآية:١٠٢
  - (٢) سورة النساء الآية:١
- (٣) سورة الأحزاب، الآيتان:٧١- ٧١
- (٤) تسمى هذه الخطبة بخطبة الحاجة. وقد ثبت أن النبي \$ كان يعلمها أصحابه- رضي الله عنهم- وقد رواها أبوداود في سننه، كتاب النكاح، باب في خطبة الحاجة (٢٣٨/٢)رقم٢١١٨، دار الفكر، بيروت، تحقيق محمد معيي الدين عبد الحميد. والترمذي في سننه، كتاب النكاح، باب ما جاء في خطبة النكاح محمد معيي الدين عبد الحميد. والترمذي في سننه، كتاب النكاح، باب ما جاء في خطبة النكاح محمد معيي الدين عبد الحميد. والترمذي في سننه، كتاب النكاح، باب ما جاء في حمد محمد معيي الدين عبد الحميد. والترمذي في سننه، كتاب النكاح، باب ما جاء في خطبة الحاجة (٢٣٨/٢)رقم٢١٩/٤، دار الفكر، بيروت، تحقيق محمد معيي الدين عبد الحميد. والترمذي في سننه، كتاب النكاح، باب ما جاء في خطبة النكاح محمد محمد معيي الدين عبد الحميد. والترمذي في سننه، كتاب النكاح، باب ما جاء في خطبة النكاح (٢٢/٢) رقم٥١٤، دار إحياء التراث العربي، بيروت، تحقيق أحمد محمد شاكر وآخرون. وقد صحح الحمد الله الماركي الماركي في معاد الخطرة الحارة العربي، بيروت، تحقيق أحمد محمد شاكر وآخرون. وقد صحح الحديث العلامة الألباني- رحمه الله- الظر: رسالة بعنوان (خطبة الحاجة)، محمد بن ناصر الدين الألباني، المكرة الإسلامي، بيروت، ها ٢٠٠٩هـ، معنوان (خطبة الله، المحبولة العربي، بيروت، عنه ٢٠٠٩ محمد الخلر: والمان العربي، معنوان (خطبة الحاجة)، محمد بن ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، بيروت، ها ٢٠٤ معد معمد (٢٠٢٠).



الدعوة المباركة من جوانب تاريخية أو عقدية أو فقهية؛ إلا أن هناك جملة من المباحث القيمة بحاجة إلى رصد وتحرير لإظهار كافة الجوانب الإيجابية في هذه الدعوة العلمية من ذلك جهودهم تجاه المصنفات المخالفة التي لا تزال مبثوثة في طيات مصنفاتهم ولمّا تجمع وتحرر بعد ، ولا ريب في أن عناية أئمة الدعوة بسلامة مصادرهم، والحرص على بناء دعوتهم على مسلك سليم هو من أعظم أسباب نجاحهم وتوفيقهم. وفي المقابل فإن إخفاق عدد من جهود الإصلاح المعاصرة من أسبابه قلة العلم الشرعي واستقاء المنهج من مصنفات مخالفة أو منحرفة .

لذا آثرت الكتابة عن هذا الموضوع لأهميته والحاجة الماسة إليه، وليس المراد من إيراد هذه التحذيرات هو الحصر؛ وإنما بيان حجم الجهد المبذول من أئمة الدعوة في التحذير من المؤلفات المخالفة ولو على سبيل الإشارة وقد عنونته بـ:(موقف أئمة الدعوة في نجد<sup>(۱)</sup> من الكتب المخالفة).

**أهمية الموضوع:** تتضح أهمية البحث في الأمور الآتية: ١- أهمية سلامة المصدر الشرعي، وأشر*ه في صح*ة المدعوة

وانتشارها .

<sup>(</sup>١) اسم يطلق على المنطقة الوسطى من الملكة العربية السعودية، وتُقسم نجد إلى عدة أقاليم منها: إقليم العارض، إقليم الشعيب، إقليم المحمل، إقليم سدير، إقليم الوشم، إقليم القصيم، إقليم الخبرج، إقليم الفُرَع، إقليم الأفلاج، انظر: مدينة الرياض عبر أطوار التاريخ، حمد الجاسر، دار اليمامة، الرياض، ط١، ١٣٨٦هـ، ص٩، الحياة العلمية منذ قيام دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب وحتى نهاية الدولة السعودية الأولى، د. مى بنت عبدالعزيز العيسى، إصدار دارة الملك عبدالعزيز، الرياض، ط١، ١٩هـ، ١٢٥



د عبد الله بن إبراهيم الطويل

۲- بيان تميز الدعوة الإصلاحية على غيرها من الدعوات .

٣- كثرة ردود أئمة الدعوة على الكتب المخالفة، وتنوع هذه الردود ما بين رسائل وكتب وقصائد، واشتمالها على كثير من المخالفين من المبتدعة وغيرهم.

٤- إغفال الحديث عن هذا الجانب في شتى الدراسات التي تناولت الحديث عن أئمة الدعوة الإصلاحية، مع أن المؤلفات في كتب أئمة الدعوة والاهتمام بها كثير، لكن في هذا الجانب لا توجد مؤلفات تجمع شتات هذه المسائل.

٥- إبراز ما أثاره الخصوم حول موقف أئمة الدعوة من بعض
 ٢٠ إبراث .

#### حدود البحث

تتتاول الدراسة رصد جملة من المصنفات التي حذر منها أئمة الدعوة من عهد الشيخ محمد بن عبدالوهاب وحتى نهاية عام ١٤٢١هـ، ومن هنا يُعلم بأن البحث منحصر في الموقف من الكتب المخالفة فحسب ولا يتتاول القصائد والأقوال الشفهية والرسائل الشخصية ونحوها.

والمقصود بالموقف هو بيان جهود أئمة الدعوة في نجد من الكتب التي شابها شيء من الزلل والخطأ العقدي أو الفقهي أو غير ذلك، وذلك عبر سُبل متعددة من كتب وفتاوى وقصائد وغيرها مما تم تناوله بالتفصيل في ثنايا هذا البحث .

الدراسات السابقة:

تتوعت الدراسات والأبحاث حول هذه الدعوة المباركة، سواء أكانت عقدية تهدف إلى بيان أسس هذه الدعوة، وأهدافها الإصلاحية



دعيد الله من إمراهيم الطويل

المرتكزة على العقيدة الصحيحة، ونفي ما يضادها، أم كانت تاريخية تعرض تاريخ الدعوة والمراحل التي مرت بها، أم كانت عرضاً لأراء أئمة الدعوة الفقهية، أم كانت دعوية تبين المنهج الدعوي الذي سار عليه هؤلاء الأئمة في الدعوة إلى الله أم غير ذلك، وتتوعت هذه الدراسات مابين تتاول للأئمة بشكل عام أو دراسة لأحد أعلام الدعوة بشكل مستقل، ومع هذا كله فلم أطلع على رسالة تتتاول موضوع هذا البحث .

تقسيمات البحث:

المقدمة

المبحث الأول: مشروعية التحذير من المخالف .

المبحث الشاني: أقسوال أئمسة المدعوة في نجد في التحذير من الكتب المخالفة بعامة .

المبحث الثالث: أقوال أئمة الدعوة في نجد في التحذير من الكتب المخالفة بخاصة.

المبحث الرابع: مؤلفات أئمة الدعوة في نجد في التحذير من بعض الكتب المخالفة.

المبحث الخامس: فتاوى أئمة الدعوة في نجد في التحذير من بعض الكتب المخالفة.

المبحث السادس: قصائد أئمة الدعوة في نجد في التحذير من بعض الكتب المخالفة.

المبحث السابع: مقاصد أئمة الدعوة في نجد في التحذير من الكتب المخالفة وخصائصها.

أسأل الله الإعانة والتوفيق، وما توفيقي إلا بالله .



#### المبحث الأول

## مشروعية التحذير من المخالف .

أصل هذا المبحث النصوص الواردة في الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر كقول الله تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمُ أُمَّةٌ يَدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَنَهَوَنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُولَكَتِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ ﴾ (''. قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله- : «والأمر بالسنّة والنّهي عن البدعة هو أمر بمعروف ونهي عن منكر، وهو من أفضل الأعمال الصالحة» (''.

بل إن من استقرأ نصوص الوحيين رأى مواقف الأنبياء- عليهم الصلاة والسلام- مع أممهم هو التحذير من كل مخالف، وهكذا ورثتهم من بعدهم على مرّ العصور وهي أدلة تطبيقية على المشروعية<sup>(٣)</sup>.

وقد بينها الله تعالى في مواطن في كتابه من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّاجَاءَ عِيسَىٰ بِٱلْبَيِّنَتِ قَالَ قَدْجِتْ تُكُمُ بِٱلْحِكْمَةِ وَلِأَبَيِّنَ لَكُمُ بَعْضَ الَّذِى تَخْلَلِفُونَ فِيرٍ فَأَتَقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ (\*).

فبيان الخلاف هو بإظهار الحق من الباطل وهو من أهم مقاصد إرسال الرسل – عليهم السلام – .

قال الشيخ بكر أبو زيد - رحمه الله - : «وباستقراء الوجوم والنظائر في آيات القرآن الكريم في هذا المجال نجد ورودها على

(٤) سورة الزخرف آية (٦٣)

<sup>(</sup>۱ ) سورة آل عمران آية (۱۰٤).

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، مؤسسة قرطبة، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ، تحقيق: د. محمد رشاد سالم (٢٥٣/٥).

 <sup>(</sup>٣) انظر: الرد على المخالف من أصول الإسلام، بكر بن عبدالله أبو زيد، دار الهجرة، الخبر، ط١، ١٤١١هـ، ص٢١.



وجوه ثلاثة: الوجه الأول:آيات في الردّ على صنوف المخالفين....»<sup>('')</sup>. وقال: «وفي القرآن الكريم آيات كثيرة في تثبيت القائمين بهذا الواجب، وأمرهم بالصبر، والاستقامة، لقاء ما ينالهم من صنائع الأذى من صفوف المخالفين» <sup>('')</sup>.

مس ذلسك قولسه تعسال (لَتُسْبَلُوُكَ فِي آَمَوَلِكُمُ وَآَنفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَمِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوْآ آَذَى كَثِيرًأُوَإِن تَصْبِرُوا وَتَنَقُوا فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَنْزِمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ " .

وفي السنة النبوية يأتي قوله صلى الله عليه وسلم: (من رأى منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان) <sup>(١)</sup> جامعاً في تضاعيفه كل ما يدخل في باب الخطأ الواجب تصحيحه .

بالإضافة إلى نصوص كثيرة ، ووقائع متعددة سواء في تبيين الأمر للمخالفين ، أو مدح القائمين بهذا الواجب .

إذا التحذير من مخالف الحق أمر واجب مع من يُظن أنه أخطأ، وعلماء السلف- رحمهم الله- دأبوا على التحذير من المخالف والرد عليه، وهي سنة ماضية لديهم، وجادة مطروقة عندهم، مع تأدب في الخطاب، وإحسان في الرد والجواب ولم يكن قصدهم إظهار عيب من رد عليه وتنقصه، وتبيين جهله، وقصور علمه ونحو ذلك، بل كان

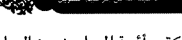
- (٢) المصدر السابق ص٢٥
- (٣) سورة آل عمران آية(١٨٦)

(٤) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الإيمان باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان (١/٥٠) رقم ١٨٦

<sup>(</sup>١) الرد على المخالف ص٢٤



د عبد الله بن إبراهيم الطويل



المقصد الوصول للحق وقد امتلأت كتب أئمة المسلمين من السلف والخلف يتحذيرات وردود هذا شأنها (').

يقول الذهبي - رحمه الله- : «وما زال العلماء قديماً وحديثاً يرد بعضهم على بعض في البحث والتواليف، وبمثل ذلك يتفقه العالم وتتبرهن له المشكلات»<sup>(<sup>۲)</sup>.</sup>

بل إن الحافظ ابن رجب - رحمه الله - عَدَّ التحديد من المقالات الضعيفة والردع عليها وتبيين الحق في خلافها بالأدلة الشرعية بمسن النصبيحة لله ولكتابه ولرسبوله ولأئمية المسلمين وعامتهم (

ولعلماء السلف مواقف معروفة من جملة من المصنفات المخالفة ما بين تحذير منها ، وردَّ مفصل عليهـا<sup>(ئ)</sup> ، منهـا : الـردّ علـى الجهميـة<sup>(٥)</sup> والزنادقة للإمام أحمد بن حنبل، والردّ على الجهمية لابن مندة، والإمامة والردّ على الرافضة لأبى نعيم الأصبهاني، والردّ على المنطقيين لشيخ الإسلام ابن تيمية، والصواعق المرسلة في الردّ على الجهمية والمعطلة لابن قيم الجوزية ، وغير ذلك كشر.

- (٢) انظر: الفرق بين النصيحة والتعيير، عبدالرحمن بن رجب الحنبلي أبوالفرج، المصّتبة القيمة، القاهرة، ط ٢، تحقيق نجم عبدالرحمن خلف، ص١١.
- (٤) انظر على سبيل المثال: مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، متعتبة ابن تيمية، القاهرة ط ٢، جمع: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم النجدي (٣٦٢/٢) (٤٧٦/١١) (٢٨٥/١٣) .
- (٥) فرقة تنسب إلى جهم بن صفوان الذي يقول بالإجبار والاضطرار إلى الأعمال، وأنكر الاستطاعات كلها، وزعم أن الجنة والنار تفنيان، وأن الإيمان هو المعرفة بالله فقط، وأن الكفر هو الجهل به فقط، وأنه لا عمل ولا فعل لأحد غير الله، وأن نسبة الأعمال إلى المخلوقين على المجاز . انظر: الضرق بين الضرق، عبدالقاهر بن طاهر البغدادي أبومنصور، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط٢، ١٩٧٧م، ص١٩٩.

 <sup>(</sup>١) انظر:منهج التيسير الماصر دراسة تحليلية، عبدالله بن إبراهيم الطويل، دار الفضيلة، الرياض، ط ١، ١٤٢٥هـ، ص٣٣ .

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء، محمد بن أحمد الذهبي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط ٩، ١٤١٣هـ (٥٠٠/١٢)



وسار أئمة الدعوة في نجد في مصنفاتهم الشهيرة، ورسائلهم المتعددة على نهج سلف الأمة في التحذير من المخالفين للمنهج الصحيح سواء أكانوا من المبتدعة أم من المخالفين من أهل السنة ومن نماذج ذلك ما يأتى:

الردّ على الجهمية ، كما في كتاب [جماع أهل السنة النبوية على تكفير المعطلة

والجهمية" للشيخ إبراهيم بن عبداللطيف آل الشيخ<sup>(()</sup> وعبدالله ابن عبداللطيف آل الشيخ<sup>(۲)</sup>، وسليمان بن سحمان<sup>(۲)</sup>. - الردّ على المعتزلة <sup>(٤)</sup>كما في كتاب "كشف ما ألقام إبليس "للشيخ عبدالرحمن بن حسن<sup>(۵)</sup>.

- (۱) إبراهيم بن عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ، ولد في الرياض عام ۱۲۸۰هـ، ودرس ودرّس بها توقي سنة ۱۳۲۹هـ، انظر علماء نجد خلال ثمانية قرون، عبدالله بن عبدالرحمن البسام، دار العاصمة، الرياض، ط۱، ۱٤۱۹هـ، (۲٤٠/۱).
- (٢) عبدالله بن عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ، ولد في الإحساء عام١٣٦٥هـ، ونشأ فيها عند جده لأمه، ثم انتقل للرياض وطلب العلم بها ثم رحل إلى الأفلاج توفي في الرياض سنة ١٣٣٩هـ، انظر: علماء نجد (٢١٥/١).
- (٢) سليمان بن سحمان بن مصلح العسيري النجدي، ولد في أبها سنة ١٢٦٦هـ، ثم انتقل إلى الرياض وتعلّم بها، اشتهر بكثرة ردوده لحماية جناب التوحيد، والرد على المخالفين، من مؤلفاته الضياء الشارق على شبهات المارق، إرشاد الطالب إلى أهم المطالب، توفي سنة ١٣٤٩هـ، انظر: علماء نجد (٢٩٩/٢).
- (٤) فرقة ترى أن عقيدتها نقوم على خمسة أصول: التوحيد، والعدل، والمنزلة بين المنزلتين، وإثبات الوعد والوعيد، والأمر بالعروف والنهي عن المنكر. ويُسمَون أصحاب العدل والتوحيد، وقد افترقت إلى عشرين فرقة، كل فرقة تُكفّر سائر الفرق الأخرى. انظر: مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، علي بن إسماعيل الأشعرى أبو الحسن، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٢ ، تحقيق هلموت ريتر، (٢٣٧/٢).
- (٥ ) عبدالرحمن بن حسن بن محمد بن عبدالوهاب، ولد في الدرعية سنة ١١٩٣هـ، درس عند كبار علماء الدرعية، ثم درس بها التوحيد والفقه، ولي قضاء الدرعية، له مؤلفات نفيسة منها هتج المجيد شرح كتاب التوحيد، هرة عيون الموحدين، توفح في الرياض سنة١٢٨٥هـ، انظر علماء نجد(١٨٠/١)

۹.



الردّ على الأشاعرة<sup>(1)</sup> كما في كتاب تنبيه النبيه والغبي في الردّ على الدارسي والحلبي" للشيخ أحمد بن عيسى <sup>(1)</sup>.
 الردّ على الإباضية<sup>(1)</sup> كما في كتاب كشف الشبهتين للشيخ

سليمان بن سحمان .

- الردّ على الملاحدة كما في كتاب "البراهين الإسلامية في الردّ على الملاحدة كما في كتاب "البراهين الإسلامية في الردّ على الشبهة الفارسية "للشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن<sup>(۱)</sup> .

الرد على عباد القبور كما في كتاب "النبذة الشريفة النفيسة
 في الرد على القبوريين "للشيخ حمد بن معمر<sup>(0)</sup> وغير ذلك كثير<sup>(1)</sup>.

(٦) انظر: جهود علماء الدعوة السلفية في نجد في الرد على المخالفين من بداية القرن الثالث عشر إلى منتصف القرن الرابع عشر، عبدالهادي الخليف، ط١، ص٨، والمتكتاب فيه سبر فريد لجلّ ردود أئمة الدعوة .

<sup>(</sup>١ ) فرقة كلامية ، تتسب لأبي الحسن الأشعري الذي خرج على المعتزلة. وقد اتخذت الأشاعرة البراهين والدلائل العقلية والكلامية وسيلة في محاججة خصومها من المعتزلة والفلاسفة وغيرهم انظر الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة ، إصدار دار الندوة العالمية للشباب، الرياض، ط ١٤١٨ ، ٤هـ(٢٠٢/١)

<sup>(</sup>٢ ) أحمد بن إبراهيم بن عيسى ولد في شقراء سنة ١٢٥٣هـ ، ودرس على مشايخ الرياض، ولي القضاء، وجلس للإفتاء، من مؤلفاته شرح نونية ابن القيم، تنبيه النبيه والغبي في الردّ على المدارسي، توفي بالمجمعة سنة ١٣٢٩هـ انظر علماء نجد (٤٣٦/١)

<sup>(</sup>٣) إحدى فرق الخوارج، وتنسب إلى مؤسسها عبد الله بن إباض، ويدعي أصحابها أنهم ليسوا خوارج وينفون عن أنفسهم هذه النسبة، والحقيقة أنهم ليسوا من غلاة الخوارج كالأزارقة مثلاً، لكنهم يتفقون مع الخوارج في مسائل عديدة ،انظر :الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة(٢٥/٢).

<sup>(</sup>٤) عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن بن محمد بن عبدالوهاب ولد في الدرعية سنة ١٢٢٥، وتلقى فيها التشثير من العلوم، ودرس عند مشايخ الأزهر بمصر، له العديد من المؤلفات منه البراهين الإسلامية، عيون المسائل والرسائل، توفي سنة ١٢٩٣هـ، انظر علماء نجد (٢٠٢/١).

<sup>(</sup>٥ ) حمد بن ناصر بن معمر ، من كبار علماء الدرعية ، طلب العلم بها ، ولي القضاء ، وناظر أهل مكة في بعض الشبه ،توفي بمكة سنة ١٢٢٥هـ ، انظر :علماء نجد (١٢١/ ) .



### المبحث الثاني

أقوال أئمة الدعوة في نجد في التحذير من الكتب المخالفة بعامة

إن المطلع في مصنفات أئمة الدعوة في جميع مراحلها؛ ليلحظ الوفرة في أقوالهم رحمهم الله في التحذير من الكتب المخالفة بشتى أنواعها ، وتعدد تخصصاتها وسأعرض بعضاً من أقوالهم هنا من دون تحديد لكتاب معين .

قـال الشـيخ عبـداللطيف بـن عبـدالرحمن- رحمــه الله- : «فعليك بكتب أهـل السـنّة، واحـذر كتب المبتدعة فإنهـم سـودوها بالشبهات والجهالات التي تلقوها من أسلافهم وشيعهم» <sup>(1)</sup>.

ويقول الشيخ عبدالله ابن الإمام محمد<sup>(\*)</sup>- رحمه الله- :«ولا نأمر بإتلاف شيء من المؤلفات أصلاً إلا ما اشتمل على ما يوقع الناس في الشرك... أو يحصل بسببه خلل في العقائد»<sup>(\*)</sup>.

وللشيخ محمد بن إبراهيم<sup>(١)</sup> رحمه الله جهد بارز فيما يصدر من المكتبات، أو فيما يوضع فيها من كتب . ففي خطاب

<sup>(</sup>١ ) الدرر السنية في الأجوبة النجدية ، جمع عبدالرحمن بن قاسم ،مطابع شركة المدينة ، جدة ، ط ٢ ، ١٣٨٨هـ (١٧/٣)

<sup>(</sup>٢ ) عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب، ولد في الدرعية سنة١١٦٥هـ، ودرس بها، وبرع في العديد من الفنون، درس وألف، رُحَل إلى مصر وتوفي هناك سنة١٢٤٢هـ، انظر: علماء نجد (١٦٩/١) .

<sup>(</sup>٣) الدرر السنية (١٢٧/١) .

<sup>(</sup>٤) محمد بن إبراهيم بن عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن، مفتي الديار السعودية في وقته، ولد في الرياض سنة ١٢١١هـ، ودرس بها على جملة من العلماء، برع في شتى العلوم، وولي العديد من المناصب، ونهل من علمه جملة من العلماء، توفي سنة ١٣٨٩هـ، من مؤلفاته الحصيم القوانين، تحذير الناسك. انظر علماء نحد (٢٤٢/١)



وجهه إلى قائد قوات جيزان<sup>(١)</sup> الذي رغب في إنشاء مكتبة لمنسوبي القوات قال - رحمه الله - : « ونحب بهذه المناسبة أن نلفت نظركم إلى وجوب حماية المكتبة لديكم من كتب الإلحاد ، والأفكار المستوردة والدخيلة على ديننا وتقاليدنا ، وتطهيرها من كتب الانحلال والتفسخ الأخلاقي»<sup>(٢).</sup>

وفي خطاب وجهه رحمه الله إلى أمين المكتبة القطرية بالإحساء<sup>(٣)</sup> جاء فيه: «أما بالنسبة لمراقبة ما يصدر عن المكتبة القطرية بالإحساء فأمر لابد به أسوة بغيرها من المكتبات» <sup>(٤)</sup>.

بل إنه طالب - رحمه الله - في رسالة إلى رئيس ديوان رئاسة مجلس الوزراء بضرورة مصادرة كتب من بعض المكتبات التجارية والتي تحتوي على الشركيات والبدع، وتدعو إلى التحلل الأخلاقي <sup>(٥)</sup>.

يقول الشيخ محمد بن عثيمين<sup>(١)</sup> - رحمه الله - : « وإني أنصب إخواني المسلمين أن يتحروا فيما يراجعونه من الكتب الإخبارية ، بل أن يتحروا فيما يقرأونه من الكتب الإخبارية والأحكامية ، وأن لا

<sup>(</sup>١ ) مدينة ساحلية تقع جنوب الملكة العربية السعودية ، على مشارف اليمن .انظر :الموسوعة العربية العالمية إعداد مجموعة من الباحثين(٢١١/١٣)

 <sup>(</sup>٢) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم، جمع محمد بن عبدالرحمن بن قاسم، مطبعة الحكومة،
 مكة المكرمة، ط ، ١٢٩٩، (١١٥/١٢)

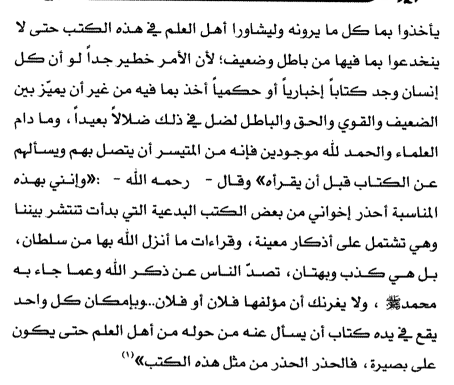
<sup>(</sup>٢) مدينة زراعية تقع شـرق المملكة العربية السعودية، اشتهرت منذ القـدم، انظـر معجـم البلـدان، يـاقوت بـن عبـدالله الحمـوي أبوعبـدالله، دار الفكـر، بيــروت، ط ٢ ،١٤٠٤هـ. (١١٢/١) الموسـوعة العربيـة العالميـة (٢٣٢/١)

<sup>(</sup>٤) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١١٦/١٣)

<sup>(</sup>٥) انظر :فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٧٥/٨) وانظر : (١٧/١٢) (١٤٦، ١٤٦)

<sup>(</sup>٦ ) هو : محمد بـن صـالح بـن محمد بـن سليمان بـن عثيمين أبوعبـدالله ، العلاّمـة الشهير ، مـن أبـرز الفقهـاء الماصرين ، من مؤلفاته : الشرح المتع ، الأصول مـن علم الأصول ، توفّي سـنة ١٤٢١هـ ، انظـر : ١٤ عامـاً مع العلامة ابن عثيمين ، عبدالكريم المقرن .





 <sup>(1)</sup> فتاوى عن المستب ، عبدالإله بن عثمان الشايع، دار الصميمي، الرياض، ط١٤٢٣، اهـ ، ص١٦



### المبحث الثالث

# أقوال أئمة الدعوة في نجد في التحذير من الكتب المخالفة بخاصة.

لأئمة الدعوة تحذيرات في بعض مصنفاتهم من ذلك تحذير الشيخ محمد بن عبد الوهاب<sup>(۱)</sup> - رحمه الله - من قراءة بعض كتب ابن الجوزي على الناس<sup>(۲)</sup>.

وقال بعض أبناء الشيخ محمد بن عبدالوهاب وحمد بن معمر عن كتاب "إحياء علوم الدين": «منه ما هو مردود عليه، ومنه ما هو مقبول، ومنه ما هو متنازع فيه، وفيه فوائد كثيرة، ولكن فيه موارد مذمومة...وفيه أحاديث وآشار موضوعة، وفيه أشياء من أغاليط الصوفية<sup>(1)</sup>» <sup>(1)</sup>.

كما حذروا من كتاب"السنوسية" وهو كتاب ينتصر للمذهب الأشعري، خالف ما عليه السلف الصالح في مسائل؛ منها: مسألة العلو، ومسألة الصفات، ومسألة الحرف والصوت وغيرها <sup>(0)</sup>.

ويقول الشيخ عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب - رحمه الله- :

 (۲) انظر: فتح المجيد شرح كتاب التوحيد، عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ، المكتبة السلفية، المدينة المنورة، ط ١، ١٣٨٢هـ ص٤٢٠

(٢) الصوفية حركة دينية منحرفة انتشرت في العالم الإسلامي في القرن الثالث الهجري كنزعات فردية تدعو إلى الزهد وشدة العبادة كرد فعل مضاد للانغماس في الترف الحضاري. ثم تطورت تلك النزعات بعد ذلك حتى صارت طرق مميزة معروفة باسم الصوفية ، وسميت بـذلك نسبة إلى كثرة لبس الصوف انظر الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب الماصرة(١٨/١)

- (٤) الدرر السنية (١٧/٣)
- (٥ )انظر: الدرر السنية (٢٢/٢)

<sup>(</sup>١) معمد بن عبدالوهاب بن سليمان بن علي التميمي، العالم الجليل، مؤسس الدعوة الإصلاحية في نجد ،ولد في العيينة سنة ١١١٥هـ ،ورحل في طلب العلم إلى الحجاز والعراق، ثم عاد إلى نجد ودرّس وألف، من أبرز مصنفاته كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد، كشف الشبهات، توفي سنة١٢٠٦هـ، انظر علماء نجد(٢٥/١)



موقف انمة الدعوة بيَّة نجد من الكتب المخالفة

«وأما الكتب المؤلفة في فضائل الأعمال مثل تنبيه الغافلين وغيره فأكثر ما فيها حق وصواب، وفيها ما هو خطأ ليس بصواب، والقارىء فيها يحتاج إلى من يعلمه بما يوافق الحق فيعمل به،وما يخالف الحق فيتركه» (1).

وقال الشيخ عبد الرحمن بن حسن عن كتاب"جوهرة التوحيد" لإبراهيم اللقّاني<sup>(۲)</sup>:

«فصنّف المتأخّرون من هـؤلاء على مـذهبهم الفاسـد مصنّفات كالأرجوزة الـتي يسـمّونُها : جـوهـر التّوحيـد ، وهـي إلحـاد وتعطيـل لا يجوز النّظر إليها» <sup>(٣)</sup> .

كما حذر - رحمه الله - من كتاب "المعارج في أخبار الخوارج" لعثمان بن منصور <sup>(1)</sup>.

وحذر الشيخ عبد اللطيف بن عبدالرحمن من كتب متعددة في موطن واحد مثل:

"رسائل إخروان الصفا"، و"السر المكتوم" و"الفتوحات

(1) الرسائل والمسائل (٢٢٢/٢)

(٢) إبراهيم بن إبراهيم اللقاني المالكي، فقيه مصدري متصوف، اشتهر بعلم الكلام،من مؤلفاته:جوهرة التوحيد، حاشية على مختصر خليل، توفي سنة ١٠٤١هـ، انظر: الأعلام، خير الدين الزركلي، دار العلم للملايين،بيروت، ط٨، ١٩٨٩م(٢٨/١)

(٤) انظر: مجموعة الرسائل والمسائل النجدية (١/٢٢٦) وابن منصور هو عثمان بن عبدالعزيز بن منصور الناصري التميمي، ولد في سدير في أوائل القرن الثالث عشر، وطلب العلم في العراق، ولي قضاء حائل، له مؤلفات احتوت مخالفات عقدية، من مؤلفاته فتع الحميد شرح كتاب التوحيد ، أسرار المعارج في أخبار الخوارج، توفي سنة ١٢٨٢هـ ، انظر: علماء نجد (٨٩/٥)

 <sup>(</sup>٣) مجموعة الرسائل والمسائل النجدية، عبدالسلام بن برجس آل عبدالكريم، دار العاصمة، الرياض، ط ٢
 (٣٤٥/١) مجموعة الرسائل والمسائل النجدية، عبدالسلام بن برجس آل عبدالكريم، دار العاصمة، الرياض، ط ٢



المكيَّة "و "الفصوص" وغيرها (``، وحذر رحمه الله من كتاب إحياء علوم الدين في رسالة وجهها إلى أحد معاصريه ومما جاء فيها: «فقد بلغني عنك…أنك اشتغلت بالقراءة في كتاب الإحياء للغزالي وجمعت عليه من لديك من الضعفاء، والعامة، الذين لا تمييز لهم، بين مسائل الهداية والسعادة، ووسائل الكفر والشقاوة؛ وأسمعتهم ما في الإحياء، من التحريفات الجائرة، والتأويلات الضالة.....و ينبغي للإمام، أيده الله:أن ينزع هذا الكتاب، من أيديكم؛ ويلزمكم بكتب السنة، من الأمهات الست، وغيرها...فالحذر الحذر من هذه الكتب» (`` ثم ساق نقولات مطولة من أقوال السلف في التحذير من كتاب الإحياء .

وممن خصص له أئمة الدعوة مقالات في الردِّ على كتبه عثمان بن منصور النجدي الذي كان من أشد الخصوم في وقته عداوة لدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، فقد قام عثمان هذا بكتابة عدد من المؤلفات في محاربة دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب منها "جلاء الغمة عن تكفير هذه الأمة" وكتاب "غسل الدرن عما ركبه هذا الرجل من المحن"، وكتاب "تبصرة أولي الألباب"، وكتاب "منهج المعارج لأخبار الخوارج".

قال الشيخ عبدالرحمن بن حسن: «فقد وجدنا في كتب عثمان بن منصور بخطوطه أموراً تتضمن الطعن على المسلمين، وتضليل إمامهم شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله فيما دعا إليه من

 <sup>(</sup>۱) انظر مصباح الظلام في الردّ على من كذب على الشيخ الإمام، عبداللطيف بن عبدالرحمن آل الشيخ، عناية إسماعيل بن عتيق، دار الهداية، الرياض، ص ٦٤

 <sup>(</sup>٢) عيون الرسائل والأجوبة عن المسائل عبداللطيف بن عبدالرحمن آل الشيخ، مكتبة الرشد، الرياض، ط ١
 ، ١٤٢٠هـ، تحقيق حسين محمد بوا (١٩٤/١)



التوحيد ، وإظهار ما يعتقده في أهل هذه الدعوة من أنهم خوارج تنـزَّل الأحاديث التي وردت في الخوارج عليهم» <sup>(1)</sup> .

وللشيخ محمد بن إبراهيم - رحمه الله - تحذيرات من جملة من المؤلفات منها: تحذيره من كتابي "أقرب الموارد"و "المنجد" في اللغة وأن عندهما قصوراً <sup>(٣)</sup>.

وقولـه عـن كتـاب "الله والعلـم والحـديث" لعبـدالرزاق نوفـل<sup>(''</sup>: «اشتملت على أمـور كثيرة لا تسـلم للمؤلف، وبالجملة فهـي رسـالة لا ينبغي أن يهتم منها، أو يُعتنى بها»<sup>(٤)</sup>.

وقال عن كتاب تحفة العباد في حقوق الزوجين والوالدين والأولادين والوالدين والولاد. والأولاد لطاهر كردى (٢) .

وقال عن كتاب"التعليق الصبيح على مشكاة المصابيح"لحمد الكاندهلوي<sup>(٧)</sup>: «فيه أخطاء كثيرة من ناحية العقيدة، فصاحبه في الصفات يرى رأي الأشاعرة» <sup>(٨)</sup>.

- (٤) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٢ / ١٢٠)
- (٥) محمد طاهر بن عبدالقادر الكردي ثم المكي، درس في الأزهر طويلاً، ثم عُين مدرساً في مدرسة الفلاح بجدة، ثم في المدرسة السعودية بمكة، أُشتهر بحسن الخط، من مؤلفاته تاريخ القرآن وغرائب رسمه، وزهرة التفاسير ، تــوفي ســنة ١٤٠٠هـ ، انظــر أعــلام المكـيين مـن القــرن التاسـع إلى القــرن الرابـع عشــر الهجري، عبدالله بن عبدالرحمن المعلمي ، مؤسسة الفرقان، جدة، طـ١٤٢١، اهـ(٣٣/٢)
  - (٦) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٢١/١٣)
- (٧) محمد إلياس الكاندهلوي المندي، ولد في المند سنة ١٣٠٣هـ ، نشأ في بيئة علمية ، وأتقن اللغة العربية ، مؤسس جماعة التبليغ، له شطحات ومخالفات في دعوته إلى الله، وله العديد من المصنفات منها حياة الصحابة ، توفي سنة ١٣٦٣هـ انظر: الموسوعة المسرة (١٤٩/١)
  - (٨) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم(١٢١/١٣)

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۱۹٤/۹)

<sup>(</sup>٢) انظر افتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٠٢/١٣)

<sup>(</sup>٢) هو كاتب مصري، له بعض المؤلفات مثل: الإعجاز العددي في القرآن، القرآن والعلم الحديث، توفي سنة ١٤٠٤هـ موقع الموسوعة الحرة http://ar.wikipedia.org/wiki/



وقال عن كتاب "قصص الأنبياء" أو "العرائس "للثعالبي<sup>(''</sup>: «ما يورده الثعالبي في أي كتاب من كتبه سواء العرائس أو غيرها ، لا يعتمد بمجرد روايته له بل لا بد من التأكد من ثبوته؛ لأنه حاطب ليل يروي ما وجد سواء كان صحيحاً أو سقيماً»<sup>('')</sup>.

وقال عن كتاب مستقبلك بين يديك إذا عرفت ربك "لعبدالحميد الخطيب<sup>(٢)</sup> : «هذا الكتاب لا يساوي شيئاً ، ولا ينبغي أن يُخرج للناس فإنه مشتمل على أغلاط» <sup>(١)</sup> .

وقال عن كتاب"من هنا نبدأ "لخالد محمد خالد<sup>(٥)</sup>: «بأن الواجب التبيه على الجمارك ومفتشي المطبوعات بأن تصادر مثل هذه الكتب»<sup>(٢)</sup>

وقال - رحمه الله - عن كتاب"التشريع والاجتهاد" لراغـب العثمانـي<sup>(٧)</sup>: «وقـد درسـنا الرسـالة المـذكورة..وبالتأمـل لبقيتهـا ،

- (۱) أحمد بن محمد بن إبراهيم النيسابوري الثعالبي أبو إسحاق، المفسر، كان إماماً في اللغو والنحو، من مؤلفاته: التفسير الكبير، والعرائس، توفي سنة ٤٢٧هـ انظر سير أعلام النبلاء (٢٥/١٧)
  - (٢) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٤٣/١٣)
- (٣) عبدالحميد بن أحمد بن عبداللطيف بن عبدالله الخطيب، درس عند كبار علماء المسجد الحرام، كان سفير المملكة العربية السعودية لدى حكومة باكستان سابقاً، من مؤلفاته: جـوهر الـدين، تفسير الخطيب المكي، تـوف سنة ١٣٨١هـ، انظر : الأعلام (٢٨٤/٣)
  - (٤) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٤/١٣)
- (٥) خالد بن محمد محمود خالد، مفكر مصري معاصر، تخرج من كلية الشريعة بالأزهر، وعمل بالتدريس، من مؤلفاته: رجال حول الرسول، خلفاء الرسول، توقي سنة ١٤١٦هـ. انظر:موقع الموسوعة الحرة: http://ar.wikipedia.org/wiki
  - (٦)فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٤٦/١٣)
- (٧)راغب العثماني اللاذقاني، نسبة إلى اللاذقية بالشام، درس العلوم الشرعية،ثم عُين قاضياً في حماة، لــه قصيدة مشــهورة في رثــاء الملــك عبــدالعزيز آل ســعود رحمــه الله، مــن



والتحقيق من نتيجتها يظهر واضحاً أنبه من أنباس طالما أبدوا هذه الشنشنة، ألا وهي القضاء على أحكام الشريعة وإلغاء ما درج عليه الصدر الأول»<sup>(۱)</sup>.

وقال الشيخ حمود التويجري<sup>(٣)</sup> رحمه الله عن كتاب حياة الصحابة للكاندهلوي:«وهو مملوء بالخرافات والقصص المكذوبة والأحاديث الموضوعة والضعيفة»<sup>(٣)</sup>.

مؤلفاته الإسلام دين ودنيا ،ولماذا أنا مسلم، توفي سنة ١٣٨٨م، أنظر معجم البابطين لشعراء العربية في القسرنين التاسع عشر والعشرين، عبدالعزيز بسن سعود البابطين وآخرون، مؤسسة البابطين، الرياض، ط١ ، ١٤٢٢هـ (٩٣/٦) (١) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (٢٩٢/١٢) (٢)هو حمود بن عبدالله بن حمود التويجري النجدي أبوعبدالله، الزاهد العالم، تولى القضاء في عدد من مناطق المملكة، اشتهر بتصديه لمن حاد عن سبيل الله، من كتبه: إتحاف الجماعة، الصارم المشهور، توفي سنة ١٤٦٢هـ انظر علماء نجد (١٤/١٢) (٣)القول البليغ في الرد على جماعة التبليغ، حمود بن عبدالله التويجري، دار الصميعي، الرياض، ط٢، ١٤٦١هـ ص٨٧



## المبحث الرابع

مؤلفات أئمة الدعوة في نجد في التحذير من بعض الكتب المخالفة

خصص أئمة الدعوة كتباً في الرد على مؤلفات مخالفين بأعيانهم ويأتي من أشهرهم داود بن جرجيس العراقي (ت١٢٩٩هـ) الذي استوطن نجداً، وأقام في ناحية القصيم، وكانت مهمته إشارة الشبه ضد الدعوة السلفية حتى ظهر له تلاميذ، وكان هو وتلاميذه من أشد الناس عداوة للدعوة، وكتب مصنفات متعددة في النيل من علماء الدعوة من ذلك كتابه "المنحة الوهبية في الرد على الوهابية" أكد فيه أن للموتى حياة في قبورهم مثلما كان لهم حياة في الدنيا، وأن لهم شعور وإحساس كالأحياء كل ذلك ليتوصل إلى نتيجة هي جواز الاستغاثة بالموتى ودعائهم<sup>(۱)</sup>. وظهرت ردود متعددة في الرد عليه منها:

١- "القول الفصل النفيس في الردّ على المستري داود بن
 جرجيس"<sup>(۲)</sup> للشيخ عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب .

ومما جاء فيه: «بلغني أنه ورد على بعض الإخوان مكاتبة من داود بن جرجيس مملوءة بالكذب والتلبيس، ولا ريب أنه مما أوحاه إليه الشيطان وزخرفه إبليس» ثم قال:« فمن الواجب على من عرف الحقّ بدليله أن يسعى فيما يبطل دعواه، ويهدم ما أسسه من الزيغ

- (۱) انظر دعاوى المناوئين لدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب عنرض ونقض دعبدالعزيز العبداللطيف، نشر الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء، الرياض،ط۱۰،۲۷،۱۰، م٤٥٥.
- (٢) لهذا الكتاب العديد من الأسماء منها: الرد النفيس على شبهات ابن جرجيس و "تأسيس التقديس في الرد على داود بن جرجيس وغير ذلك .

1.1



وبناه، ويبين ما فيه من المكابرة، وما أتى به من المماحلة تعمداً ومجاهرة» <sup>(1)</sup>ثم بدأ في تفنيد أقواله، والردِّ على أباطيله .

ڪما ظهر في الرد عليه ڪتب أخرى من ذلك:

٢- "دلائل الرسوخ في الردّ على المنفوخ"<sup>(٢)</sup> للشيخ عبد اللطيف بن
 عبد الرحمن بن حسن - رحمه الله - كما قام الشيخ عبد اللطيف
 بتصنيف كتاب آخر وهو:

- (1) القول الفصل النفيس في الـردّ على المفتري داود بن جـرجيس، عبدالرحمن بن حسن، دار
   الهداية، الرياض، ط ٢، ١٤٠٥هـ، ص١٢
- (٢) طبع بعنوان تحفة الطالب والجليس في كشف شبه داود بن جرجيس تحقيق عبدالسلام بن برجس آل عبدالكريم، دار العاصمة، الرياض، طر١٤١٠ ٢هـ
- (٣)توفي الشيخ عبداللطيف قبل أن يتم الكتاب فأكمله الشيخ محمود الآلوسي وعنونه بـ فتح المنان تتمة منهاج التأسيس ردّ صلح الإخوان وهو مطبوع مع المنهاج، وطُبع طبعة مستقلة بتحقيق عمر بن أحمد الأحمد، دار التوحيد، الرياض، ط١٤٣٠، اهـ .



لظهور هجنته في نفسه، وأنه مما يتنزه العاق<sup>(۱)</sup> عن إفكه وحدسه، ثم بدا لي أن لكل ساقطة لاقطة...» <sup>(۲)</sup>.

د عيد الله بن إبراهيم الطويل

٤- "تأسيس التقديس في الردِّ على ابن جرجيس"<sup>(٢)</sup> تأليف الشيخ
 عبدالله بن عبدالرحمن أبابطين، كما أن له كتاباً آخر هو:
 ٥- "الانتصار" وهو ردٌّ أيضاً على ابن جرجيس .

ولما ألف ابن جرجيس كتابه "أنموذج الحقائق" انبرى الشيخ أحمد ابن عيسى في الردّ عليه في كتاب سماه:

٦- "الردُّ على شبهات المستعينين بغير الله قال في مقدمته: «فقد وقفت على كُرّاسة لبعض العصريين من أهل العراق سماها "أنموذج الحقائق" وضمنها كثيراً من الهذيان والشقاشق، مضمونها الانتصار للشرك بالله المسمى بالتوسل، وتجويز دعوة الأموات والغائبين من دون الله تعالى، واستحبابه، والتشنيع على من يمنع من ذلك وسبابه، فأحببت أن أبين بطلان ما تضمنته كراسته من الشبهات الواهية، والترهات المتاهية، وأن أزيح شبهاته ببراهين التوحيد الساطعة، وأوضح ضلالاته وإن من المنة القاطعة من المائرة وقفية، من من المائرة والترهات والترفية المعالين من دون والشوات والغائبين من دون الله تعالى، واستحبابه، والتشنيع على من يمنع من ذلك وسبابه، والترهات الواهية، من المائرة من المائرة والترهات الواهية، من المائرة بحجج الكتاب والسنة القاطعة» (<sup>10</sup>).

کما حذر علماء الدعوة مما کتب عثمان بن منصور في

(1) لعلها العاقل .

- (٢) منهاج التأسيس والتقسديس في كشسف شبهات داود بن جرجيس، عبدداللطيف بن
   عبدالرحمن آل الشيخ، دار الهداية، الرياض، ط ٢ ، ١٤٠٧ هـ، ص١٤ .
- (٢) طُبع بعنوان آخر وهو تأسيس التقديس في كشف تلبيس داود بن جرجيس، تحقيق د.
- (٤)الرد على شبهات المستغيثين بغير الله ، أحمد بن عيسى ، عناية عبدالسلام بن برجس آل عبدالكريم ، دار طيبة ، الرياض ، ط ١ ، ١٤١١هـ ، ص١٦ .

1.7

موقف أنمة الدعوة للأنجد من الكتب المخالعة



د. عبد الله بن إبراهيم الطويل

كتابـه"جـلاء الغمـة عـن تكفير هـذه الأمـة" فقـد حـذر منـه الشـيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن في كتاب سماه:

٧- "مصباح الظلام في الردّ على من كذب الإمام" جاء فيه: «وقد رأيتُ كتابه الذي سماه"جلاء الغمّة"، ورأيتُ حشوه من مسبَّة دين الله، والصدِّ عن سبيله، والكذب على الله وعلى رسوله، وعلى أولي العلم من خلقه، وأئمة الهدى ما لم نر مثله» <sup>(١)</sup>.

ومن الكتب التي خُصص لها مصنفات في التحذير منها كتاب"كشف الارتياب في اتباع محمد بن عبدالوهاب" لمحسن الأمين العاملي<sup>(٢)</sup> وهو كتاب شحنه مؤلفه بالشركيات والبدع كتجويزه الدعاء لغير الله، وبناء المساجد والقباب على القبور، والتمسح بأترية الموتى وطوام أخرى .

وقد ردَّ عليه عبدالله القصيمي<sup>(\*)</sup> في كتابه المشهور: ٨- "الصراع بين الإسلام والوثنية" وألف علوي الحداد<sup>(1)</sup> كتابين في محاربة الدعوة السلفية، وطعن

- (٢) محسن بن عبد الكريم بن علي الأمين الحسيني العاملي، من علماء الشيعة، رحل إلى الشام ثم إلى النجف ثم إلى إيران، كان مكثراً من التأليف، من مؤلفاته: تحفة الأحباب في أحكام الطعام والشراب، أعيان الشيعة، توفي سنة ١٣٧١ه، انظر: الأعلام (٢٨٧/٥)
- (٣)عبدالله بن علي الصعيدي القصيمي أبومحمد ، درس في الأزهر ثم فُصل منه لما ألف كتابه "البروق النجدية في اكتساح الظلمات الدجوية" نافح عن دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب ، ثم تغير فكره ونقض ما كان عليه ،وألف كتابه المشهور هذه هي الأغلال" من مؤلفاته الصراع بين الإسلام والوثنية ، العرب ظاهرة صوتية توفي سنة ٤١٦ اهد انظر : عبدالله القصيمي وجهة نظر أخرى ، سليمان بن صالح الخراشي ، دار روافد ، الرياض ، ط ١ ، ١٤٢٩ه

<sup>(</sup>۱)مصباح الظلام ص١٦



فيهما بالشيخ محمد بن عبدالوهاب،وهـذان الكتابان هما:"السيف الباتر لعنق المنكر على الأكابر"والثاني:"مصباح الأنام وجلاء الظلام في ردِّ شبه البدعي النجدي التي أضل بها العوام" وفيهما تقرير بجواز الاستغاثة بالأموات والغلوفي الأولياء، وتأكيد جواز البناء على القبور وتشييد المشاهد والمزارات على قبور الصالحين وغير ذلك .

فقام الشيخ سليمان بن سحمان بالردّ على أباطيل العلوي في مصنف سماه:

٩- "الأسنَّة الحداد في ردّ شبهات علوي الحداد" جاء فيه: «فقد وقفتُ على ما ألفه الملحد الجاهل المفتري علوي الحداد فرأيته قد بالغ في الكذب والزور والإلحاد» <sup>(٢)</sup>.

ومن أوائل من رفع راية العداء على الدعوة السلفية وأعلامها هو يوسف النبهاني<sup>(٢)</sup> فله عدة مصنفات مليئة بالطوام والشطحات والروايات الضعيفة بل المنكرة منها كتاب"شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق"وكتاب"الأنوار المحمدية في المواهب اللدنية" وقد ردّ عليه

- (١)علوي بن أحمد بن الحسن بن عبدالله بن علوي الحداد ، من أهل حضرموت ، من مؤلفاته : القـول الـوافي في معرفة القـاف ، بغيـة أهـل العبـادة والأوراد ، تـوفي سـنة١٢٣٢هـ انظـر : الأعلام(٢٤٩/٤)
- (٢)الأسنة الحداد في ردّ شبهات علوي الحداد ، سليمان بن سحمان ، الطبعة المصطفوية في بمبي بالهند ، ط١ ، ١٣٧٦هـ ص٢ .
- (٢)يوسف بن إسماعيل بن يوسف النبهاني، من فلسطين، شاعر أديب، لديه تصوف، تولى القضاء في نابلس، ورأس محكمة اللاذقية، ثم محكمة القدس ثم بيروت، كان متحاملاً على شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم، من مؤلفاته جامع كرامات الأولياء، تهذيب النفوس، توفي سنة ١٣٥٠هـ انظر معجم المؤلفين عمر رضا كحالة، مكتبة المعارف، بيروت، طا ، ١٩٦٦م (٢٧٦/١٣)والأعلام (٢١٨/٨).

1.0



جماعة من العلماء منهم الشيخ إبراهيم بن عيسى في كتابه: ١٠- "تهديم المباني في الردّ على النبهاني"<sup>(١)</sup>.

وكتب محمد عطاء الكسم<sup>(٢)</sup> كتابه:"الأقوال المرضية في الردِّ على الوهابية" مليء بالادعاءات الباطلة ، والأكاذيب الواضحة ، وقد ردّ عليه الشيخ ابن سحمان في كتابه الشهير:

١١- "الصواعق المرسلة الشهابية في الردِّ على الشبه الداحضة الشامية" جاء فيه: «وقفتُ على أوراق كتبها رجل من أهل الشام يقال له محمد عطا الكسم وكان ممن تجانف للعدوان والإثم، جمع فيها من الترَّهات والأكاذيب والموضوعات ما يمجّ سماعه أولو العقول السليمة، والألباب الزاكية المستقيمة...» <sup>(٣)</sup>.

ولما كتب حسن الطباطبائي<sup>(١)</sup> كتابه"البراهين الجليّة في تشكيكات الوهابية" والذي دافع فيه عن الإمامية ، وطعن في العقائد السلفية قام الشيخ سليمان بن سحمان بالردّ عليه في كتابه:

١٢- "الحجج الواضحة الإسلامية"
 كما حذر - رحمه الله - من بعض الأخطاء العلمية التي وقع

- (۱)انظر: ڪتب حذر منها العلماء، مشهور بن حسن سلمان، دار الصميعي، الرياض، ط۱
   ۱۵، م۲۷۰هـ، ص۲۷۰
- (٢)محمد عطا الله بن إبراهيم الكسم، فقيه حنفي من الشام، قيل أنه صوبة عُيّن مفتياً لسوريا، من مؤلفاته الأقوال المرضية في الردّ على الوهابية، توبيّ سنة ١٣٥٧هـ انظر ععجم المؤلفين، (٢٩٣/١٠)
- (٣) الصواعق المرسلة الشهابية على الشبه الداحضية الشامية ، سيليمان بين سيحمان ، دار.
   العاصمة ، الرياض ، ط١ ، ١٤٠٩هـ ، تحقيق د.عبدالسلام برجس ص٣ .
- ٤) حسن الموسوي الطباطبائي من العراق توفي سنة ١٣٨٠هـ. لم أجد له ترجمه سوى ما دونت .



الشيخ محمد بن مانع <sup>(۱)</sup> في كتابيه"الكواكب الدرية"و"القول السديد" في مصنف عنونه بـــتنبيه ذوي الألباب السليمة عن الوقوع في الألفاظ المبتدعة الوخيمة"

كما ردّ ابن سحمان رحمه الله على كتاب "الفجر الصادق في الردّ على منكري التوسل والكرامات والخوارق"<sup>(٢)</sup> لجميل الزهاوي<sup>(٢)</sup> الذي ينكر فيه مؤلفه على الوهابيين تحريمهم الاستغاثة بالأموات، وقد عنون ابن سحمان لكتابه بـ:

١٣- "الضياء الشارق في رد شبهات الماذق المارق" جاء فيه: «قد وقفت على رسالة مطبوعة مؤلفها رجل من العراق يُقال له جميل الزهاوي، جمع فيها من الأكاذيب والترّهات والأضاليل المنكرات مع ما اشتمل عليه كلامه من الفجور وقول الزور» (<sup>1)</sup>.

- (١) محمد بن عبدالعزيز بن محمد بن مانع، ولد في القصيم، واشتغل بطلب العلم، ورحل إلى بغداد ودمشق لطلب العلم، كان بارعاً في شتى العلوم لاسيما النحو والأدب، عينه الملك عبدالعزيز مدرساً في المسجد الحرام، ثم رئيساً لميئة تمييز الأحكام الشرعية، ثم مديراً للمعارف، ثم أصبح مشرهاً على التعليم في دولة قطر، من مؤلفاته: مختصر شرح عقيدة السفاريني، رسالة في آداب البحث والمناظرة، توفي سنة ١٣٨٥هـ. انظر : علماء نجد (٢٠/١) (٢) طُبع بمصر سنة ١٣٢٢هه، ثم طُبع في إسطنبول، انظر دعاوى المناوئين ص٥٦.
- (٣)جميل صدقي الزهاوي، شاعر عراقي، كردي الأصل، أستاذ الفلسفة الإسلامية بدار الفنون بتركيا، تأثر كثيراً بالأفكار الغربية، كان ينكر تعدد الزوجات، وقسمة الميراث في الإسلام، له أبيات فيها استهزاء بدين الله، من مؤلفاته: الفجر الصادق، الكائنات، مات سنة١٣٥٤هـ، انظر: الأعلام(٣٧/٢)وأعيان الزمان وجيران النعمان في مقبرة الخيزران، وليد الأعظمي، مكتبة الرقيم، بغداد، ط١ ، ٢٠٠١م ص١٣٨٨.
- (٤)الضياء الشارق في ردّ شبهات الماذق المارق، سليمان بن سحمان، الطبعة المصطفوية، بمبي ص٢

۱.۷



وله ردّ كذلك على كتاب مختار المؤيد العظمي<sup>(')</sup> المسمى "جلاء الأوهام عن مذاهب الأئمة العظام" أجاز فيه التوسل بالأنبياء والصالحين وأكثر من ذم شيخي الإسلام ابن تيمية ومحمد بن عبدالوهاب - رحمهما الله- ؛ اسمه:

١٤ "كشف غياهب الظلام عن أوهام جلاء الأوهام". جاء فيه:
 «رأيتُ نبذة ألفها العظمي سلك فيها مسلك أهل الغواية والضلالة،
 ونهج فيها مناهج أهل الغباوة والجهالة...فاستعنت الله تعالى على ردّ
 أباطيله» (٢).

وله أيضاً ردّ على بابصيل<sup>(٢)</sup> في كتابه "القول المجدي" وقد سماه ابن سحمان:

١٥- "البيان المبدي لشناعة القول المجدي". جاء فيه: «تأملت ما كتبه هذه المفتري فإذا هو لم يأت إلا بتمويهات وترهات وخزعبلات وخرافات، لا تروج على ذوي العقول السليمة»<sup>(1)</sup>.

وللشيخ عبدالرحمن بن حسن رد معروف بعنوان:

- (١)هو مغتار بن أحمد باشا المؤيد العظمي الشامي، رحل إلى مصر، وسكن المدينة مدة، من مؤلفاته: التوسلات المدنية بأسماء الله الحسنى وجام خير البرية، توقي بدمشق سنة ١٣٤٠هـ انظر: معجم المؤلفين(٢٠٩/١٢)
- (٢) كشف غياهب الظلم عن أوهمام جلاء الأوهمام، سليمان بن سحمان، مطبعة
   الرياض، ص٣
- (٢) هو معمد بن سالم بن سعيد بابصيل الحضرمي، فقيه شافعي متصوف، حضرمي الأصل است.....توطن مك.....ة، من مؤلفات.....ه : إست...عاد الرفي....ق في التصي...وف، توفي بعد ١٢٨٠هـ. انظر : الأعلام (٤/٧)
- ٤) البيان المبدي لشناعة القول المجدي، سليمان بن سحمان، مطبعة القرآن والسنة، المند،
   ط ١ ، ص٢ .



 ١٦- "المورد العذب الزلال في كشف شبه أهل الضلال" وهو رد على مفتريات كتبها أحد أهالي الخرج <sup>(۱)</sup>.

وله رد على ابن حميد<sup>(٢)</sup> صاحب السحب الوابلة على ضرائح الحنابلة العنوان:

١٧- "بيان المحجة في الردّ على اللجة" واللجة لقب لابن حميد ،
 فقد دافع ابن حميد عن الأبيات الشركية التي حوتها بردة البوصيري
 فكان هذا الكتاب .

وكتب الشيخ صالح الشثري<sup>(٢)</sup> رداً على دحلان<sup>(٤)</sup> واسم الكتاب: ١٨- "تأييد الملك المنان في نقض ضلالات دحلان" وللشيخ أحمد بن عيسى ردّ على دحلان بعنوان: ١٩- "الردُ على ما جاء في خلاصة الكلام من الطعن على الوهابية والافتراء لدحلان"

- (۱) الخرج هي إحدى محافظات منطقة الرياض في المملكة العربية السعودية، تقع في الجنوب الشرقي من منطقة الرياض .
- (٢) هو محمد بن عبدالله بن علي بن عثمان بن حميد ، ولد في عنيزة ، ونشأ في بيئة علمية ، رحل في طلب العلم إلى مكة ثم إلى اليمن ومصر والشام والعراق وأخذ عن علمائها ، ثم عاد إلى مكة وعُيَّن مفتياً للمقام الحنبلي بالمسجد الحرام ، من أشهر مؤلفاته : السحب الوابلة ، توفي سنة ١٢٩٥هـ ، انظر : علماء نجد (١٨٩/٦)
- (٣) هو صالح بن محمد بن حمد الشثري، ولد في حوطة بني تميم، ورحل إلى الرياض وأخذ عن علمائها، له مكانة عند علماء عصره، من مؤلفاته: ردَ على من أجاز موالاة المشركين، وكتاب في علم الفلك، توفي سنة ١٣٠٩هـ، انظر: علماء نجد (٥٣٣/٢)
- (٤) هو أحمد زيني دحلان، فقيه مؤرخ، من أهل مكة، تولى التدريس فيها والإفتاء، من أشهر المناوئين لدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، من مؤلفاته الردّ على الوهابية، توقي سنة ١٣٠٤هـ، انظر الأعلام (١٢٩/١)

1.9



موقف انمة الدعوة بلا نجد من الكنب المخالمة

وللشيخ زيد بن سليمان () أيضاً رد على دحلان عنوانه:

٢٠- "فتح المنان في نقض شبه الضال دحلان" جاء فيه: «ولولا ما نقصده من انتفاع من اطلع على هذه الرسالة لم نتعرض لرد شيء من كلامه لظهور بطلانه»<sup>(٢)</sup>.

وكتب الشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن رداً على رجل من فارس أجاز صرف العبادات لغير الله وطوام أخرى، عنون الشيخ كتابه بـــــــ:

٢١- "البراهين الإسلامية في ردّ الشبة الفارسية" جاء فيه: ((فإني قد وقفتُ على أوراق كتبها بعض الملحدين يرد فيها بزعمه ما دل عليه الدليل من وجوب إخلاص الدعاء لله، وترك مسألة ما سواه من الأنداد والأموات...وزعم أن للأولياء والصالحين بعد الممات تصرفاً وأنهم يجيبون من قصدهم بالاستغاثة والدعاء» (\*\*).

وكتب الشيخ إبراهيم بن عبدالعزيز السويح<sup>(')</sup> مؤلفاً في الردّ على عبدالله القصيمي أسمام

- (۱) هو زيد بن محمد آل سليمان، من أهل الحريق، كان ورعاً زاهداً، رحل في طلب العلم إلى الرياض، ودرس عند الشيخ عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ وغيره، له مراسلات مشهورة مع علماء الرياض، توفي سنة ١٣٠٧هـ، انظر :علماء نجد (٢٠٩/٢).
- (۲) فتح المنان في نقض شبه الضال دحلان، زيد بن محمد السليمان، تحقيق عبدالله بن زيد
   المسلم، دار التوحيد، الرياض،ط۱، ١٤٢٦هـ، ص١١٩
- (٣) البراهين الإسلامية في رد الشبة الفارسية، عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن، تحقيق محمد العارف الأرومي، متحتبة الهداية، الرياض، ط ١ ، ١٤١٠هـ ص ٤١ .
- (٤) إبراهيم بن عبدالعزيز بن إبراهيم السويح، نشآ في بيت علم ودين، رحل من بلدته روضة سدير إلى الرياض لطلب العلم، فقرأ على الشيخ محمد بن إبراهيم، والشيخ عبدالله بن حميد وغيرهما، ولي القضاء في تبوك، توفي سنة ١٣٦٩هـ، انظر علماء نجد (١٣٤/١)

11.



٢٢- "بيان الهدى من الضلال في الرد على صاحب الأغلال" وكتب الشيخ عبدالله بن يابس (') كتابه الشهير:

٢٣- "الردّ القويم على ملحد القصيم" وهو نقض لكتاب عبدالله القصيمي المسمى هذه هي الأغلال" والذي أعلن فيه القصيمي تهكمه بالإسلام، وسخريته بالشريعة، ومدحه للاستعمار والديانات الأخرى<sup>(٢)</sup>.

٢٤ "السيف المسلول على عابد الرسول" جاء فيه: «فقد وقفت على وريقات كتبها علي الجزائري...أكثر من الطعن فيمن دعا الناس إلى التوحيد وزعم أنهم خوارج، وسمى عباد الأنبياء والصالحين مؤمنين موحدين» (<sup>٢</sup>) وكتب الشيخ محمد بن إبراهيم رسالة بعنوان:

 ٢٥ "تحذير الناسك مما أحدثه ابن محمود في المناسك" وهي رد على رسالة الشيخ عبدالله

- (١) عبدالله بن علي بن محمد آل يابس من بني زيد، من أهل القويعية، نشأ في طلب العلم، ورحل في طلبه إلى الرياض والعراق شم مصر واستقر هناك، ودرس على علماء الأزهر، من مؤلفاته: إعلام الأنام، والرد القويم على ملحد القصيم، توفي سنة ١٣٨٩هـ، انظر: علماء نجد (١٣٥٤) الأعلام (١٠٨/٤)
- (٢) انظر: الرد القويم على ملحد القصيم، عبدالله بن علي بن يابس، طبع في مطبعة الإمام،
   مصر، ط ١ ، ١٩٤٧م ص٢٦، ٢٦، ١٣٤
- (٣) السيف المسلول على عابد الرسول، عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، ط ٢ ، ١٤٢٥هـ، ص٥



بن زيد بن محمود <sup>(1)</sup> المعنونة بـ "يسر الإسلام" التي ضمنها بعض الأخطاء المتعلقة بمناسك الحج.

كما أن للشيخ عبدالله بن حميد<sup>(٢)</sup> رسالة في الرد على ابن محمود وهي:

٢٦- "الردّ على صاحب يسر الإسلام".
 وللشيخ حمود التويجري العديد من الردود منها:
 ٢٧- "إيضاح المحجة في الردّ على صاحب طنجة" وهو ردّ على
 ٢٧- "إيضاح المحجة في الردّ على صاحب طنجة" وم ردّ على
 أحد المعاصرين حين رمى اتباع هذه الدعوة بالتشدد، فكان من رده
 قوله: «التشدد الذي أشار إليه إنما وقع في بعض الأعراب في زمن
 يسير، فأما الحاضرة وكثير من البادية فكانوا على الطريقة
 السلفية، ولم يكن فيهم تشدد» (").

- (١) هو عبدالله بن زيد بن عبدالله بن محمد آل محمود النجدي، أبوعبدالرحمن، تولى القضاء بقطر بعد ابتعاثه إليها، وله جهود هناك، يعد من أبرز الفقهاء في عصره، من مؤلفاته يسر الإسلام، أحكام عقود التأمين، توفي سنة ١٤١٧هـ انظر علماء نجد (١٢٠/٤)
- (٢) هو عبدالله بن محمد بن عبدالعزيز بن حميد أبومحمد، العالم الفقيه تولى القضاء في عهد الملك عبدالعزيز رحمه الله، ثم الإفتاء، من أبرز مؤلفاته:هداية الناسك إلى أحكام المناسك، كمال الشريعة وشمولها، توف سنة ١٤٠٢هـ، انظر علماء نجد (٢١/٤).
- (٢) إيضاح المحجة في البرد على صاحب طنجة، مؤسسة النور للطباعة، الرياض، ط١، ما ١٥
   ص١٥٤



### المبحث الخامس

# فتاوى أئمة الدعوة في نجد في التحذير من بعض الكتب المخالفة

صدرت فتاوى متعددة من أئمة الدعوة هي إجابات على أسئلة عن بعض الكتب من ذلك:

فتوى للشيخ محمد بن عبدالوهاب بحرق كتاب روض الرياحين في حكايات المسالحين لأبسي السعادات اليافعي<sup>(۱)</sup>، وكان يسميه روض الشياطين<sup>(۱)</sup>.

وسُئُل الشيخ محمد بن إبراهيم عن "تفسير محمد أسد<sup>(٢)</sup>" فأفتى بوجوب إتلافه، والحذر من توزيعه <sup>(٤)</sup> .

وسُئُل - رحمه الله - عن كتاب "حزب ورد التيجاني<sup>(٥)</sup> وهو كتاب وُجد بجوار طفل قتله والده المختل شعورياً فقال الشيخ: «جرى

- (١) هو عبدالله بن أسعد بن علي اليافعي، مؤرخ مشهور، وباحث متصوف، من شافعية اليمن، رحل إلى مكة وتوفي بها، من مؤلفاته نشر المحاسن الغالية في فضل مشايخ الصوفية أصحاب المقامات العالية، الدرّ النظيم في خواص القرآن العظيم، توفي سنة ٧٦٨هـ ، انظر: الأعلام (٧٢/٤)
  - (۲) انظر :دعاوي المناوئين ص٩٥
- (٣) كان اسمه ليوبولد فايس ففيره بعد إسلامه إلى محمد أسد، كان يهودياً فأسلم، أحب الجزيرة العربية، فكان يرتدي الزي العربي ويتكلم بالعربية، كان من أتباع الملك عبدالعزيز رحمه الله وبادله الود، أصبح سفيراً لباكستان لدى الأمم المتحدة، من مؤلفاته: الإسلام مفترق الطريق، الطريق إلى مكة، توفي سنة ١٩٩٢م. انظر موقع الموسوعة الحرة http://ar.wikipedia.org/wiki

(٤)فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٢٢/١٣).

(٥) هو أحمد بن محمد بن المختار التيجاني، شيخ الطائفة التيجانية بالمغرب، كان فقيهاً مالكياً، اشتهر بالوعظ والتصوف، استقر بمدينة فاس، له ورد مشهور، توفي سنة ١٢٣٠هـ انظر: الأعلام (٢٤٥/١)



اطلاعنا عليه فوجدناه مشتملاً على شركيات وبدعيات وأشياء منكرة» <sup>(۱)</sup> .

وسُئل عن كتاب "الأدلة على الحكمة والتدبير والردّ على القائلين بالإهمال ومنكري الحمد "المنسوب لجعفر الصادق فقال-رحمه الله- : «نشك في نسبته إلى الإمام جعفر الصادق...وفي آخره شيئاً من الغلو في آهل البيت، كما هو شأن كثير من غلاة الشيعة ، وبكل حال فإن هذا الكتاب غير مرغوب فيه» (').

وسُئل عـن كتـاب"الـدين والحـج علـى المـذاهب الأربعـة لعبـاس كرارة (<sup>()</sup> فقال: «الكتاب مليء بالأخطاء والأغلاط» <sup>(1)</sup> .

وسُئل عن كتاب"هذا أو الطوفان"لخالد محمد خالد فقال-رحمه الله- : «ينبغي منعه، والتنبيه بعدم إدخاله، فإن هذه الكتب نفعها مفقود، وضررها موجود، والغرض منه الدعوة إلى الزندقة والإلحاد والانحلال»<sup>(٥)</sup>.

وسُــئل عــن كتـاب"نظريـة تحمـل التبعـة في القـانون

(۱) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (۱۰٤/۱۳)

(٢) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٢٥/١٣)

- (٢) هو عباس كرارة، اشتهر بالحاج عباس، من أهل مصر، عاش في مكة، طبيب أسنان وجراح شهير، له مؤلفات دينية منها: المرأة في القرآن والسنة، وتاريخ الحرمين الشريفين، تسوف سسنة ١٣٨١هسسات الثقافيسة: http://www.toratheyat.com/vb/showthread.php
  - (٤) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٢٦/١٣)
  - (٥)فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٤/١٢)



الإسلامي لزكي عبدالبر <sup>(۱)</sup> فقـال: «لا يصـلح إدخالـه في هـذه المملكـة بأي حال لأنه مستمد من القانون الفرنسي والقانون الروماني» <sup>(۲)</sup> .

وسُئل الشيخ عبدالله بن حميد عن كتاب "دلائل الخيرات" فقال رحمه الله : «فيه أحاديث لا تصح، ولم تثبت عن النبي \*، بل بعض الأحاديث جاءت في دلائل الخيرات لا تساوي شيئاً لأنها غير صحيحة، وبعض الحفاظ حكم عليها بالوضع، وبعض العلماء أفتى بإحراقه»<sup>(7)</sup>.

وسُئل الشيخ عبدالرحمن السعدي<sup>(1)</sup> - رحمه الله - عن كتاب "صيد الخاطر" فقال: «كلامه في الفصول التي في أول صيد الخاطر يجب الحذر منها والتحذير ولولا أن هذه الكتب موجودة بين الناس لكان للإنسان مندوحة عن الكلام فيها....وإننا نأسف من صدورها من قبل هذا الرجل الكبير القدر»<sup>(0)</sup>.

- (١) محمد زكي عبدالبر، من أهل مصبر، أستاذ الشريعة والقانون المدني، له عدة مؤلفات منهما: أحكمام المعماملات في المدنهب الحنفي، وتحقيمة تحضة الفقهماء للسمر قندي انظر عوقع سور الأزبكية http://www.books4all.net/showthread.php<sup>2</sup>
  - (٢) فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم (١٤٨/١٣)
- (۳) فتاوى الشيخ عبدالله بن حميد ، جمع إبراهيم الحمدان ، دار المنهاج ، الرياض ، ط ۱
   ۱۵۳۰ هـ ، ص۳۱
- (٤) هو عبدالرحمن بن ناصر بن عبدالله آل سعدي،ولد في عنيزة، ونشأ في بيئة علمية، وانقطع لطلب العلم وتحصيله حتى صار من كبار الفقهاء في عصره، ألف في العديد من الفنون، من مؤلفاته:تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان،الوسائل المفيدة للحياة السعيدة، توفي سنة ١٣٧٦هـ، انظر: علماء نجد(٢١٨/٣)

(٥)الفتاوي السعدية، مكتبة المعارف، الرياض، ط٢ ، ١٤٠٢هـ، ص٧٥



وسئُل الشيخ ابن باز<sup>(۱)</sup> عن "خطب ابن نباته<sup>(۲)</sup> "فقال - رحمه الله- : «فيها بعض الأخطاء فينبغي على الخطيب أن يتحرى الكتب الجيدة» <sup>(۲)</sup>.

وسُئل - رحمه الله - عن كتاب "الحصن الحصين" فقال: «يجمع أحاديث ضعيفة وأحاديث غير صحيحة فلا يعتمد على ما يذكر، بل لابد من المراجعة (<sup>4)</sup>.

وسُئل عن كتاب "الدعاء المستجاب" فقال - رحمه الله - : «هذا كتاب غير معتمد ، وصاحبه حاطب ليل ، يجمع الغث والسمين ، والصحيح والضعيف والموضوع فلا يعتمد عليه»<sup>(٥)</sup> .

وسُنَّل عن كتاب "درة الناصحين" فقال: « هذا الكتاب لا يعتمد عليه، وهو يشـمل أحاديث موضوعة، وأشـياء سـقيمة لا يعتمـد عليها..فلا ينبغي أن يعتمد على هـذا الكتاب وما أشبهه مـن هـذه

- (١)هو عبد العزيز بن عبد الله بن عبد الرحمن بن باز أبو عبد الله، العالم الحبر المحدث الفقيه المجتهد، أحد أئمة الإسلام، تولى العديد من المهام كالقضاء، والإفتاء، من أبرز كتبه: الفوائد الجلية في المباحث الفرضية، التحذير من البدع، توفي سنة ١٤٢٠هـ انظر: إمام العصر الشيخ ابن باز، د. ناصر بن مسفر الزهراني، الرياض، ط١، ١٤٢٠هـ.
- (٢)هو عبدالرحيم بن محمد بن إسماعيل المشهور بابن نباته الفارقي، سكن في حلب، اشتهر بالتقوى والصلاح، من شعراء سيف الدولة الحمداني، توفي سنة ٢٧٤هـ، انظر: الأعلام (٢٤٧/٣)
  - (٣)مجموع فتاوى ومقالات متنوعة (٤١٩/١٢)
- (٤) فتاوى نور على الدرب، عبدالعزيز بن باز، نشر الرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء،
   الرياض، ط١ ، ١٤٢٩هـ، ص٤١٥
  - (٥) فتاوى نور على الدرب ص٥٥



الكتب» <sup>(1)</sup>.

وسُئل الشيخ ابن عثيمين - رحمه الله - عن كتاب "بدائع الزهور في وقائع الدهور" فقال: «فيه شيء من المبالغات الكثيرة والكذب وعلى الإنسان أن يتجنبه وأن يبعده عن بيته حتى لا يغتر أولاده بما يقرؤونه فيه» <sup>(\*)</sup>.

وسُئل رحمه الله عن كتاب تنبيه الغافلين فقال: « كتاب وعظ وغالب كتب المواعظ يكون فيها الضعيف، وربما الموضوع ويكون فيها حكايات غير صحيحة، يريد المؤلفون بها أن يرققوا القلوب وأن يبكوا العيون، ولكن هذا ليس بطريق سديد؛ لأن فيما جاء في كتاب الله وصح عن رسول الله من المواعظ كفاية»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق ص٨٠

<sup>(</sup>٢) كتاب العلم، لمحمد بن عثيمين، إعداد فهد السليمان ص١٧٣

<sup>(</sup>۲)فتاوی نور علی الدرب ص۲۲



#### المبحث السادس

قصائد أئمة الدعوة في نجد في التحذير من بعض الكتب المخالفة

نظم الشيخ حسين بن حسن آل الشيخ<sup>(۱)</sup> قصيدة في نحو(٧٠)بيتاً في الردّ على أمين بن حنش البغدادي الذي انتصر للشرك وأهله. وله قصيدة في نحو(٢٠٠) بيتاً في الردّ على النبهاني حين طعن في أئمة الدعوة ورماهم بالتجسيم<sup>(۲)</sup>.

ونظم الشيخ إبراهيم بن صالح بن عيسى<sup>(٢)</sup> قصيدة في نحو(٢٠٠)بيت هي رد على النبهاني كذلك ومما جاء في هذه القصيدة:

- هم الأنجم الزهر الذين بعلمهم غدا ثغر هذا الدين بالبشر مفترا هم الأمة الناجون والفرقة التي تمسك بالحق المبين على الضرا<sup>(٤)</sup> ونظم الشيخ علي بن سليمان اليوسف<sup>(٥)</sup>. قصيدة في الردّ
- (۱) هو حسين بن حسن بن حسين بن علي بن حسين بن محمد بن عبدالوهاب، درس عند الشيخ عبدالله بن عبداللطيف آل الشيخ، ألف في الفقه، وهو شاعر مجيد، رحل إلى عُمان لنشر الدعوة السلفية؛ فنفع الله به، توفي سنة ١٣٢٩هـ، انظر: علماء نجد (٥٩/٢)
- (۲) انظر مشاهير علماء نجد وغيرهم، عبدالرحمن بن عبداللطيف آل الشيخ، دار اليمامة،
   الرياض، ط۱ ، ۱۳۹۲هـ، ص۹۹ ، وعلماء نجد (۵۹/۲)
- (٣)هو إبراهيم بن صالح بن إبراهيم بن عيسى،ولد في نجد ،ونشأ في بيئة صالحة فحفظ القرآن في صغره،ورحل في طلب العلم إلى العراق والهند ،شاعر معروف، من مؤلفاته:عقد الدرر ،نبذة عن بلاد العرب، توفي سنة١٣٤٣هـ.انظر :علماء نجد (١٩٨/١)
  - (٤) انظر:علماء نجد (١/٣٢٨)
- (٥) هـو علي بـن سـليمان بـن حلـوة آل يوسـف،ولد في بغـداد ، وأصـله مـن القصيم،درس عنّـد الشــيخ محمــود شــكري الألوســي ، شــاعر مجيــد ، لــه أبيــات مشــهورة ، تــوفِ سنة١٣٣٧هـ ، انظر :علماء نجد (١٩٥/٥)



عليه<sup>(۱)</sup>، جاء فيها: الحمد لله صبح الحق قــد بانـا وغيهب الجـهـل والإشـراك قــد بــانــا مخالف سلف الأعلم أجمـعــهم ومرتـضــى قـــول داود بـــن سـلمانـا يا أيها الرجل الغادي رويدك ما أبصرت نهج الهدى بل صــرت حيرانــا

وللشيخ سليمان بن سحمان نونية في الرد على ابن جرجيس" جاء فيها:

جاس<sup>(٣)</sup>ابن جرجيس بغياً من شقاوته خلال سنة خير النـاس بالإحــن<sup>(١)</sup> وبـالفـــواظـع مــن زور ومن كـذب ومـا نحــام مــن التـحريف للسـنن

وله قصيدة ردّ بها على كتاب دحلان عنوانها "المواهب الريانية في الانتصار للطائفة الوهابية ورد أضاليل الشبه الدحلانية أبياتها (٤٩٩)بيتاً <sup>(٥)</sup>.جاء فيها: وبعد فإني رأيت رسالة لدحلان لا تدعو لخير ولا تهدي وأودعها من كل زور ومنكر وفحش وبهتان وأقدع في الردّ .

- (۱) انظر:علماء نجد(۵/۱۹۷)
- (٢) انظر: ابن سحمان تاريخ حياته وعلمه وتحقيق شعره، محمد بن عمر العقيل أبوعبد الرحمن
   (٢) الظاهري، مكتبة الرشد، الرياض، ط ١٤٢٧ هـ (١٠٩/٣)
- (٣) جاس:أي تردد في الإفساد، انظر: المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى . أحمد الزيات . حامد عبد القادر . محمد النجار، دار الدعوة، القاهرة، ط ١، ١٤١٠هـ تحقيق : مجمع اللغة العربية، باب الجيم (١٤٧/١)
  - (٤) الإحن:أي الأحقاد والضغائن، انظر: المعجم الوسيط، باب الهمزة، (١٨/١).
- (٥) انظـــر : ديــوان ابـــن ســـحمان ص ٢٨٢، ٢٦١ ، وابـــن ســـحمان تـــاريخ حياتـــه وعلمه (١٩٤/٢)وانظر :الشيخ سليمان بن سـحمان وطريقته في تقرير العقيدة، محمد بن حمود الفوزان، مكتبة الرشد ، الرياض، ط١ ، ١٤٢٠هـ (٢٠/١)



الكتب الخالشة دعيد الله بن إبراهيم الطويل

موقف انمة الدعوة بية نجد من الكنب الخالفة

ونظم الشيخ ناصر الشويمي<sup>(۱)</sup> قصيدة تزيد عن(٤٠) بيتاً في الردّ على أمين بن حنش<sup>(۲)</sup>، جاء فيها: أميـــن الذي يدعـونه حنشــاً من اكتسى من ثياب الزيغ ألوانا فظل يمــدح جهلاً من سفاهته ذا الكفر والجهل داود بن سلمانا هلا مدحت الذي شاعت فضائله وشـاد للملة البيضاء أركانا ودافع حسـين بـن غنـام الإحسـائي<sup>(۲)</sup> عـن شـيخه محمـد بـن عبـدالوهاب وكتـب قصـيدة في الـردّ علـى محمـد بـن فـيروز<sup>(3)</sup> بلغت(٢٦) بيتاً<sup>(٥)</sup>، جاء فيها:

لقد خاب مسعى من غدا طول عمره يصد عن التوحيد من دان أو شطا

- (۱) ناصر بن سعود بن عبدالعزيز بن عيسى بن شويمي، ولد في شقراء، ودرس على علمائها، ثم سافر إلى الرياض وقرأ على الشيخ عبدالله بن عبداللطيف آل الشيخ والشيخ سعد بن عتيق، ثم رحل في طلب العلم إلى الحجاز واليمن والشام، ثم عاد وانشغل بالتدريس والبحث، كان مع علمه الشرعي أديباً شاعراً، تبوي سنة١٣٤٩هه، انظر: علماء نجد(٢٥/٦)
  - (٢) انظر:علماء نجد (٤٦٣/٣)
- (٢) حسين بن أبي بكر آل غنام التميمي، سكن في الإحساء، وأصله من نجد ، مالكي المذهب، برع في اللغة والأدب، رحل إلى الدرعية ودرس عند الشيخ محمد بن عبدالوهاب ولازمه، فصار من أشهر المدافعين عن دعوته، من مؤلفاته تاريخ نجد المسمى بروضة الأفكار والأفهام، والعقد الثمين في شرح أصول الدين، توفي سنة ١٢٢٥هـ، انظر: علماء نجد (٥٦/٢).
- (٤) محمد بن عبدالله بن محمد بن فيروز الإحسائي، برع في العديد من العلوم، كان آية في الحفظ، له مكتبة فيها نفائس المصنفات، اشتهر بمعاداته الشديدة لدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، توفي سنة ١٢١٦هـ، انظر: علماء نجد (٢٣٦/٦)
- (٥) انظر : تاريخ نجد المسمى روضة الأفكار والأفهام لمرتاد حال الإمام وتعداد الغزوات، حسين بن أبي بكر بن غنام، دار الشروق، بيـروت، ط ٤ ،١٤١٥هـ (١٩٠/٢)ومشـاهير علماء نجد وغيرهم ص١٨٩ .

11.



ولا كابن فيروز يسروم سفاهة دفاعاً لحق في البرية قد وطا أيوصف بالطاغوت من جدد الهدى وأحيا أصول الدين والسنة الوسطى

كما أن لكل من الشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن<sup>(۱)</sup> ،وللشيخ عبدالله بن يابس قصيدة في الرد على خالد محمد خالد لما قام بتأليف كتابه من هنا نبدأ ومما جاء في قصيدة الشيخ ابن يابس هذه الأبيات:

أخالد قد دهاك اليوم خطب بما أظهرت من حدث جسيم أخذروف لأبناء الأعددي وسكين على الدين القويم تمهل يا حطيئة كل علج يهودي ورومدي وروسي بأن الدين جانبه منيع تعالى فوق هامات النجومي<sup>(٢)</sup>. كما أن للشيخ ابن يابس قصيدة في الرد على القصيمي لما ألف كتابه هذه هي الأغلال جاء فيها: لردي أيها الغر الإباحدي على الأغلال أنكى في الكفاحي وأسمى في نضال الخصم مما تصوره مروجة السفاحي

- (۱) انظر الدرر السنية (۳٤٩/۹) ۳۷٤)
- (٢)انظر:من أعلام الإسلام الشيخ عبدالله بن علي بن يابس، تأليف عبدالله بن محمد اليابس، ط١٤٢٦، ص٧٠

(٢)انظر:المرجع السابق ص٦٧ .



# المبحث السابع

## مقاصد تحذيرات أئمة الدعوة في نجد من الكتب المخالفة وخصائصها

نلحظ من خلال موقف أئمة الدعوة من الكتب المخالفة قوة الحجة، والثقة المطلقة بالمنهج الذي سلكوه مسلك أهل السنة والجماعة ولا ريب أن هذه الحجج القوية نابعة من علم راسخ ويقين ثابت.

وإن الناظر في موقف أئمة الدعوة من الكتب المخالفة عبر تحذيراتهم وفتاواهم يجد أن لهم مقاصد معينة، وأهدافاً محددة، وأنهم التزموا المنهج العلمي الرشيد فلم يكن قصدهم إظهار عيب من رُدَّ عليه، أو تنقُصه، ويمكن توضيح ذلك عبر المطلبين الآتيين:

## المطلب الأول

مقاصد تحذيرات أئمة الدعوة في نجد من الكتب المخالفة

۱- الدعوة إلى الله

لقد كان المقصد الأشهر عند أئمة الدعوة في نقدهم للكتب المخالفة هو الدعوة إلى الله تعالى، ونشر دين الله على بصيرة، وهذا ظاهر في مصنفاتهم رحمهم الله .

يقول الشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن في رده على أحد المؤلفين: «واعلم أن القصد بهذا مناصحتك، ودعوتك إلى الله، لعلَّ الله أن يمن عليك بالرجوع إليه، ومعرفة الحق، والعمل به»<sup>(۱)</sup>.

وقال في موضع آخر: «لعلها تكون سبباً لرجوعه إلى الحق»<sup>(")</sup>.

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية(۱۳۳/۷)

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية(١/١)



وقد كان لمؤلفات المخالفين أشرَّ غير مقصود في نشر الدعوة السليمة، وبث أفكارها في العديد من البلدان والمناطق، فقد لفتت انتباه الناس وخاصة طلبة العلم نحو الدعوة الإصلاحية المباركة؛ فحرصوا على معرفة أهدافها، وحقيقة ما تدعو إليه ، كما أنها لفتت انتباه عوام الناس إلى حقيقة أوضاع علمائهم، وإلى البحث عن الحكم والصواب في شأن أمور دنياهم، ولا سيما الجانب العقدي، فلولا توفيق الله تعالى ثم ظهور بعض المصنفات المخالفة لما كان لهذه الدعوة السلفية أن تنتشر بما نرى من أثره اليوم فلله الحمد من قبل ومن بعد<sup>(1)</sup>.

۲- إظهار الحق

لم يكن قصد أئمة الدعوة من الرد على المخالفين التعالي عليهم، أو التشفي منهم ، أو تتبع عثراتهم؛ بل بيان الحق وإظهاره، وتبيين الخطأ من الصواب .

يقول الشيخ محمد بن عبدالوهاب- رحمه الله- في آخر رسالته إلى أحمد بن يحيى ومناقشته أقوال بعض المخالفين لدعوته: «وبالجملة فالأمر عظيم، ولا نعذرك من تأمل كلامنا وكلامهم، ثم تعرضه على كلام أهل العلم، ثم تبين في الدعوة إلى الحق وعداوة من حاد الله ورسوله منا أو من غيرنا» <sup>(۲)</sup>.

ويقول - رحمه الله - : «إني أذكر لمن خالفني أن الواجب على الناس اتباع ما وصى به النبي عليه الصلاة والسلام أمته، وأقول لهم: الكتب عندكم انظروا فيها ولا تأخذوا من كلامي شيئاً، لكن إذا عـرفتم كـلام رسـول الله عليـه الصـلاة والسـلام الـذي في

(٢ ) روضة الأفكار (١٢٢/١)

 <sup>(</sup>۱) انظر: الحياة العلمية وسبط الجزيرة العربية د. أحمد بن عبدالعزيز البسام، تشر دارة الملك عبدالعزيز، الرياض، ط۱، ١٤٢٥هـ ، ص٢٨٥



كتبكم فاتبعوه ولو خالفه أكثر الناس» <sup>(۱)</sup>.

وقال في إحدى مناقشاته «فإن كان الصواب فيه فنبهني وأرجعُ إلى الحق...فالواجب على المؤمن أن يدور مع الحق حيث دار»<sup>(٢)</sup> .

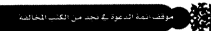
ومن أقواله المؤكدة لـذلك: «وأرجو أني لا أرد الحق إذا أتاني، بل أشهد الله وملائكته وجميع خلقه إن أتانا منكم كلمة من الحق لأقبلها على الرأس والعين»<sup>(٣)</sup> .

ويقول الشيخ عبدالرحمن بن حسن في أحد ردوده: «تأمل ما تقدم من الجواب، فإن الحق بحمد الله ظاهر، فإن كان طالب الحق وجده، وإلا فقد قامت عليه الحجة، وانزاحت الشبهة عمّن أراد البيان، ووفق لفهم العلم والإيمان، والله المستعان»<sup>(1)</sup>.

كما يظهر هذا المقصد جلياً في تحذيرات لطيفة كتبها الشيخ حمد بن عتيق<sup>(٥)</sup> على هفوات الشيخ محمد صديق حسن خان<sup>(٢)</sup> في تفسيره الموسوم بـــــــقنح البيان في مقاصد القرآن<sup>" (٧)</sup>.

- (٢ ) روضة الأفكار (١/٩٧)
- (٢ ) روضة الأفكار (١٧/٢)
- (٤) انظر: الفرق بين النصيحة والتعيير (ص/١١).
- (٥ ) حمد بن علي بن محمد بن عتيق، نشئاً في الزلفي، ثم رحل إلى الرياض لطلب العلم فقرأ على الشيخ عبدالرحمن بن حسن وغيره،ولي القضاء في الخرج والحوطة والأفلاج، ثم انشغل بتدريس طلابه، من مولفاته:إبطال التنديد،والدفاع عن أهل السنة والاتباع، توفي سنة ١٣٠٦هـ، انظر: علماء نجد(٨٤/٢)
- (٦ ) محمد صديق حسس خــان الحسـيني البخاري،ولـد ونشــاً في الهنـد،وتعلم في دلهـي، تضـرغ للتـأليف،من مؤلفاته:أبجد العلوم،وعون الباري،توفي سنة ١٣٠٧هـ، انظر:الأعلام(٦/٧/٦)
  - (٧) انظر علماء نجد (١/٢٢٩) وانظر :جهود علماء الدعوة السلفية ص١١٧ .

<sup>(1)</sup> روضة الأفكار (١٥١/١)





# المطلب الثاني

خصائص تحذيرات أئمة الدعوة في نجد من الكتب المخالفة

۱- التأدب في التحذير

الناصح الصادق هو من يحرص على هداية من يرد عليه أو يحذر من كتبه، بأن يتأدب في الخطاب، ويثري كلامه بدعوات للمردود عليه.

يقول الشيخ محمد بن عبدالوهاب في بعض ردوده: «فرحم الله من أدّى الواجب عليه، وتاب إلى الله، وأقرَّ على نفسه، فإن التائب عن الذنب كمن لا ذنب له، وعسى الله أن يهدينا وإياكم وإخواننا لما يحب ويرضى» (\*\* .

ويقول عبدالرحمن بن حسن: «...لعلَّ الله ان يمنَّ عليك بالرجوع إليه، ومعرفة الحق، والعمل به»<sup>(٢)</sup> .

أمًا إن كان المقام يقتضي غير ذلك من الشدة في العبارة لمناسبة الحال فإنهم يميلون لذلك، ولهذا أمثلة متعددة، منها ما قاله الشيخ عبدا لرحمن بن حسن في رده على داوود بن جرجيس: «فإنه قد بلغني أنه قد ورد على بعض الإخوان مكاتبة من داوود بن جرجيس مملوءة بالكذب والتلبيس، ولا ريب أنه مما أوحاه الشيطان، وزخرفه إبليس»<sup>(7)</sup>.

<sup>(</sup>١) الدرر السنية(٤٣/٢)

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية(٨/٢٧٠)

<sup>(</sup>٢) كشف ما ألقاه إبليس من البهرج والتلبيس على قلب داود بن جرجيس، عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ، تحقيق عبدالعزيز الزير، دار العاصمة، الرياض، ط١ ،١٤١٥هـ، وهو مسمى آخر لكتاب سبق ذكره، ص٤٥



ويقول الشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن في رده على داوود بن جرجيس أيضاً: «أين آثار العلم في جهل هذا وأبيه بالتوحيد فضلاً عن سائر العلوم؟(»<sup>(۱)</sup> .

٢- الأمانة والتثبت في النقل

من أصول المنهج العلمي السليم في نقد الكتب المخالفة أن يكون ذلك من خلال النقل من كتبهم لا ممن ردَّ عليهم، وهذا ما سار عليه غالب أئمة الدعوة في التحذير من الكتب المخالفة.

يقول الشيخ محمد عبد اللطيف بن عبد الرحمن آل الشيخ في هذا الباب: «ينبغي لمن قصد الخير والدعوة إلى الله التوقع في الأمور والتثبت وعدم الطيش والعجلة»<sup>(۲)</sup>.

ويقول الشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن - رحمه الله- : «وقد رُفع إليَّ رسالة سماها: "صلح الإخوان" فيها من تحريف الكلم عن مواضعه، والكذب على أهل العلم، وعدم الفقه فيما ينقله ويحكيه من كلامهم ما لا يحصيه إلا الله «<sup>(۲)</sup>.

ويقول الشيخ أحمد بن إبراهيم بن عيسى - رحمه الله- : «فقد وقفت على كراسة لبعض العصريين من أهل العراق سمّاها "أنموذج الحقائق"وضمّنها كثيراً من الهذيان»<sup>(1)</sup> .

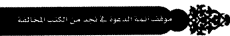
۳- مراعاة الأولويات في التحذير.

لا شلك أن الحكمة تقتضي النظر في متدرجات أمور الدعوة ،

- (٢) الدرر السنية(٢٠/٢٠)
- (٢) منهاج التأسيس والتقديس ص١١

(٤) الردّ على شبهات المستغيثين بغير الله ص١٩

۱٤منهاج التأسيس والتقديس ص١٤



د.عبد الله بن ابراهيم الطويل

لأخذ الناس بالأول فالأول، ومن الأعلى إلى مـا دونـه، فقضـايا العقيـدة وأصول الملة والديانة تأتي في المقام الأول.

وجاءت تحذيرات أئمة الدعوة من الكتب المخالفة على هذا المسلك فحذروا من أهم الأخطاء التي تحويها الكتب المحذر منها ، وأكثرها انتشاراً بين الناس ، محاولة منهم لتقديم الأهم على المهم فأمور العقيدة هي من أبرز ما ركز عليه أئمة الدعوة ثم الأمور التشريعية .

ومن أبرز الأمثلة في ذلك قول الشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن في كتابه"البراهين الإسلامية في ردّ الشبه الفارسية" قال رحمه الله: «فإني قد وقفت على أوراق كتبها بعض الملحدين يرد فيها بزعمه ما دل عليه الدليل من وجوب إخلاص الدعاء لله، وترك مسألة ما سواه من الأنداد والأموات...وزعم أن للأولياء والصالحين بعد الممات تصرفاً، وأنهم يجيبون من قصدهم بالاستغاثة والدعاء» (<sup>(1)</sup> .

والمطلع على الشبه الفارسية يرى أنها أكثر مما ذكر بكثير لكنه اقتصر على أشدها إيهاماً، وأكثرها رواجاً بين الناس<sup>(<sup>())</sup>.</sup>

وكذلك صنع الشيخ حمد بن معمر في رسالته "الفواكه العذاب في الردّ على من لم يحكم السنة والكتاب "حيث لم يحذر إلا من

 <sup>(1)</sup> البراهين الإسلامية في رد الشبة الفارسية، عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن، تحقيق محمد العارف الأرومي، مكتبة الهداية، الرياض، ط ١ ، ١٤١٠هـ ص٤١ .

<sup>(</sup>٢) انظر الشيخ عبدالرحمن بن حسن وطريقته في تقرير العقيدة، خالد بن عبدالعزيز الغنيم، مكتبة الرشد، الرياض، ط. ١٤١٨هـ ص٢٠٢، وجهود علماء الدعوة السلفية في نجد ص٤١.



ثلاث مسائل فقط (') .

٤- المجادلة بالتي هي أحسن

حرص أئمة الدعوة في تحذيرهم من بعض المصنفات المخالفة على حسن المجادلة، ومقارعة الحجة بالحجة، فيردّ بالقرآن على من استدل من المخالفين بالقرآن، وإن استدل بالسنة كان الردُّ عليه من السنّة وهكذا، ومن تتبع تحذيرات أئمة الدعوة وجد ذلك ظاهراً <sup>(٣)</sup>.

بل إن بعض أئمة الدعوة أبدى استعداده لمناقشة مخالفيه كل في مذهبه بمسائل الاعتقاد المقررة عندهم .

يقول الشيخ محمد بن عبدالوهاب - رحمه الله - : «وأقول: كل إنسان أجادله بمذهبه إن كان شافعياً فبكلام الشافعية ، أو كان مالكياً فبكلام المالكية ، أو حنبلياً أو حنفياً فكذلك» <sup>(٢)</sup>.

وكان الشيخ محمد كثيراً ما يحذر طلابه من المحاجة والمجادلة بغير علم (<sup>1)</sup> .

٥- التمهيد للردود

دأب أئمـة الـدعوة على وضـع مقدمـة أو تمهيـد قبـل أن يـدلفوا في البدء في التحذير ، ليكون ذلك توطئة لقبول ما يُقال بعد ذلك .

يقول الشيخ أحمد بن عيسى في بداية كتابه "الردّ على شبهات

(٢) الرسائل الشخصية ص١٤٤

(٤) انظر: الدرر السنية(١٨١/٤)

<sup>(</sup>١) انظر: الفواكه المذاب في الـردّ على من لم يحكّم السنّة والكتاب، حمد بن ناصر بن معمر، تحقيق عبدالسلام برجس آل عبدالكريم، دار العاصمة، الرياض، ط١ ، ١٤٠٧هـ، ص٢٧،٥٩، ٩١ ، وجهود علماء الدعوة السلفية في نجد ص ٣٩ .

<sup>(</sup>٢) انظر: جهود علماء الدعوة السلفية في نجد ص٤٢، وعنه انظر الدرر السنية(٥٣/٢)وكشف ما ألقام إبليس ص١٥٤، ومنهاج التأسيس والتقديس ص٢٤٨، والردّ على شبهات المستعينين بغير الله ص٥٥.



المستعينين بغير الله": «ولنقدم بين يدي المقصود مقدمة نافعة ، وقاعدة جامعة» <sup>(1)</sup> .

وابتدأ الشيخ حمد بن معمر كتابه "الفواكه العذاب "بتمهيد أوضح فيه كمال الإسلام وتمام دين الله، وأن رسول الله الله الا وقد بلغ الرسالة <sup>(٢)</sup>.

۲- التحذيرات الجماعية

كان أئمة الدعوة على منهج علمي قائم على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لذا كلما خرج كتاب مخالف سارعوا إلى التحذير منه. والناظر في تحذيراتهم يرى تعددها على كتاب واحد بل ربما صُنف أكثر من سبعة مؤلفات كلها في التحذير من كتاب واحد كما في التحذير من كتب ابن جرجيس وغيره .

<sup>(</sup>١) الردّ على شبهات المستعينين بغير الله ص٢١

<sup>(</sup>٢) انظر: الفواكه العذاب ص ٢٧، وجهود علماء الدعوة السلفية في نجد ص ٤٥.



### الغاتمية

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وفي نهاية هذا البحث أضع بعضاً من نتائج الدراسة منها:

- ١- كثرة كتابات أئمة الدعوة فيما يتعلق بالرد على الكتب المخالفة.
- ٢- تمّ في هذا البحث رصد عدد من المصنفات التي كتبت نقداً لبعض
   ١١ الكتب المخالفة.
  - ٣- أن التحذير من مخالف الحق أمر واجب، مع من يُظن أنه أخطأ.
- ٤- سار أئمة الدعوة على منهج رشيد في موقفهم من الكتب المخالفة ، وهو التحذير من كتب أهل البدع بعامة ، والحث على قراءة كتب أهل السنة والاعتقاد السليم.
  - ٥- أن جل تصانيف أئمة الدعوة شملت تحذيرات من كتب مخالفة .
- ٦- أن العديد من أئمة الدعوة قد خصصوا مؤلفات في الرد والتحذير.
   من مصنفات مخالفة .
- ٧- أن بعض العامة حرصوا على سلامة عقيدتهم فتوجهوا بسؤال أهل
   العلم واستفتاءهم عن بعض المؤلفات .
- ٨- أن أئمة الدعوة حذروا من الكتب المخالفة حتى في قصائدهم
   ه فكتب العديد منهم عشرات الأبيات في ذلك .
- ٩- أن من أهم مقاصد أئمة الدعوة في تحذيرهم من بعض الكتب
   المخالفة هو الدعوة إلى الله تعالى، وإظهار الحق للناس .
- ١٠- أن من أبرز خصائص تحذيرات أئمة الدعوة من الكتب المخالفة
   هـي: التثبت في النقل، ومراعاة الأولويات في التحذير، والمجادلة
   بالتي هي أحسن .

۱۳.



## قائمة المصادر والمراجع

- ١- ابن سحمان تاريخ حياته وعلمه وتحقيق شعره، محمد بن عمر العقيل
   أبوعبدالرحمن الظاهري، مكتبة الرشد، الرياض، ط١، ١٤٢٧هـ
- ٢- الأسينة الحداد في رد شبهات علوي الحداد، سيليمان بن
   ٣٠٦ المعمان، الطبعة المصطفوية في بمبي بالهند، ط١ ، ١٣٧٦هـ.
- ٣- الأعلام، خير الدين الزركلي، دار العلم للملايين، بيروت، ط ٨،
   ١٩٨٩م
- ٤- أعـ لام المكيين مـن القـرن التاسع إلى القـرن الرابع عشـر
   الهجري، عبدالله بن عبدالرحمن المعلمي، مؤسسة الفرقان، جدة،
   ط١ ، ١٤٢١هـ
- ٥- أعيان الزمان وجيران النعمان في مقبرة الخيزران، وليد
   الأعظمي، مكتبة الرقيم، بغداد، ط١، ٢٠٠١م.
- ٦- إمام العصر الشيخ ابن باز، الدكتور ناصر الزهراني،
   الرياض، ط١، ١٤٢٠هـ.
- ٧- إيضاح المحجة في الرد على صاحب طنجة ، مؤسسة النور
   ٧- للطباعة ، الرياض ، ط١
- ٨- البراهين الإسلامية في رد الشبة الفارسية، عبداللطيف بن
   عبدالرحمن بن حسن، تحقيق محمد العارف الأرومي، مكتبة
   الهداية، الرياض، ط١، ١٤١٠ه.
- ٩- تاريخ نجد المسمى روضة الأفكار والأفهام لمرتاد حال الإمام
   وتعداد الفزوات، حسين بن أبي بكر بن غنام، دار الشروق،
   بيروت، ط٤،٥٤١هـ.



- ١٠- جهود علماء الدعوة السلفية في نجد في الرد على المخالفين من
   بداية القرن الثالث عشر إلى منتصف القرن الرابع عشر،
   عبدالهادي الخليف، ط١.
- ١١- الحياة العلمية منذ قيام دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب وحتى
   نهايسة الدولسة السسعودية الأولى، د.مسي بنست عبسدالعزيز
   العيسى، إصدار دارة الملك عبدالعزيز، الرياض، ط ١، ١٤١٧هـ
- ١٢- الحياة العلمية وسلط الجزيرة العربية د.أحمد بن عبد العزيز
   البسام، نشر دارة الملك عبد العزيز، الرياض، ط١٠، ١٤٢٥هـ.
- ١٣- خطبة الحاجة، محمد بن ناصر الدين الألباني، المكتب
   الإسلامي، بيروت، ط٤، ١٤٠٠هـ.
- ١٤- الـدرر السنية في الأجوبة النجدية، جمع عبدالرحمن بن
   قاسم، مطابع شركة المدينة، جدة، ط٢، ١٣٨٨هـ.
- ١٥- دعاوى المناوئين لدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب عرض
   ونقض د.عبدالعزيز العبداللطيف، نشر الرئاسة العامة للبحوث
   العلمية والإفتاء، الرياض، ط١٠ ، ١٤٢٧هـ
- ١٦- الرد على شبهات المستغيثين بغير الله، أحمد بن عيسى، عناية عبدالسلام بن برجس آل عبدالكريم، دار طيبة، الرياض،
   ط١، ١٤١١ه.
- ١٧- الرد على المخالف من أصول الإسلام، بكر بن عبدالله أبو
   زيد، دار الهجرة، الخبر، ط١، ١٤١١هـ.
- ١٨- الرد القويم على ملحد القصيم، عبدالله بن علي بن يابس، طبع
   ية مطبعة الإمام، مصر، ط١ ، ١٩٤٧م



. موقف انمة الدعوة علمَّ نجد من الكتب الخالصة

١٩- سنن أبي داود ، دار الفكر ، بيروت ، تحقيق محمد محيى الدين عبد الحميد.

د. د.عبد الله س إبراهيم الطويل

- ٢٠- سنن الترمذي في سننه، دار إحياء التراث العربي، بيروت، تحقيق أحمد محمد شاكر وآخرون.
- ٢١- سير أعلام النبلاء، محمد بن أحمد الذهبى، مؤسسة الرسالة، ىيروت،ط٩، ١٤١٣هـ
- ٢٢- السيف المسلول على عابد الرسول، عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، ط۲، ۱٤۲۵.
- ٢٢- الشيخ سليمان بن سحمان وطريقته في تقرير العقيدة، محمد بن حمود الفوزان، مكتبة الرشد، الرياض، ط١ ، ١٤٢٠ه.
- ٢٤- الشيخ عبدالرحمن بن حسن وطريقته في تقرير العقيدة، خالد بن عبدالعزيز الغنيم، مكتبة الرشد، الرياض، ط ١ ، ١٤١٨ه.
- ٢٥- صحيح مسلم ، مسلم بن الحجاج القشيرى النيسابورى أبوالحسين، دار إحياء التراث العربي، بيروت، تحقيق: محمد
- فؤاد عبد الباقي. ٢٦- الصواعق المرسطة الشهابية على الشبه الداحضة
- الشامية، سليمان بن سحمان، دار العاصمة، الرياض، ط ١، ١٤٠٩هـ، تحقيق د.عبدالسلام برجس.
- ٢٧- الضياء الشارق في ردّ شبهات المذق المارق، سليمان بن سحمان، الطبعة المصطفوية، بمبي.
- ٢٨- عبدالله القصيمى وجهة نظر أخرى، سليمان بن صالح الخراشي، دار روافد، الرياض، ط ١، ١٤٢٩ه.



- ٢٩ علماء نجد خلال ثمانية قرون، عبدالله بن عبدالرحمن
   ١٤١٩ البسام، دار العاصمة، الرياض، ط١، ١٤١٩هـ
- ٣٠ عيون الرسائل والأجوبة عن المسائل، عبداللطيف بن
   عبدالرحمن آل الشيخ، مكتبة الرشيد، الرياض، ط ١
   ، ١٤٢٠هـ، تحقيق حسين محمد بوا .
  - ٣١- الفتاوى السعدية، مكتبة المعارف، الرياض، ط٢، ١٤٠٢هـ
- ٣٢- فتاوى الشيخ عبدالله بن محمد بن حميد، جمع إبراهيم
   ١٤٣٠، دار المنهاج، الرياض، ط١ ، ١٤٣٠هـ.
- ٣٣- فتاوى عن الكتب ، عبدالإله بن عثمان الشايع، دار الصميعي، الرياض، ط ١ ، ١٤٢٣هـ .
- ٣٤- فتاوى نور على الدرب، عبد العزيز بن باز، نشر الرئاسة العامة
   للبحوث العلمية والإفتاء، الرياض، ط ١ ، ١٤٢٩هـ
- ٣٥- فتاوى ورسائل سماحة الشيخ محمد بن إبراهيم، جمع محمد بن
   عبدالرحمن بن قاسم، مطبعة الحكومة، مكة المكرمة، ط
   ١، ١٣٩٩هـ.
- ٣٦- فتح المجيد شرح كتاب التوحيد، عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ، المكتبة السلفية، المدينة المنورة، ط ١، ١٣٨٣هـ
- ٣٧- فتح المنان في نقض شبه الضال دحلان، زيد بن محمد السليمان، تحقيق عبدالله بن زيد المسلم، دار التوحيد، الرياض، طا، ، ١٤٢٦هـ.
- ٣٨- الفرق بين الفرق، عبدالقاهر بن طاهر البغدادي ،دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط٢، ١٩٧٧م.



- ٣٩- الفرق بين النصيحة والتعيير، عبدالرحمن بن رجب الحنبلي أبوالفرج، المكتبة القيمة، القاهرة، ط٢، تحقيق نجم عبدالرحمن خلف.
- ٤٠- الفواكه العذاب في الردّ على من لم يحكّم السنّة والكتاب، حمد بسن ناصر بسن معمر، تحقيق عبدالسلام بسرجس آل عبدالكريم، دار العاصمة، الرياض، ط ١ ، ١٤٠٧هـ
- ٤١- القول البليغ في الرد على جماعة التبليغ، حمود بن عبدالله
   التويجرى، دار الصميعى، الرياض، ط٢، ١٤١٨هـ
- ٤٢- القول الفصل النفيس في الردّ على المنتري داود بن جرجيس، عبدالرحمن بن حسن، دار الهداية، الرياض، ط٢، ١٤٠٥هـ.
- ٤٣ ڪتب حـذر منها العلماء، مشهور بن حسن سلمان،دار
   الصميعى، الرياض،ط١٤١٥، ١
- ٤٤- كشف غياهب الظلام عن أوهام جلاء الأوهام، سليمان بن سحمان، مطبعة الرياض.
- ٤٥- كشف ما ألقاه إبليس من البهرج والتلبيس على قلب داود بن جرجيس، عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ، تحقيق عبدالعزيز الزير، دار العاصمة، الرياض، ط ١ ، ١٤١٥هـ.
- ٤٦- مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس، مكتبة ابن تيمية، القاهرة ط٢، جمع: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم النجدي .
- ٤٧- مجموعة الرسائل والمسائل النجدية، عبدالسلام بن برجس آل عبدالكريم، دار العاصمة، الرياض، ط ٢ ، ١٤٠٩هـ .



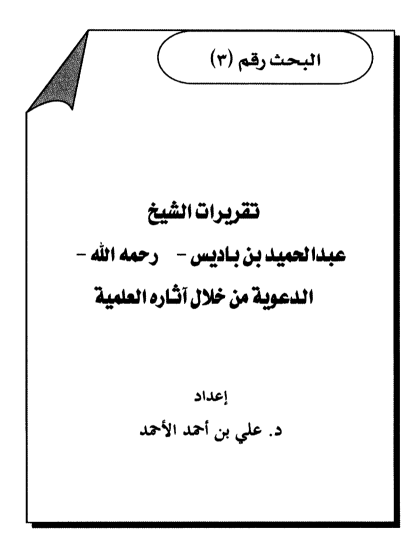
- ٤٨ مدينة الرياض عبر أطوار التاريخ، حمد الجاسر، دار اليمامة،
   الرياض، ط١، ١٣٨٦هـ
- ٤٩- مشاهير علماء نجد وغيرهم، عبدالرحمن بن عبداللطيف آل الشيخ، دار اليمامة، الرياض، ط١٣٩٢، ١هـ.
- ٥٠ مصباح الظلام في الرد على من كذب على الشيخ الإمام،
   عبداللطيف بن عبدالرحمن آل الشيخ، عناية إسماعيل بن عتيق،
   دار الهداية، الرياض .
- ٥١ معجم البابطين لشعراء العربية في القرنين التاسع عشر والعشرين، عبدالعزيز بن سعود البابطين وآخرون، مؤسسة البابطين، الرياض، ط١ ١٤٢٢،
- ٥٢- معجم البلدان، يـاقوت بـن عبـدالله الحمـوي أبوعبـدالله، دار الفكر، بيـروت، ط٢، ١٤٠٤هـ .
- ٥٣- معجم المؤلفين، عمر رضا كحالة، مكتبة المعارف، بيروت، ط١، ١٩٦٦م.
- ٥٤ المعجم الوسيط، إبراهيم مصطفى ـ أحمد الزيات ـ حامد عبد
   القادر . محمد النجار ، دار الدعوة ، القاهرة ، ط ١ ، ١٤٠٠ هـ
   تحقيق: مجمع اللغة العربية .
- ٥٥- مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، علي بن إسماعيل الأشعري أبوالحسن، دار إحياء التراث العريبي، بيروت، ط٣ ، تحقيق هلموت ريتر.
- ٥٦- من أعلام الإسلام الشيخ عبدالله بن علي بن يابس، تأليف عبدالله بن محمد اليابس، ط١، ١٤٢٦هـ



الرياض، ط٢، ١٤٠٧هـ

- ٥٨- منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية ، أحمد بن عبد الحليم بين تيميسة الحراني أبو العباس، مؤسسة ومرابق أبو العباس، مؤسسة قرطبة ، الطبعة الأولى ، ١٤٠٦ ، تحقيق: د.محمد رشاد سالم .
- ٥٩ منهج التيسير المعاصر دراسة تحليلية ، عبدالله بن إبراهيم
   الطويل ، دار الفضيلة ، الرياض ، ط ١ ، ١٤٢٥هـ .
- ٦٠ الموسوعة الميسرة في الأديان والمذاهب والأحزاب المعاصرة،
   إصدار دار الندوة العالمية للشباب الإسلامي، إشراف د. مانع
   الجهنى، الرياض، ط٤، ١٤١٨هـ.









متكلمته

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وبعد

فإن العلم الشرعي فضله عظيم تتقاصر دونه الفضائل سوى فضل النبوة إذ العلم هو ميراثها ، كما في الحديث <sup>(1)</sup>.

وقد عُلم أن أهل العلم على مر الأزمان من حيث العلوم ؛ أصناف: فمنهم من تحددت إسهاماته العلمية في جانب لا غير، برز فيه وقدم من خلاله ما قدم تأصيلاً وتنظيراً، ومنهم من قد اتسعت آفاقه وتتوعت إسهاماته لتشمل جوانب من العلم الشرعي متتوعة تقريراً وتحريراً، وكل محسن في صنيعه، والأودية تسيل بقدرها، والله لا يضيع أجر المحسنين.

ونظ رأ لأن الأزم ان مالت - ولا زالت - إلى العناية بالتخصصات، وجعل الفروع أصولاً تنطوي على مستجداتها ومتطلباتها، وفقاً لمقتضى طبيعة الحياة وتطورها ؛ فإن علم الدعوة أخذ في الأزمنة المتأخرة نصيباً من التنظير أوفر حظًاً من الأزمنة المتقدمة.

فإن المختصين في الدعوة اليوم - من هذا المنطلق - يترقبون الإشارات الدعوية، ويتطلعون إلى نكاتها وما يلوح منها وما يخفى عند

<sup>(</sup>١) وهو حديث أبي الدرداء رضي الله عنه الطويل :". إن العلماء ورثة الأنبياء وإن الأنبياء لم يورُتُوا دينارًا ولا درهمًا ، إنَّما ورُتُوا العلم، فمن أخذه أخذ بحظٌ وافر". أخرجه الإمام أبو داود في سننه ، ط ( الأولى ، عام ١٢٩٤: م ، الناشر : دار الحديث \_ سوريا ]. تحقيق الشيخ : الشيخ عزة دعاس (٤/٨٥ رهم ٢٦٤) ، والإمام الترمذي في الجامع الصحيح ، طلالأولى ، عام ١٤٠١هـ ، الناشر : دار الكتب العلمية – بيروت ] (٥/٨٤ رقم ٢٦٨٢ ) ، وصححه العلامة الألباني في صحيح الجامع الصغير وزيادته ، ط ا الثالثة عام: ١٤٠٤هـ ، الناشر : المكتب الإسلامي – بيروت، ٢/ ١٠٧٩ رقم ٢٦٢٢.



المتقدمين من علمائنا والمتأخرين ؛ لرصدها والاستفادة منها في التطبيق العملي من جهة ، ومدّ علوم الدعوة التي تمس الحاجة إليها من جهة أخرى.

ومن خلال اطلاعي لما أثر عن فذ من علماء قُطر شمال المغرب العربي ( الجزائر ) وهو الشيخ عبدالحميد بن باديس - رحمه الله - في مدد ليست بالقصيرة ، وتتبعي لآثاره وتقريراته العلمية ، وكونها ذات وزن علمي واعتبار دعوي مهم نظراً لأمور أجملها في ثلاثة محاور :

الأول: ما يختص بالحالة الاجتماعية والسياسية التي دونت فيها هذه التقريرات حيث إنها كتبت إبان حقبة الاستعمار الفرنسي على الجزائر، وهو زمن اشتد على الدعوة والدعاة ظلامه، وانطمست كثير من شعائر الدين وشعاراته، وتبدل في الجملة دثاره اللغوي العربي في كثير من ميادين الحياة إلى الفرنسي، بل أصبح كثير من الصلحاء والمثقفين مع مرور الزمن غافلاً عن كيد الاستعمار، وفي هذا النوع من الظرف ولدت الدعوة الإصلاحية وتشكلت.. وهذا له دلالته وأهميته.

الثاني: ما يختص بالشيخ عبدالحميد بن باديس - رحمه الله - كداعية:

فهو يعد من أبرز الدعاة والعلماء ورموز الإصلاح في ناحية الشمال الأفريقي، وله في سيبل الدعوة إلى الله تعالى بذلاً دؤوباً على مدى عقود من الزمن، قدم خلالها سيلاً من المغارم لم ينقطع إلى أن



توفي. <sup>(1)</sup>وقد اتسم كداعية بسمات عدة انعكست على دعوته، ومن أبرزها سلفية المعتقد، وسلامة المسلك، والحكمة والبصيرة، إضافة إلى ما وهبه الله من قدرات علمية وخطابية وكتابية وإدارية وظفها في خدمة الدعوة، جعلته من الدعاة المؤثرين على نطاق واسع وممتد إلى اليوم. وقد قال عنه البشير الإبراهيمي - رحمه الله - وهو من

<sup>(</sup>١) ومن ذلك أنه بعد محاولات فاشلة من الولاية العامة الفرنسية في حمل الشيخ ابن باديس على حلَّ جمعية العلماء المسلمين التي أسسها لأجل الدعوة أو التخلي عن رئاستها ، حيث قدمت له العروض المغرية بواسطة أبيه -مصطفى- وكان منها تعيينه في أعلى منصب ديني فما نحجوا ، وكانت المحاولة الأخيرة لهم لما وقع والده في ديون كبيرة فبعث إليه ميرانت" ( مدير الشؤون الأهلية ) في الولاية العامة بالعاصمة دعوة بالحضور إلى مكتبه في وقت محدد معلوم- ليكون والد ابن باديس حاضراً- ، فلما دخل عليه، قال له : " إن أسيرة ابن باديس في ضائقة مالية حيادة، وهني مقبلية على الإفسلاس منبذ اليبوم، وإن الحكومة الفرنسية تعلن استعدادها لإنقاذ الأسرة، وهي هذه المرة لا تطلب منك حلَّ الجمعية ، وإنما تكتفى منك بالاستقالة منها فقط، تكتب الاستقالة وتوقعها لتبقى محفوظة عندنا من غير إعلان عنها أو إشهار. ونحن نسلم لأبيك الآن صكا مصرفيا يقضى كل ديون الأسرة ويمنحها فرصة لاستعادة مكانتها الاقتصادية والاجتماعية. ونحن يعزّ علينا سقوط هذه العائلة الماجدة وإفلاسها « لم يجب ابن باديس في حضرة والده وطلب مهلة للتفكير إلى صباح اليوم الموالي وفي الغد كتب جوابه إلى ميرانت: ،اقتُل أسبيرَك يا ميرانت، أما أنا فمانع جاري (الجمعية)؛ اقتل مصطفى بن باديس واقتل معه ابنه عبد الحميد، واقض على أسرة ابن باديس إنْ مُنَحَك الله هذه القدرة، ولكنك لن تصل أبداً إلى قتل جمعية العلماء بيدى، لأنَّ جمعية العلماء ليست جمعية عبد الحميد بن باديس وإنما هي جمعية الأمة الجزائرية المسلمة، وما أنا إلا واحد فيها أتصرف باسمها واسم الأمة كلها، ومُحَال أن أتصرف تصرفا أو أن أقف موقفاً يكون فيه قتل الجمعية على يدى، أقول هذا وحسبى الله ونعم الوكيل " انظر : إمام الجزائر عبد الحميد بن باديس - عبد القادر فضيل ومحمد الصالح رمضان ص/ ١٢٧ نقالاً عن كتاب : الرد النفيس على الطاعن في العلامة ابن باديس- للشيخ محمد حاج عيسى الجزائري، ط الأولى الناشر : دار الامام مالك - الجزائر.



أعرف الناس به: " عبد الحميد بن باديس باني النهضة وإمامها ومدرب جيوشها: عالم ديني، ولكنه ليس كعلماء الدين الذين عرفهم التاريخ الإسلامي في قرونه الأخيرة، جمع الله فيه ما تفرّق في غيره من علماء الدين في هذا العصر، وأربى عليهم بالبيان الناصع، واللسان المطاوع، والذكاء الخارق، والفكر الولود، والعقل اللماح، والفهم الغواص على دقائق القرآن وأسرار التشريع الإسلامي.. والاطلاع الواسع على أحوال المسلمين ومناشئ أمراضهم، وطرق علاجها، والرأي السديد في العلميات والعمليات، من فقه الإسلام وأطوار تاريخه، والإلمام الكافي بمعارف العصر" <sup>(1)</sup>

الثالث: ما يختص بالقيمة العلمية للتقريرات الدعوية — محل الدراسة – :

هذه التقريرات تعد من الكتابات المباشرة والمبكرة نسبياً في إطار علم الدعوة فقبل منتصف القرن الرابع عشر الهجري لم تكن الكتابات في هذا المجال قد أخذت الطابع العلمي الدقيق<sup>(٢)</sup>، في حين أن ابن باديس عندما تكلم عن الدعوة فهو يحدد أركانها، ويجلي مراحلها، وجملة من التقريرات المتصلة بذلك - كما سيأتي بيانه -وهذا مما يعزز أهميتها لدى المختصين في الدعوة، ويمكن أن يقال: إن هذه التقريرات تعد من أوائل ما دون عن الدعوة في إطار منهجي

- (١)آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي جمع د. أحمد طالب الإبراهيمي ط. [ الأولى، عام: ١٩٧٧م ، الناشر: دار الغرب الإسلامي – بيروت ] ١٢٧/٥.
- (٢) وقد رصد نشأة علم الدعوة د. محمد يسري إبراهيم بنبذة لا بأس بها. انظر : مبادئ علم أصول الدعوة طلا الأولى ، الناشر : دار اليسر عام ١٤٣٢هـ - مصر ] ويمكن أن تكون منطلقاً لدرسه أكثر عمقاً وشمولاً.



ومتخصص وهي حقيقة بالعناية ولفت الانتباه.

لذا رأيت مناسبة إعداد هذه الدراسة مستعيناً بالله عز وجل تحت عنوان: " تقريرات الشيخ عبدالحميد بن باديس - رحمه الله -الدعوية من خلال آثاره العلمية" لتحقيق الأهداف الآتية:

١- إبراز تقريرات الشيخ عبدالحميد بن باديس الدعوية
 المتعلقة بمنهج الدعوة الصحيح.

۲- رصد تقريرات الشيخ عبدالحميد بن باديس الدعوية في الجانب المتعلق بالداعية.

٣- بيان تقريرات الشيخ عبدالحميد بن باديس الدعوية المتعلقة بالدعوات الإصلاحية في العالم الإسلامي في عصره.

وأعني بالتقريرات الدعوية: " مجموعة المصادر الصحيحة التي يُستدل بها لإثبات قضية ما في مجال الدعوة إلى تعالى ".

وإذا كانت هذه الدراسة سوف تقف عند هذه الجوانب الثلاثة من التقريرات فإن ذلك لن يكون إلا بالقدر الذي يضيء لنا عن رأي الشيخ - رحمه الله - وهي بالطبع غير معنية بمجال جهوده العملية في الدعوة إلى الله إذ ثمة دراسات أخرى قد استوعبت ذلك <sup>(1)</sup>.

موارد الدراسة:

هي ما طبع من آثاره العلمية وهي عبارة عن كتابات متفرقة

(۱) ومن أبرزها مما وقفت عليه : زهر البساتين من مواقف العلماء والربانيين - سيد حسين
 العفاني، ط [ الأولى ، الناشر: دار العفاني- القاهرة ] ٥، /٢٩٤ - ٢٦٥.



- (۱) وقد جمع د.عمار الطالبي آثار ابن باديس في أربعة مجلدات بعنوان : " كتاب آثار ابن باديس "، طبعته الأولى سنة ١٣٨٨هـ .
  - (٢) وهي دروس في التفسير منشورة في مجلة الشهاب وسيأتي الحديث عنها .
    - (٣) وهي دروس في شرح أحاديث الموطأ منشورة في مجلة الشهاب .
- (٤) وقد طبعت برواية وتعليق تلميذه محمد الصالح رمضان الطبعة الأولى عام ١٤١٦هـ عن دار الفتح في الشارقة.
- (٥) وقد طبعت بتحقيق د. عمار الطالبي ونشرتها المؤسسة الوطنية للكتاب بالجزائر ط٢ عام ١٩٨٨ م.
- (٦) مجلة أسبوعية أنشأها العلاّمة عبد الحميد بن باديس سنة ١٣٤٣هـ مبدأها الإصلاح الدّيني والدّنيوي وتبحث في حكل ما يُرقي المسلم الجزائري ، وبعد أن بلغت من الأعداد ١٧٨ في أربع سنوات أي حتى عام ١٣٤٧هـ حُوّلت إلى مجلّة شهريّة ، واستمرت كذلك إلى غاية عام ١٣٥٨ فقد تقرّر توقيفها لأجل الحرب العاليّة الثانيّة وبعدها بقرابة السّنة أوقَضت نهائيًا لأجل وفاة منشئها العلاّمة ابن باديس رحمه الله تعالى.



أهداف دعوته ووسائل الدعوة التي استخدمها ، وأبرز جهوده
 الدعوية

المبحث الأول: تقريرات الشيخ عبدالحميد بن باديس المتعلقة بمنهج الدعوة.

المبحث الثاني: تقريرات الشيخ عبدالحميد بن باديس المتعلقة بالداعية.

المبحث الثالث: تقريرات الشيخ عبدالحميد بن باديس المتعلقة بالدعوات الإصلاحية في العالم الإسلامي في عصره. خاتمة وتشمل نتائج الدراسة.



أولاً - التعريف بالشيخ عبدالحميد والأوضاع السائدة في عصره: - اسمه ومولده:

هو الشيخ العلامة عبد الحميد بن باديس بن المصطفى بن مكي بن باديس ولد في سنة ١٣٠٨هـ في مدينة قسنطينة في الجزائر وتوفي في ربيع الأول ١٣٥٩ هـ <sup>(۱)</sup>.

الأوضاع السائدة في عصره:

من خلال نظرة على الأوضاع السائدة وقت ظهور ابن باديس، يتبين لنا أن المستعمر الفرنسي قد قام بطمس معالم الشخصية الإسلامية الجزائرية، من خلال تطبيق المنهج الفرنسي في جوانب حثيرة، من بينها التعليم الذي أنشأه خصيصا لأبناء رعاياه من الفرنسيين، وأغلق مؤسسات تعليم وطنية كانت تعلم الثقافة العربية والإسلامية، وضيق ما كان متسعاً على الدين الإسلامي وعلى اللغة العربية، واعتبرها لغة أجنبية، وتم ذلك بتدمير المتلكات الثقافية وتخريب المكتبات وهدم المساجد أو تحويل وظيفتها، والاستيلاء على موارد الأوقاف، التي كانت تغذي التعليم، فكان من نتائج ذلك على مدى من الزمان ؛ انتشار الجهل، والأمية، والانحراف عن الدين، والجمود الفكري، وذيوع الخرافة وذوبان عناصر ومقومات الشخصية الإسلامية، مما أدى إلى تنكر فئة من أبناء الوطن لأصالتهم ووطنهم

الأعلام - خير الدين الزركلي ، ط ( الحادية عشرة ، عام: ١٩٩٥م ، الناشر: دار العلم للملايين - بيروت ]
 ٢٨٩/٣



ودعوتهم إلى الاندماج مع المستعمر الفرنسي، وأما حال الشباب في ذلك العصر فيصفهم ابن باديس بقوله: " فلم يكن يوم ذاك من شباب إلا شباب أنساء التعليم الاستعماري لغته وتاريخه ومجده وقبح له دينه وقومه وحقره في نفسه تحقيراً . وإلا شباب جاهل أكلته الحانات والمقاهي والشوارع ومن وجد العمل منه لا يرى نفسه آلا آلة متحركة في ذلك العمل لا هم له من ورائه في نفسه فضلا عن شعوره بأمر عام. وإلا شباب - حفظه الله - للإسلام والعروبة ، فأقبل على تعلمها لكنه تعلم مسطحي لفظي خال من الروح لا يعتر بماض ولا يألم بحاضر ولا يطمح لمستقبل، اللهم إلا أفراداً قلائل جداً هنا وهناك<sup>" (١)</sup> أهداف دعوة الشيخ عبدالحميد ووسائلها:

الدعوة في حياة ابن باديس واضحة المعالم بينة الأهداف يمكن حصر أهدافها في الجملة بالأمور التالية:

تكوين أجيال مستنيرة مؤمنة قوية قادرة على النهوض
 بالجزائر وتخليصها من كل أشكال التخلف والركود وتحريرها من
 الاستعمار.

التربية الصحيحة من خلال تصحيح العقائد وتقويم الأخلاق فقد قال ابن باديس - رحمه الله - في هذا الصدد: "إن الذي نوّجه إليه الاهتمام الأعظم في تربية أنفسنا وتربية غيرنا هو تصحيح وتقويم الأخلاق " (\*)

<sup>(</sup>۱) ڪتاب آثار ابن باديس ٤ /٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) انظر : الحركة الإصلاحية في الفكر الإسلامي المعاصر - محمد طهاري، دار الأمة الطبعة الأولى عام ١٩٩٩ م، ص٢١.



- نشر العلم والمعرفة وتثقيف الناس وإيقاظ وعيهم، وتحرريهم من ضعفهم، وزرع الأمل في نفوسهم.
  - بعث اللغة العربية التي كادت تفقد مقومات بقائها في الجزائر.
    - وسائل دعوة الشيخ عبد الحميد بن باديس:

المطلع على جوانب الدعوة في حياة ابن باديس من خلال ما بينه في آثاره العلمية يلحظ عنايته بوسائل الدعوة وتنوعها ومن أهم هذه الوسائل: بناء المسجد، وتشييد المدرسة، وإنشاء جمعية العلماء المسلمين، وإقامة النوادي الخاصة بالشباب، وتنظيم تعليم خاص بالشباب، وتعليم خاص بالبنات والنساء، والجولات الدعوية في الهجر والقرى والمدن.

وتأسيس صحافة خاصة بالحركة الإصلاحية تنقل للقراء الأفكار الإصلاحية، وتبث فيها مضامين تتصل بالإصلاح والدعوة مثل:الشهاب، المنتقد، والبصائر، والصراط، والسنّة والشريعة.

ثالثاً - أبرزجهوده الدعوية:

يمكن استعراض بعض جهوده في الدعوة إلى الله تعالى – كمدخل لموضوع الدراسة - من خلال جانبين: i- في الجانب العقائدي والديني:

- العمل على تطهير العقائد من الشرك الذي ظهرت ملامحه على
   كثير من مناحي الحياة وعلى كثير من أفراد الشعب الجزائري
   آنذاك.
- السعي في محاربة الآفات الاجتماعية الكبرى كالخمر والميسر و

10.



البطالة وغيرها

- مواجهة الطرق الصوفية التي كانت تدعو إلى عبادة القبور والتواكل وإنكار حرية الإرادة ونشر العقائد الباطلة، وبالتالي تشويه الإسلام وتحطيم القيم الأخلاقية الإسلامية، وذلك من خلال الاحتساب عليهم عن طريق الصحافة وغيرها ونشر العلم والعقيدة الصحيحة ومذهب السلف ومحاربة الشرك.
- قام بتفسير القرآن الكريم في خمس وعشرين سنة للعامة في دروس
   في المسجد <sup>(۱)</sup>.
- تعليم القرآن الكريم للناشئة قال ابن باديس: فإننا والحمد لله نربي تلامذتنا على القرآن...وغايتنا التي ستتحقق أن يكون القرآن منهم رجالاً كرجال سلفهم، وعلى هؤلاء الرجال القرآنيين تعلق الأمة آمالها " (٢)
- تقرير عقيدة السلف كما في درسه عن العقائد الإسلامية من
   الآيات القرآنية والأحاديث النبوية <sup>(٣)</sup>.
- بث روح الدعوة في روع العلماء وتوجيههم ومما يمثل به هنا ما
   حكاه نائبه الشيخ محمد البشير الإبراهيمي وقد كان مصمماً
- (١) وكان يرى أهمية أن يقدم تفسيراً تسمعه الجماهير سماعاً من خلال الدروس المنتظمة فتتعجل به الاهتداء ، وقد ضايقته الأيام في حدود عمره فلم يتمكن من تدوين ذلك ، ولم يقيد طلابه إلا اليسير منه الذي يدل على عظم المفقود مع الأسف.
- (٢) انظر : الحركة الإصلاحية في الفكر الإسلامي المعاصر محمد طهاري، دار الأمة ،
   ص ٢٨.
- (٣) وقد طبع برواية وتعليق تلميذه محمد الصالح رمضان ، الطبعة الأولى عام ١٤١٦هـ عن دار الفتح في الشارقة.



على الخروج من الجزائر:« إن خروجك يا فلان أو خروجي يكتبه الله فراراً من الزحف ». قال البشير الإبراهيمي:« فوالذي وهب له العلم والبيان لقد كانت كلمته تلك شؤبوباً من الماء صب على اللهب » " (')

- تخريج جيل من الدعاة على قدر من التميز في الدعوة قال البشير الإبراهيمي: "فإنه أخرج للأمة الجزائرية في الزمن اليسير جيلا يفهم الحياة، ويطلبها عزيزة شريفة، ويتدرع إليها بالأخلاق المتينة، وقد كان يدربهم على الأعمال النافعة، كما يدرب القائد المخلص جنوده، ويعدهم لفتح مصر، أو لقاء مصرع، ولتلامذته إلى اليوم سمات بارزة في إتقان الدعوة الإصلاحية وهم الرعيل الأول في الثورة الفكرية الجارفة، التي نقلت الجزائر من حال إلى حال".<sup>(۲)</sup>
  - ب في الجانب السياسي والوطني:
- أعلن الاحتساب على دعاة الاندماج وقام في العديد من المرات بمحاورتهم لإقناعهم بخطر فكرتهم قال - رحمه الله - :" إن هذه الأمة الجزائرية الإسلامية ليست هي فرنسا ولا يمكن أن تكون فرنسا ولا تستطيع أن تكون فرنسا ولو أرادت "<sup>(7)</sup> وأصدر فتوى بتكفير كل مسلم جزائري تنازل عن قانون الأحوال الشخصية الإسلامي والاندماج أو التجنس بالجنسية الفرنسية في زمنه نظراً لاعتبارات معينة.
  - (1) آثار البشير الإبراهيمي ٣٣٨/٤
    - (٢) آثار البشير الإبراهيمي ١٣٩/٥.
  - (٢) انظر : الحركة الإصلاحية ص ٤٠.



- الدعوة إلى مقاطعة الاحتفالات الفرنسية في مناسبة الذكرى المئوية
   لاحتلال قسنطينة وهي إحدى مدن الجزائر .
  - التصدي لكل سياسة ترمي إلى التنصير والفرنسة في الجزائر.
- يعد الشيخ غارس بذور الثورة الجزائرية ضد الاستعمار، فمن أقواله التي كان يصدع بها: " أيها الشعب إنك بعملك العظيم الشريف برهنت على أنك شعب متعشق للحرية هائم بها، تلك الحرية التي ما فارقت قلوبنا منذ كنا الحاملين للوائها، سنعرف في المستقبل كيف نعمل وكيف نحيا من أجلها " <sup>(()</sup> وقال أيضا: " فما عهدنا الحرية تعطى إنما عهدنا الحرية تؤخذ، وما عهدنا الاستقلال يمنح ويوهب، وإنما عهدنا الاستقلال ينال بالجهاد والاستماتة والتضحية " <sup>(()</sup>

ولا ريب أن هذه الجهود لم تَرُقَّ للمستعمر الفرنسي، ونفسه -رحمه الله - لم تكن من طراز تلك النفوس التي تقبل المساومة على المبدأ، لذا فقد واجه عدداً من الصعوبات في سبيل دعوته، ومنها وقوع الكثير من الدسائس والمؤامرات من قبل خصومه سواء من الحكومة الفرنسية وأتباعها من المتأثرين بالاستعمار الفرنسي، أو من العلماء الموظفين في السلك الديني من الموالين للاستعمار.. وعلى إثر ذلك فقد تعرض إلى أنواع من المضايقات والمساومات والاعتداءات الجسدية وغيرها <sup>(7)</sup>.

(٣) ينظر للاستزادة حول هذه الشخصية :

- من أعلام الإصلاح في الجزائر - محمد الحسن فضلاء ، دار هومه ، بدون تاريخ طبع.

انظر : إمام الجزائر ، د. عبد القادر فضيل ومحمد الصالح رمضان، دار الأمة ، بدون تاريخ طبع ص ٣٢.
 (٢) انظر : المرجع السابق ص ١٣٢.



فهذه نتفٌ سقناها تدلل على قيام ابن باديس بالدعوة العملية في الجانب العقدي الديني والجانب السياسي والوطني، وهي بلا شك أثرت ما لديه من علم وجعلت ما يقرّره من قضايا تتصل بالدعوة ذات أبعاد مهمة.

- الفكر والثقافة المعاصرة في شمال أفريقيا أنور الجندي الدار القومية للطباعة
   والنشر القاهرة ١٣٨٥هـ.
- عبد الحميد بن باديس: رائد الحركة الإسلامية في الجزائر المعاصرة محمد فتحيي
   عثمان دار القلم الكويت ١٩٨٧م.
- عبد الحميد بن باديس وجهوده التربوية مصطفى محمد حميداتو كتاب الأمة الدوحة ١٤١٨هـ
- عبد الحميد بن باديس العالم الرياني والزعيم السياسي د. مازن مطبقاني دار
   القلم دمشق ۱٤۱۰ ۱۹۸۹
  - زهر البساتين من مواقف العلماء والريانيين سيد حسين العفاني .
- الرد النفيس على الطاعن في العلامة ابن باديس- للشيخ محمد حاج عيسى الجزائري ،
   دار الإمام مالك الجزائر



## المبحث الأول

## تقريرات الشيخ عبدالحميد بن باديس المتعلقة بمنهج الدعوة

بناء على أن المقصود بمنهج الدعوة هو نظامها وخططها المرسومة لها <sup>(١)</sup> فقد كان للشيخ عبدالحميد - رحمه الله - تقريرات علمية يمكن أن نصنفها في دائرة المنهج، ويتضح ذلك فيما يلي: **أولاً- اعتماد الكتاب والسنة في الدعوة:** 

مما تميز به أهل الدعوة الصحيحة أنهم يجعلون الدعوة إلى الله وإعادة مجد الأمة مبنية على مصدري التشريع القرآن الكريم والسنة النبوية، وهذا الأصل قد صرّح به الشيخ ابن باديس في أكثر من موضع حيث قال:" فعلى الأمم التي تريد أن تنال حظها من هذا الوعد (التمكين ) أن تصلح من أنفسها الصلاح الذي بينه القرآن، فأما إذا لم يكن لها حظ من ذلك الصلاح فلا حظّ لها من هذا الوعد وإن دانت بالإسلام. ولله سنن نافذة بمقتضى حكمته ومشيئته في ملك الأرض وسيادة الأمم، يؤتي الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء ويعز من يشاء ويذل من يشاء "``.

وفي موضع آخر يقرر في المنهج حتمية إتباع السبيل النبوي أداء الدعوة من خلال قوله تعالى : ﴿ قُلْ هَٰذِهِ مَبِيلِيَ أَدْعُوَا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَّا

- (١) انظر : المدخل إلى علم الدعوة محمد أبو الفتح البيانوني ، ط [ الرابعة ، عام: ١٤١٨هـ ،
   الناشر: إدارة الشؤون الإسلامية قطرا ص/ ١٩٥.
- (۲) حتاب آشار ابن بادیس (۲۱۰/۱). وانظر : الرد النفیس علی الطاعن في العلامة ابن
   بادیس- للشیخ محمد حاج عیسی الجزائري.



وَمَنِ ﴾ (``بأن : « على كل مسلم أن يكون داعيا إلى الله: لقد كان في بيان أن الدعوة إلى الله هي سبيل محمد ما يفيد أن على أتباعه -وهو قدوتهم ولهم فيه أسوة حسنة - أن تكون الدعوة إلى الله سبيلهم، لكن لتأكيد هذا عليهم وبيان أنه من مقتضى كونهم أتباعه، وأن اتباعهم له لا يتم إلا به ؛ جاء التصريح بذلك هكذا "أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني". فالمسلمون أفراداً وجماعات عليهم أن يقوموا بالدعوة إلى الله وأن تكون دعوتهم على بيّنة وحجة وإيمان ويقين وأن تكون دعوتهم وفقاً لدعوته وتبعاً له" (``

وأوضح أن نداءات الإصلاح والدعوة آخذة في التنامي لكن يجب أن تكون قائمة على الأصل الصحيح وهو الكتاب والسنة إذ قال: " فأخذت صيحات الإصلاح ترتفع في جوانب العالم الإسلامي في جميع جهات المعمورة تدعو الناس إلى معالجة أدوائهم بقطع أسبابها واجتثاث أصلها وما ذاك إلا بالرجوع إلى ما كان عليه محمد صلى الله عليه وآله وسلم وما مضت عليه القرون الثلاثة المشهود لها منه بالخير في الإسلام، قد حفظ الله علينا ذلك بما إن تمسكنا به لن نضل أبدا – كما في الحديث الصحيح الكتاب والسنة ، وذلك هو الإسلام الصحيح الذي أنقذ الله به العالم أولا ولا نجاة للعالم مما هو فيه اليوم

<sup>(</sup>۱) سورة : يوسف. جزء من آية رقم ۱۰۸.

 <sup>(</sup>۲) ڪتاب آثار ابن باديس ، ط الرابعة ، عام: ۲۰۰۸ م ، الناشر: دار الغرب الإسلامي - تونس ۱۷٦/۱

<sup>(</sup>٣) كتاب آثار ابن باديس ٢٢٥/١. وانظر : الرد النفيس على الطاعن في العلامة ابن باديس-للشيخ محمد حاج عيسى الجزائري .



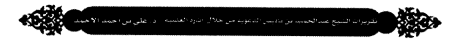
ثانياً: تقريره أن تسمية منهج الدعوة سبيلاً مقتضاه ضرورة الالتزام به

قال ابن باديس - رحمه الله - في بيانه هداية قوله تعالى: ( اَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِى آَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِعَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ (() « شرع الله لعباده بما أنزل في كتابه، وما كان من بَيان رسولِه ما فيه استنارة مقُولهم، وزكاء نفوسِهم واستقامة أعمالهم، وسمّاه سبيلاً ؛ ليلتزمُوه في جميع مراحل سيرِهم في هذه الحياة؛ ليُفضِسِ به م إلى الغاية المقصودة، وهيَ السّعادة الأبديّة في الحياة الأخرى؛ وأضافه إلى نفسه ليَعَلَمُوا أَنَه هو وَضعَة وأَنَه لا شيءَ يُوصِلِ إلى رضُوانه سواه ». (<sup>()</sup>

ثم ساق - رحمه الله - أركان الدعوة بأن قال: أركان الدعوة أربعة: الداعي: وهو النبي ، والمدعو: وهم جميع الناس، والمدعو إليه: وهو سيبل الرب جل جلاله والدعوة إلى سبيله الموصله إليه دعوة إليه فالمدعو إليه في الحقيقة هو الله تعالى وحده، والبيان عن الدعوة.. وهذه الآية الكريمة جاءت في بيان كيفية الدعوة وبما يؤدى وكيف يدافع عنها مع ذكر الداعي والمدعو إليه " <sup>(٢)</sup>

يقرر - رحمه الله - في سياق تفسيره قوليه تعالى: ﴿ قُلْ هَٰذِهِ -سَبِيلِيَ أَدْعُوَا إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ

- (١) سورة النحل، الآية (١٢٥).
- (۲) کتاب آثار ابن بادیس ۱۸۱/۱.
- (۳) کتاب آثار ابن بادیس ۱۸۲/۱.



أَلْمُشْرِكِينَ ﴾ <sup>(1)</sup> أن منهج الدعوة يرتكز على أسس ثلاثة حيث قال: " فلهذا أمر الله نبيه صلى الله عليه واله وسلم أن يبين سبيله بياناً عاماً للناس تتضح المحجة للمهتدين وتقوم الحجة على الهالكين أمره أن يبينها البيان الذي يصيرها مشاهدة بالعيان ويشير إليها كما يشار إلى سائر المشاهدات فقال له: قُلْ هَذَو سَبِيلِ ثم بين سبيله بثلاثة أشياء: الدعوة إلى الله على بصيرة، وتنزيه الله تعالى، والبراءة من المشركين فقصصال: ﴿ أَدَعُوَا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ أَتَبَعَنَى وَسُبَحَنَ اللَّهِ وَمَا أَنا عُن الدعوة إلى الله على بصيرة، وتنزيه الله تعالى، والبراءة من المشركين فقصصال: ﴿ أَدَعُوا إِلَى اللَّهِ عَلى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ أَتَبَعَنَى وَسُبَحَنَ اللَّهِ وَمَا أَنا عُن والم الله على بصيرة، وتنزيه الله تعالى والبراءة من المشركين فقصصال: أنه على بصيرة وتنزيه الله تعالى موالبراءة من المشركين والم الله على بصيرة وينزهونه المتعون المتبعون لنبيهم الله حما يدعون واعمالهم وأقوالهم ويطرحون الشرك بجميع وجوهه ويعلنون براءتهم وانتفاءهم من المشركين، والحمد لله رب العالمين " <sup>(٢)</sup>

رابعاً - تقريره أن تبليغ النبي الله لرسالته كان وفق درجات أربع:

من المعلوم أن دعوة النبي صلى الله عليه وآله وسلم كانت على مراحل وتبليغه بالنسبة للمدعوين كان في غاية التنظيم والتدرج، أشار ابن باديس إليها وألمح إلى أهمية اتخاذ هذا المسلك في الدعوة فقال " فمحمد صلى الله عليه وآله وسلم وهو رسول الإنسانية كانت أول عنايته موجهة إلى قومه، وكانت دعوته على ترتيب حكيم بديع لا

- (۱) سورة : يوسف. آية رقم ۱۰۸.
- (۲) ڪتاب آثار ابن باديس ۱ /۱۷٤
- (۳) ڪتاب آثار ابن باديس ۱ /۱۷٤



يمكن أن يتم إصلاح إنسانيًا أو شعبّياً إلا بمراعاته"<sup>(()</sup> وفي موضع آخر استعرض تلك الدرجات بقوله:

الدرجة الأولى: الأمر بالتبليغ المطلق: بدأ رسول الله الله من الوحي بالرؤيا الصادقة التي هي تلقي الروح من عالم الملائكة عند تخليها بعض التخلي عن الجسد في حالة النوم فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح ( يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّئِرُ ( ) قُرَفَاً ذِرْ ( ) وَرَبَكَ فَكَبِرَ ( ) وَنِيَابَكَ جاءت مثل فلق الصبح ( يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَئِرُ ( ) قُرَفاً أَذِرُ ( ) وَرَبَكَ فَكَبِرَ ( ) وَنِيَابَكَ بنايغه لزوجته وهي مصدقة له وكان هذا أول أمر بالتبليغ والإنذار فكان تبليغه لزوجته وهي مصدقة له وكان يبلغ الفرد والفردين وكان أبو بكر الصديق أول من آمن من الناس وكان عليً كرم الله وجهه ( ) من به منات من الناس وكان ما علي من أول من آمن به.

الدرجة الثانية: الأمر بتبليغ العشيرة: ثم أُمر بإنذار قومه قريش بقوله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾ <sup>(1)</sup> فخرج حتى صعد إلى الصفا، ثم نادي يا صباحاه، وكانت العرب إذا دعا الرجل بياصباحاه اجتمعت إليه عشيرته فكانت هذه دعوته العامة لقومه من قريش.

الدرجة الثالثة: الأمر بتبليغ العرب حوالي مكة: ثم كان أمره بأن ينذر العرب خارج مكة بمثل قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيَّنَاً إِلَيْكَ قُرْمَانًا

- (۱) کتاب آثار ابن بادیس ۱۷/٤ .
  - (٢) سورة : المدثر. آية : ١ ٥.
- (٣) تخصيص أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه بكرم الله وجهه لا أصل له .
   (٤) سورة : الشعراء . آية : ٢١٤.



عَرَبِيًّا لِنُنذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلُمَا ﴾ ("فكان يعرض نفسه على قبائل العرب في مواسم الحج إلى أن كانت بيعة العقبة وإيمان الأنصار.

الدرجة الرابعة: الأمر بالتبليغ العام لمن في عصره ولمن بعدهم، ثم أمر بالتبليغ العام بمثل قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَأَيَّهُا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْحَكُمْ جَمِيعًا ﴾ <sup>(1)</sup> فكاتب الملوك خارج جزيرة العرب كسرى وقيصر والمقوقس وغيرهم وقد بلغ من جاء بعده من الأمم بما ترك لهم من كتاب الله لقوله تعالى ﴿ لِأُنذِرَكُم بِدِءوَمَنُ بَلَغَ ﴾ <sup>(1)</sup> أي لأندركم بالقرآن وأنذر من بلغ القرآن، فعم ذلك كل من بلغه <sup>(1)</sup>.

رابعاً - تقريره أن الدعوة توجه لعموم الناس الأقرب فالأقرب:

إن المنهج الدعوي السليم يستلزم أن تكون الدعوة موجهة إلى عموم الناس في الأصل وأشار ابن باديس لنكتة علمية استنبطها من قوله تعالى: ﴿ اَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾ حيث قال: " وأمر نبيه صلى الله عليه واله وسلم أن يدعوا الناس أجمعين – وحذف معمول أدع لإفادة العموم – إلى هذه السبيل فقال تعالى ﴿ اَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾ <sup>(0) (1)</sup>. وليس معنى ذلك أن تُترك دعوة الأقربين ولهذا كان يقرر هذه

(٣) سورة الأنعام جزء من آية : ١٩.

(٥) سورة : النحل. جزء من آية ١٢٥٠.

(٦) ڪتاب آثار ابن باديس ١٨١/

<sup>(</sup>۱) سورة ؛ الشوري. آية : ۷ .

<sup>(</sup>٢) سورة : الأعراف جزء من آية : ١٥٨ .

<sup>(</sup>٤) كتاب آثار ابن باديس ٤ /١٢. وما ذكره ابن باديس قريب مما ساقه ابن قيم الجوزية - رحمه الله - في زاد المعاد عن ترتيب الدعوة ومراتبها انظر : زاد المعاد في هدي خير العباد ، ط الثالثة ، عام ١٤٢٢هـ ، الناشر : مؤسسة الرسالة - بيروت ٤ /١٤/١



المسألة في عدد من المواضع بقوله: "قد كان النبي يرسل إلي قومه خاصة وأرسل نبينا ثر إلى الناس عامة بمثل قوله ﴿ لِأُنذِرَكُم بِمِءوَمَنُ بَلَغَ ﴾ (`` أي بالقرآن كل من بلغه القرآن، ولا يُشكل على ذلك مثل ما تقدم من الآيات في إنذار عشيرته الأقريين وقومه العرب لأنه ابتدأ بهما لحكمة التدريج وحق القريب، لا للتخصيص، بدليل ما جاء من آيات التعميم " (``.

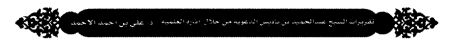
ثم قال في هذا الاتجاه: " هكذا على المرء أن يبدأ في الإرشاد والهداية بأقرب الناس إليه، ثم من بعدهم على التدريج وعندما يقوم كل واحد منا بإرشاد أهله وأقرب الناس إليه لا نلبث أن نرى الخير قد انتشر في الجميع فمن الأسر تتركب الأمة فعندما يعنى كل واحد بأسرته ترتقي الأمة كلها بارتقاء أسرها كارتقاء أي كل بارتقاء أجزائه فيكون المعتني بأسرته في الوقت نفسه معتنيا بأمته "<sup>(٢)</sup>. سادساً - تقريره وجوب الدعوة :

المتقرر في علم الدعوة أن حكم الدعوة إلى الله واجب على كل مسلم قادر بحسب استطاعته<sup>(1)</sup> ويؤكد ابن باديس - رحمه الله -قضية الأمر بتبليغ الدعوة بقوله: "كل من آمن بمحمد صلى الله عليه وآله وسلم فهو مأمور بتبليغ رسالته على الخصوص والعموم لمقتضى ما

- (۲) کتاب آثار ابن بادیس ۷۱/۲ .
- (٤) انظر : الدعوة وأخلاق الدعاة لسماحة شيخنا عبدالعزيز بن باز رحمه الله [ الأولى
   ۱۵، عام:١٤٢٧هـ ، الناشر: الجمعية السعودية للدراسات الدعوية الرياض عر/ ١٤ .
   ۲۱ .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام جزء من آية : ١٩.

۲) کتاب آثار ابن بادیس ۲ /۷۱ .



نطالب به من التأسي والاقتداء به صلى الله عليه واله وسلم ولقوله تعالى:﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيَ أَدْعُوَا إِلَى اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَنِ أَتَبَعَنِي ﴾<sup>(۱)</sup> فجعل من اتبعه داعياً معه إلى الله على بصيرة " .

وفي موضع آخر يقرر حتمية الاتباع في أداء الدعوة من خلال قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَٰذِهِ سَبِيلِيَ أَدْعُوَا إِلَى ٱللَّهُ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَنِ ٱتَبَعَنِي ﴾ بسأن : على كل مسلم أن يكون داعيا إلى الله: لقد كان في بيان أن الدعوة إلى الله هي سبيل محمد ما يفيد أن على أتباعه - وهو قدوتهم ولهم فيه أسوة حسنة - أن تكون الدعوة إلى الله سبيلهم، لكن لتأكيد هذا عليهم، وبيان أنه من مقتضى كونهم أتباعه، وأن اتباعهم له لا يتم إلا به جاء التصريح بذلك هكذا " أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني ". فالمسلمون أفراداً وجماعات عليهم أن يقوموا بالدعوة إلى الله وأن تكون دعوتهم على بينية وحجة وإيمان ويقين وأن تكون دعوتهم وفقا لدعوته وتبعاً له" <sup>(٢)</sup>.

ثم بين أن هذا المسلك هو ما كان عليه السلف من هذه الأمة بقوله " ولقد عرف السلف هذا فكانوا دعاة إلى الله بأقوالهم وأعمالهم المطابقة لها حتى انتشر الإسلام في أقل من ربع قرن في المعمور "<sup>(٢).</sup>

أما تطبيق ذلك في واقع الحياة فيرى الشيخ أن ثمة قصور واضح في أداء هذا الواجب فقال: " أما نحن فقد قصرنا في هذا الواجب غاية التقصير فتركنا تبليغ الدين إلى الأمم حتى لنخشى أن يكون من

- (۱) سورة : يوسف. جزء من آية رقم ۱۰۸.
  - (۲)کتاب آثار ابن بادیس ۱۷٦/۱
  - (٣) ڪتاب آثار ابن باديس ٤ /١٥.



أوزارنا بقاء الأمم الضالة على ضلالها لتقصيرنا في التبليغ إليها وأكبر من هذا تقصيرنا في تبليغ الدين إلى أنفسنا بإهمالنا جانب التعليم الديني والوعظ والإرشاد " <sup>(۱)</sup>

وقال في موضع آخر مبيناً أن الوجوب في حق العلماء آكد منه في حق غيرهم: " فلم يكن المسلم ليدع من هذا المقام ثابتاً لكل مسلم ومسلمة وحقاً القيام به – بقدر الاستطاعة – على كل مسلم ومسلمة ، فأهل العلم أولى وهو عليهم أحق، وهم المسؤولون عنه قبل جميع الناس وما أصاب المسلمين ما أصابهم إلا يوم قعد أهل العلم عن هذا الواجب"<sup>(۲)</sup>

وحول بعث الهمم لأداء الواجب المناط بكل مسلم بحسبه وفقاً للهدي النبوي يقول: " فلنعقد العزم على الاجتهاد في التبليغ ولنبدأ بأهلينا ومن إلينا ولنفكر ثم لنعمل في تبليغ الدين كما جاء به النبي الى أمة الإجابة وأمة الدعوة، وليكن تفكيرنا في هذا واهتمامنا به ثمرة إحيائنا لهذه الذكرى الكريمة وعلمنا بهذا النزر من حياة ذلك النبي الكريم ولنا – بعد عون الله تعالى – من الإيمان والمحبة فيه ما يعيننا على ذلك ويقوى أملنا فيه ويبلغنا إليه " <sup>(٢)</sup>

سابعاً - تقريره وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

يـرى ابـن بـاديس أن الأمـر بـالمعروف والنهـي عـن المنكـر واجـب وجوباً عينياً، لكنه حسب العلم والاستطاعة، فقال - رحمه الله -

- (۱) کتاب آثار ابن بادیس ٤ /۱۵.
- (۲) کتاب آثار ابن بادیس ۱۷۷/۱.
  - (۲) ڪتاب آثار ابن باديس ٤ /١٥.



:" ومن الدعوة إلى الله الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وهو فرض عـين علـى كـل مسـلم ومسـلمة بـدون اسـتثناء ، وإنمـا يتنـوع الواجـب بحسب رتبة الاستطاعة"<sup>(1)</sup>

وإذا كان هذا الأصل واحداً على عامة الناس بحسب علمهم، فهو واجب على العلماء وجوباً عينياً خاصة في بيان المنكرات العامة التي تهم عموم الأمة، والمسؤولية الملقاة على عاتق أهل العلم في هذا الباب أعظم بكثير من المسؤولية الملقاة على غيرهم، وهذا نداء العلامة ابن باديس - رحمه الله تعالى - إلى علماء الزيتونة كنموذج يقرر فيه بعض المعاني التي ذكرنا إذ قال رحمه الله: إن مسؤولية العلماء عند الله فيما أصاب المسلمين في دينهم لعظيمة وإن حسابهم على ذلك لشديد طويل، ذلك بما كتموا من دين الله، وبما خافوا في نصرة الحق سواه، وبما حافظوا على منزلتهم عند العامة وسادة العامة ولم يحافظوا على درجاتهم عنده، وبما شحوا ببذل القليل من دنياهم فيما يرضيه، وبما بدلوا وأسرفوا في الكثير من دينهم فيما يغضبه اللهم إلا نفراً منهم..."```، وقال: " ولهذا فنحن ندعو العلماء كلهم إلى أن يذكروا هـذا الميثاق وأن لاينبذوه وراء ظهورهم، وأن يبادر كل ساكت وقاعد إلى التوبة والإصلاح والبيان فقد علموا ق و الله : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَبَ لَبُبَيَّ لُنَّاسٍ وَلَا

- (۱) كتاب آثار ابن باديس ١٧٦/١. ولمعرفة آراء العلماء في حكم هذا الشعيرة انظر : الحسبة تعريفها ومشروعيتها ووجوبها لأستاذنا أ. د فضل إلهي ، ط ا الثانية ، عام : ١٤١٣هـ
   الناشر:إدارة ترجمان الإسلام باكستان إ ص/ ٤٢ ٨٢.
  - (۲) ڪتاب آثار ابن باديس ۱۱۵/۳.



تَكْتُمُونَهُ, فَنَـبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ (') ''

ثامناً - تقريره أن تقديم الدعوة نوع من الذكر باللسان ·

يقـرر - رحمـه الله - أن ذكـر اللسـان ضـربان وفي بيانـه للضربين قال:

"الأول: ذكر الله تعالى بالشاء عليه والاعتراف بنعمه وإظهار الفقر إليه بأنواع الأذكار والدعوات... وهذا الذكر شرط الاعتداد به حضور القلب عنده ومن أظهر الآيات الواردة فيه قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا أَفَضَ تُم مِنْ عَرَفَنتٍ فَأَذَ كُرُوا اللَّه عِندَ ٱلْمَشْ عَرِ ٱلْحَرَامِ ﴾<sup>(٣)</sup> فإن النبي صلى الله عليه وآله وسلم لما بلغ في حجته المشعر استقبل القبلة ودعا وكبر وهلَّلَ ووَحَد " <sup>(٤)</sup>

وهذا النوع مشتهر عند العامة والخاصة أما النوع الثاني فيكاد يخفى على كثير من الدعاة وقد أبانه بقوله: " الثاني: ذكره تعالى بدعوة الخلق إليه وإرشادهم إلى صراطه المستقيم الموصل إليه بتعليم دينه والتنبيه على آياته وإنعاماته، وتبيين محاسن شرعه وتفهيم أحكامه وشرح حكمته في خلقه وأمره، والترغيب والترهيب بوعده ووعيده، وهي وظيفة الأنبياء والمرسلين في التبليغ عن رب العالمين

(۱)سورة : آل عمران. آية رقم ۱۸۷.

- (٣) سورة : البقرة . جزء من آية : ١٩٨.
- (٤) ڪتاب آثار ابن باديس ١ / ١٣٤ .

<sup>(</sup>٢) كتاب آثار ابن باديس ١١٥/٣ وانظر مبادئ الأصول لابن باديس طا الثانية ، عام ١٩٨٨ م

الناشر : المؤسسة الوطنية للكتاب - الجزائر ]. ت: د. عمار الطالبي ص/٢٥



واتباعهم للمؤمنين إلى يوم الدين" (') تاسعاً – تقريره أن التذكير بالقرآن الكريم مطلق:

يقرر الشيخ أن الدعوة بالقرآن الكريم مطلقة فهي غير مقتصرة على صنف من المدعوين أو حال معينة ، وذكر مبيناً حال النبي شي في الدعوة مستشهداً بقوله تعالى : ﴿ فَذَكَرً مِالَقُرَءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدٍ ﴾ <sup>(٣)</sup> أنها على إطلاقها بالنسبة للمدعوين مؤمنهم وكافرهم فقال في هذا الشأن :" فالقرآن وبيانه القولي والعملي من سنة النبي صلى الله عليه وآله وسلم بهما يكون تذكير العباد ، ودعوتهم لله رب العالمين ، ومن حاد في التذكير عنها ضل وأضل ، كان ما يضر أكثر مما ينفع إن كان هناك من نفع كان صلى الله عليه واله وسلم لا يفتاً مذكرا المؤمنين والكافرين ، والله يهدي من يشاء ويوفق من يريد ، وقد أمر بالتذكير مطلقا في قولة تعالى ﴿ فَذَكَرً إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرً مَن "<sup>(1)</sup>" <sup>(1)</sup>

كما أنها بالنسبة لحال المدعوين أيضاً غير مقيدة بحال معين وأكد هذا المعنى وأوضحه بقوله: "كانت سيرته العملية في التذكير هي العمل بهذا الإطلاق، فما كان يخص قوما دون قوم في الدعوة والتذكير، فكانت هذه السنة العملية دليلا على أن ما جاء على صورة التقييد في بعض الآيات ليس المراد منة التقييد، ومن ذلك قوله

- (۱) كتاب آثار ابن باديس ۱/ ۱۳٤ .
  - (٢) سورة : ق. رهم : ٤٥.
  - (٣) سورة : الغاشية. رقم : ٢١.
- (٤) کتاب آثار ابن بادیس ۱ / ۱۲۷ .



تعالى ﴿ فَذَكِّرُ إِن نَفَعَتِ ٱلذِكْرَىٰ ﴾ <sup>(1)</sup>. وأجاب على الإيراد بشرط الانتفاع بالـذكرى بأنـه لـيس شـرطاً بـالمفهوم الأصـولي بقولـه ":" فالشـرط الصوري هو للاستبعاد أي استبعاد نفع الذكرى فيهم " <sup>(1)</sup>ثم بين بأن هـذا أسلوب أصيل في اللغة بقوله: " ولا يزال من أسـاليب العربية في لسان التخاطب الدارج بيننا قول الناس لبعضهم بعضا: (كلمّه في كذا إذا نفع فيه الكلام ) استبعاد لنفعه فيه، ومن ذلك قوله تعالى ﴿ فَذَكَرً

عاشـراً: تقريـره اسـتمرارية الـدعوة وأن علـى الداعيـة القيـام بالجدال والدعوة ومـرد الهدى والضلال والمجازاة على الأعمـال إلى الله وحده:

المستقرئ لنصوص الكتاب والسنة يلمح أن الله جعل الدعوة كلمة باقية إلى قيام الساعة دون انقطاع، وقد قرر هذا المعنى ابن باديس في عدة مواضع منها قوله:" من المعلوم عند أهل العلم أن مما حفظ الله به دينه وأبقى به حجته أن لا تنقطع الدعوة إلى الله في هذه الأمة والقيام على الحق، والإعلان بالسنن، والرد على المنحرفين والمتغالين والزائغين والمبتدعين، وأن أهل هذه الطائفة معروفة مواقفهم

- (١) سورة : الأعلى. رقم : ٩.
- (۲) کتاب آثار ابن بادیس ۱/ ۱۲۷ .
  - (٣) سورة : ق. رقم : ٤٥.
- (٤) کتاب آثار ابن بادیس ۱ / ۱۲۷ .



في كل جيل، محفوظة آثارهم عند العلماء" (''

وفي جانب تفويض النتائج إلى الله فمن المعلوم أن الله جل جلاله قال لمحمد تلا: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَجَدِدِلْهُم بِٱلَتِى هِىَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِةِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾

وفي هذا السياق يقرر - رحمه الله - أن " شرة العلم بهذا أن الداعي يدعو ولا ينقطع عن الدعوة ، ولو لم يتبعه أحد ؛ لأنه يعلم أن أمر الهدى والضلال إلى الله ، وإنما عليه البلاغ وأنه يصبر على ما يلقى من إعراض وعناد وكيد وأذى دون أن يجازي بالمثل أو يفتر في دعوة من آذاه لعلمه بأن الذي يجازي إنما هو الله " <sup>(٣)</sup>

- (٢) سورة : النحل. رقم : ١٢٥.
- (۲) ڪتاب آثار ابن باديس ۱ /۱۹۲.

<sup>(</sup>۱) کتاب آثار ابن بادیس ۱۸۳/٤



## المبحث الثانى

## تقريرات الشيخ عبدا لحميد بن باديس المتعلقة بالداعية

الشيخ عبدالحميد - رحمه الله - له تحريرات علمية يمكن أن نصنفها في دائرة الداعية ، وهي تلك الأمور التي تتصل بالداعية من جهة التكوين العلمي وأساليب الدعوة <sup>(١)</sup> وبيان ذلك وفق لمحورين: **المحور الأول: الداعية فضله وتكوينه العلمي: أولاً – تقريره أن الداعية بالقرآن الكريم مجاهد:** 

بالنظر إلى أن الدعوة بالقرآن العظيم فيها إحقاق الحق وإبطال الباطل من الشبه والضلالات فهي جهاد وعمل عظيم إذ قال رحمه الله: "هذه الآية نص صريح في أن الجهاد في الدعوة إلى الله وإحقاق الحق من الدين وإبطال الباطل من شبة المشبهين وضلالات الضالين وإنكار الجاحدين هو بالقرآن العظيم، ففيه بيان العقائد وأدلتها ورد الشبه عنها وفيه بيان الأخلاق محاسنها ومساوئها وطرق الوصول إلى التحلي بالأولى والتخلي عن الثانية ومعالجتها وفيه أصول الأحكام وعللها وهكذا فيه كل ما يحتاج إلية المجاهد به في دين الله.

فيستفاد منها كما يستفاد من آيات أخرى غيرها أن على الدعاة والمرشدين أن تكون دعوتهم وإرشادهم بالقرآن العظيم " <sup>(٢)</sup>

وبناء على هـذا التأسيس أوضح أن الداعية الـذي يدعو بـالقرآن هو في الحقيقة مجاهد وذلك يعد منقبة عظيمة له فقال: "قد سمى الله

(٢) کتاب آثار ابن بادیس ۲۱/۱ .

<sup>(</sup>۱) وأما قسيم الأساليب في أداء الدعوة وهو الوسائل فالشيخ - رحمه الله - استفاد عملياً من وسائل عصدره كما في المقدمة ص/ ۷ ، إلا أننا لم نعثر على تقريرات دعوية تتعلق بالوسائل بما يجعلنا نفرد لها فقرة مستقلة.



تعالى الجهاد بالقرآن جهاداً كبيراً وفي هذه منقبة كبرى للقائمين بالدعوة إلى الله بالقرآن العظيم وفي ذلك نعمة عظيمة من الله عليهم حيث يسرهم لهذا الجهاد حتى ليصح أن يسموا بهذا الاسم الشريف (مجاهدون) فحق عليهم أن يقدروا هذه النعمة ويؤيدون شكرها بالقول والعمل والإخلاص والثبات والصبر واليقين " <sup>(1)</sup>.

وحول الشبهات التي يوردها خصوم الدعوة يؤكد أنه لا توجد شبهة إلا وفي القرآن جوابها لذا يحتم على الدعاة كشف الشبهات من القرآن الكريم والعناية بهذا العلم من قبل الدعاة بقوله "إذا تتبعت آيات القرآن وجدتها قد أتت بالعدد الوافر من شبه الظالمين واعتراضهم ونقضتها بالحق الواضح والبيان الكاشف في أوجز لفظ وأقربه وأبلغه، وهذا قسم عظيم جليل من علوم القرآن يتحتم على رجال الدعوة والإرشاد أن يكون لمم به فضل عناية ومزيد دراية وخبرة، ولا نحسب شبه من كل ذي ضلالة أن نفزع إلى آي القرآن ولا أخالنا إذا أخلصنا القصد وأحسن تفسيراً" <sup>(٢)</sup>

ثانيا - تقريره أن العلم الصحيح هو سلاح الدعاة في كل ميادين الدعوة:

العلم الصحيح هـو مـادة الـدعوة وسـلاح الداعيـة، وهـذا المعنى معلوم مـن النصـوص الشـرعية ومـن كـلام أهـل العلم، فـإن الـدعوة لا تقوم إلا على العلم، ولا يكون داعيـا إلى الله تعـالى مصـلحا متبوعـا إلا

(۱) کتاب آثار ابن بادیس ۲۹/۱ .

(۲) کتاب آثار ابن بادیس ۲۱/۱ .

11.



من كان متسلحاً بالعلم الشرعي إذ العلم هو ما يبثه الداعية إلى الله في ميادين الدعوة المتنوعة <sup>(۱)</sup>، قال الشيخ ابن باديس - رحمه الله -في تفسير قوله تعالى: ﴿ اَدَّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَندِلْهُم بِٱلَتِى هِى آَحْسَنُ ﴾ <sup>(۲)</sup> :" الحكمة هي العلم الصحيح الثابت المثمر للعمل المتقن ... فالحكمة التي أمر الله نبيه الله أن يدعو الناس إلى سبيل ربه بها؛ هي البيان الجامع الواضح للعقائد بأدلتها، والحقائق وبراهينها والأخلاق الكريمة بمحاسنها ومقابح أضدادها، والأعمال المسالحة من أعمال القلب واللسان والجوارح بمنافعها ومضار خلافها"<sup>(۲)</sup>.

وبين بعد ذلك الأثر الناتج عن ترك العلم الشرعي فقال: " ولعمر الله إنه ما دخل الضلال عقائد الناس ولا جرى الباطل والزور على ألسنتهم ولا كان الفساد والشرية أفعالهم إلا بإهمالهم أو تساهلهم في هذا الأصل العظيم " <sup>(1).</sup>

وكذلك مما تجدر الإشارة إليه هنا أنه ليس كل علم هو مقصود بهذا الكلام وإنما هو العلم الصحيح المأخوذ من منابعه الصافية من الكتاب والسنة والذي يلقن بالطرق الشرعية وفي هذا يقول الشيخ - رحمه الله تعالى - : "لن يصلح المسلمون حتى يصلح

- (۱) انظر : الرد النفیس على الطاعن في العلامة ابن باديس<sup>-</sup> للشيخ محمد حاج عيسى
   الجزائرى .
  - (٢) سورة : النحل:١٢٥
  - (۳) کتاب آثار ابن بادیس ۲۷/۱ ۸۲.
    - (٤) ڪتاب آثار ابن باديس ١٤٠/١ .



علماؤهم، فإنما العلماء من الأمة بمثابة القلب، إذا صلح صلح الجسد كله، وإذا فسد فسد الجسد كله، وصلاح المسلمين إنما هو بفقههم الإسلام وعلمهم به، وإنما يصل إليهم هذا على يد علمائهم، فإذا كان علماؤهم أهل جمود في العلم وابتداع في العمل فكذلك المسلمون يكونون فإذا أردنا الصلاح للمسلمين فلنصلح علماءهم، ولن يصلح العلماء إلا إذا صلح تعليمهم ...ولن يصلح هذا التعليم إلا إذا رجعنا به إلى التعليم النبوي في شكله وموضوعه وصورته، فيما كان يعلم ق وفي صورة تعليمه" (<sup>(1)</sup> .

<sup>(</sup>۱) ڪتاب آثار ابن باديس ۲٤/٤ .



المحور الثاني: أساليب الداعية:

أولاً - تقريره بيان الدعوة بثلاث وهي الحكمة والموعظة الحسنة والجدال بالأحسن:

فعند تفسيره قوله تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِأَلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَتِى هِى آَحْسَنُ ﴾ <sup>(()</sup> وبعد أن عَرَّف الحكمة بأنها العلم الصحيح الثابت، المثمر للعمل المتقن، وأن الموعظة هي الحسنة الكلام الملين للقلب بما فيه من ترغيب وترهيب قال: "أمر الله تعالى بالدعوة وبالجدال على الوجه المذكور، فكلاهما واجب على المسلمين أن يقوموا به، فكما يجب لسبيل الربّ جلّ جلاله أن تُعرَف بالبيان بالحكمة، وأن تُحَبَّ بالتّرغيب بالموعظة الحسنة، كذلك يجب أن يدافِع من يصدون عنها بالّتي هي أحسن، إذ لا قيام لشيء من الحقّ إلاّ بهذه الثّلاث. <sup>(۲)</sup>

ثم بين حال هذه الأساليب بالنسبة للداعية فقال: "غير أنّ الدّعوة بوجهيها والجدال ليستا في منزلة واحدة في القصد والدّوام، فإنّ المقصود بالدّات هو الدّعوة، أمّا الجدال فإنّه غير مقصود بالدّات، وإنّما يجب عند وجود المعارض بالشّبهة والصادّ بالباطل عن سبيل الله، فالدّعوة بوجهيها أصلّ قائمّ، والجدال يكون عند وجود ما يقتضيه، ولهذا كانت الدّعوة بوجهيها محمودةً على كلّ حال، وكان الجدال مذموماً في بعض الأحوال، وذلك فيما إذا استُعمِل عند عدم الحاجة

- (١) سورة : النحل:١٢٥
- (۲) صحتاب آثار ابن بادیس ۱۹۰/۱ .



إليه، فيكون حينئذ شاغلاً عن الدّعوة ومؤدّياً في الأكثر إلى الفتنة، فإذا كان الجدل لمجرّد الغلبةِ والظّهور فهو شرِّ كلُه، وأشدّ شرّاً منه إذا كان لمدافعة الحقّ بالباطل"<sup>(١)</sup>.

ثانياً - تقريره أسلوب الدعوة بالقرآن الكريم:

أسلوب الدعوة بالقرآن الكريم يقرره - رحمه الله - من خلال عدة جوانب حيث بين ما يكون به التذكير من خلال الاستشهاد بقوله تعالى الأفَزَوَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ الله "وقوله الإ وَلَقَدَ يَتَرَبَ الْقُرَانَ لِلذِكْرِ فَهَلَ مِن مُُدَكِرٍ الله وقوله الإومَا النَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَانَهُ نَكُمُ عَنْهُ فَانَنَهُوا الله ".

ثم قال: " فالتذكير بآيات القرآن والأحاديث النبوية هذا هو التذكير المشروع المتبوع والدواء الناجح المجرب، ولذلك تجد مواعظ السلف كلها مبنية عليه راجعة إليه والنصح لله ولرسوله وللمسلمين في لزوم ذلك والسير عليه <sup>(0)</sup>. واستدل لذلك بحديث أبي هريرة ش أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم قال: «ما من الأنبياء نبي إلا أعطي من الآيات ما مثله آمن عليه البشر وإنما كان الذي أوتيته وحياً أوحاه الله إليّ فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة » <sup>(1)</sup>

(۱) کتاب آثار ابن بادیس ۱۸۰/۱ . (٢) سورة : ق. رقم : ٤٥. (٣) سورة : القمر. رقم ٣٢٠. (٤) سورة : الحشر. جزء من آية : ٧. (٥) كتاب آثار ابن باديس ٢٢٤/٢ . والمقصود مضامين دعوة النبي 🗏 ووسائل دعوته. (٦) كتاب آثار ابن باديس ٢٢٤/٢. والحديث متفق عليه: أخرجه الإمام البخاري في صحيحه ، كتاب / الاعتصام بالكتاب والسنة ، باب/ قول النبي ﷺ بعثت بجوامع الكلم رقم



وفي هذا الصدد بين أن الدعوة بالقرآن الكريم هي أنموذج الدعوة بالبراهين والأدلة الواضحة فقال: "لما كان المصود من الرسالة هو هداية الخلق وإقامة الحجة عليهم كان الرسل – صلوات الله عليهم – أكمل الناس في أخلاقهم، وأنزههم في سيرتهم، معروفين بذلك بين أقوامهم قبل نبوتهم، ثم إذا بعثهم الله تعالى أتاهم من العلم وقوة الإدراك ووضوح البيان ما تنهض به حجتهم وتتضح به دعوتهم ويقطع بكل من يعارضهم بشبهة ويموه بباطل " <sup>(1)</sup>.

ثم أكد ذلك بقوله: "وإذا قرأت ما قصة علينا القرآن العظيم من مواقف الأنبياء في دعوتهم لأقوامهم رأيت كيف أنهم كانوا يدعون الناس بالحجج والبراهين والأدلة العقلية الجلية وأنهم كانوا إذا سئلوا الآيات المعجزات الخارقة للعادة ردوا الأمر إلى الله ونفوا أن تكون لهم قدرة على الإتيان بها إلا بإذن الله كما قال تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ لَنَآأَن نَّأْتِيَكُم بِسُلَطَنِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَهِ ﴾<sup>(1)</sup> فيظهر الله على أيديهم الآيات تأييداً لهم وتخويضا لأقوامهم وقطعاً لمشاغبتهم فيخضع لها بعضهم ويستمر الأكثرون على العناد "<sup>(1)</sup>

ثم ينتهي من تقرير أسلوب الدعوة بالقرآن إلى حث الدعاة على العمل بهذا الهدي النبوي فقال: " فعلى الناشرين لهدايته والمبلغين

الحديث ٦٨٤٦ والإمام مسلم في صحيحه ، كتاب / الْإِيمان ، بـاب / وجـوب الْإِيمَـان برسالة نبينًا محمد لل إلى جميع النَّاس ونسنْخ الْملَلِ بِمِلْتِهِ رقم الحديث ١٥٢. (١)كتاب آثار ابن باديس ٢٢٤/٢ .

(٢) سورة : إبراهيم. جزء من آية ١١:

(٣) ڪتاب آثار ابن باديس ٢٢٤/٢ .



لدعوته... وأتباع النبي صلى الله عليه واله وسلم هم أتباع القرآن وخلفاؤه في التبليغ وورثته في العلم هم الذين يبلغون القرآن ويتلون القرآن وينذرون بالقرآن كما كان هو صلى الله عليه وآله وسلم، كذلك وكما قال الله فيه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلَغَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ ﴾<sup>(1)</sup>.

ثالثاً – تقريره أن أسلوب الدعوة مبني على قول الحسنى:

من المعلوم في ضوء النصوص الشرعية أن أسلوب الدعوة يقوم على المحاسنة على الحال والظاهر ، والتفويض إلى الله في العواقب والسرائر وفي بيان هذا المعنى الكلي يقول ابن باديس - رحمه الله تعالى - عند تفسير قوله عز وجل وَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ وَكِيلًا ﴾ <sup>(7)</sup>: وخاطب الله تعالى نبيه أنه لم يرسله وكيلاً على الخلق حفيظا عليهم كفيلا بأعمالهم ، فما عليه إلا تبليغ الدعوة ونصرة الحق بالحق والهداية والدلالة إلى دين الله وصراطه المستقيم ، خاطبه بهذا ليؤكد لخلقه ما أمرهم به من قول التي هي أحسن للموافق والمخالف فلا يحملنهم بغض الكفر والمعصية على السوء في القول لأهلها ، فإنما عليهم تبليغ الحق كما بلغه نبيهم الله ولن يكون أحد أحرص منه على تبليغه ، فحسبهم أن يكونوا على سنته وهديه "<sup>(1)</sup>.

وقد ركّز ابن باديس على هذا الأسلوب في حال المناظرات

- (١) سورة : المائدة. جزء من آية : ٦٧.
- (۲)ڪتاب آثار ابن باديس ۲۲٤/۲ .
  - (٣) سورة : الإسراء آية : ٥٤.
- ٤) کتاب آثار ابن بادیس ۲۸۵/۱ .



والمجادلات مبيناً أهمية القول الحسن وعدم الحكم على المدعوين إذ ليس محله أثناء الدعوة فقال في موضع آخر:" أقوى الأحوال مظنة لكلمة السوء هي حالة المناظرة والمجادلة، وأقرب ما تكون إلى ذلك إذا كان الجدال في أمر الدين والعقيدة، فما أكثر ما يضلل بعضه بعضاً أو يفسقه أو يكفره فيكون ذلك سبباً لزيادة شقة الخلاف اتساعا، وتمسك كل برأيه ونفوره من قول خصمه، دع ما يكون عن ذلك من البغض والشر ...فلا يقال للكافر عند دعوته أو مجادلته إنك من أهل النار، ولكن تذكر الأدلة على بطلان الكفر وسوء عاقبته، ولا يقال للمبتدع يا ضال، وإنما تبين البدعة وقبحها، ولا يقال لمرتكب الكبيرة يا فاسق، ولكن يبين قبح تلك الكبيرة وضررها وعظم إثمها وتُقبح القبائح والرذائل في نفسها وتجتنب أشخاص مرتكبيها "<sup>(۱)</sup>

وفي هذه الجملة الأخيرة مظهر بَيِّنَّ من مظاهر الحكمة في الدعوة، وهو أن يكون التركيز في العلاج على الداء وسبل الدواء، ولا يجعل الكلام على أعيان المرضى لأن ذلك من أسباب التنفير وقد كان النبي قي إذا رأى منكراً قال: "ما بال أقوام " دون تعيين حتى لا يجرح نفوس من وقع في ذلك المنكر ولا ينفرهم، وفي السياق نفسه يقول الشيخ - رحمه الله تعالى - في تفسير قوله عز وجل: ﴿ وَقُل يَعِبَادِى يَقُولُوا الَّتِي هِيَ آَحْسَنُ ﴾ (") بأنها في كل مجالاتها في الكلام

- (۱) کتاب آثار ابن بادیس ۲۸٦/۱ .
- (٢) سورة : الإسراء جزء من آية : ٥٣.



المعتاد بين الناس وفي مقام الخصام وفي باب الدعوة: "والتي هي أحسن هي الكلمة الطيبة والمقالة التي هي أحسن من غيرها فيعم ذلك ما يكون من الكلام في التخاطب العادي بين الناس حتى ينادي بعضهم بعضاً بأحب الأسماء إليه.. وما يكون من الكلام في مقام التنازع والخصام فيقتصر على ما يوصله إلى حقه في حدود الموضوع المتازع فيه، دون إذاية لخصمه ولا تعرض لشأن من شؤونه الخاصة به، وما يكون من باب إقامة الحجة وعرض الأدلة فيسوقها بأجلى عبارة وأوقعها في النفس خالية من السب والقدح ومن الغمز والتعريض ومن أدنى تلميح إلى شيء قبيح <sup>(1)</sup>.

ثم قال: وهذا يطالب به المؤمنون سواء كان ذلك فيما بينهم أو بينهم وبين غيرهم ...وهذا الأدب الإسلامي وهو التروي عند القول واجتناب السيء، والاختيار الأحسن ضروري لسعادة العباد وهنائهم، وما كثرت الخلافات والخصومات وتنافرت المشارب وتباعدت المذاهب حتى صار المسلم عدو المسلم ...إلا لتركهم هذا الأدب وتركهم للتروي عند القول والتعمد للسيئ بل للأسوأ في بعض الأحيان" <sup>(7)</sup>.

رابعاً - تقريره أسلوب " استدراج الضال " وأنه من مظاهر الحكمة لدى الدعاة :

ومن مظاهر الحكمة عدم ادعاء امتلاك الحقائق المطلقة التي لا تقبل النقاش، لأن المدعو إن شعر بذلك من الداعي يحرص هو الآخر

(۱) کتاب آثار ابن بادیس ۲۸۳/۱ .

(۲) کتاب آثار ابن بادیس ۲۸٤/۱ .



على نفس الدعوى وينصرف عن تفهم ما يقوله الداعي ويجعل همه الدفاع عما هو عليه، وقد نبه الشيخ - رحمه الله - إلى هذا المعنى في سياق بديع وهو يفسر قوله تعالى: ﴿ قُلَّ صُلُّ يُعَمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَأَهْدَىٰ سَبِيلًا ﴾ <sup>(١)</sup> فقال: "ومن فوائد الآية الكريمة استدراج الضال لقبول الهداية، وذلك بمناصفته بأنك على ناحيتك وهو على ناحيته وإظهار التساوي معه أمام علم الله وقدرته، وهذا من أنفع الأسباب في نجاح الدعوة وعليه في القرآن آيات كثيرة منها.. فينبغي لدعاة الحق أن يلتزموه ولا يهملوه. والبراءة من أهل الباطل وذلك بإعلان المباينة لهم والمخالفة لهم في عملهم وما انبنى عليه عملهم بأسلوب المناصفة الذي جاءت به الآية الكريمة فتحصل البراءة مع الفائدة المتقدمة "<sup>(1)</sup>.

خامساً – تقريره مخاطبة المدعو غير المسلم بما يحب مما يلفته إلى الحق:

في هذا السياق يؤكد - رحمه الله - أن للإسلام أدباً في دعوة غير المسلمين مستشهداً بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَهَلَ ٱلْكِتَكِ قَدَ جَاءَ حَمَّمَ رَسُولُنَا يُبَيِّ لَكُمُ حَيْيَرًا مِمَّا حُنتُمَ تُعَفُونَ مِنَ ٱلْكِتَكِ وَيَعْفُواْ عَن حَيْيِرُ قَدْ جَاءَ حُمْ مِن ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَبَ مُبِينٌ ﴾ (")حيث قال: "هذا هو أدب الإسلام في دعوة غير

- (١) سورة : الإسراء . آية : ٨٤.
  - (۲)کتاب آثار ابن بادیس ۱/۲۳۹.
    - (٣) سورة المائدة. أية ١٥.



أهله ليعلمنا كيف أن نختار عند الدعوة لأحد أحسن ما يدعى به وكيف ننتقي ما يناسب ما نريد دعوته إليه، فدعاء الشخص بما يحب مما يلفته إليك ويفتح لك سمعه وقلبه ودعاؤه بما يكره يكون حائلاً يبعد بينك وبينه. وإذا كان هذا الأدب عاماً في كل تداع وتخاطب فأحق الناس بمراعاته هم الدعاة إلى الله والمبينون لدينه، سواء دعوا المسلمين أو غير المسلمين " (<sup>()</sup>

خامساً - تقريره أهمية أسلوب الرافة والرفق في الدعوة وعدم التقنيط :

بين - رحمه الله - معنى حديث النبي صلى الله عليه وآله وسلم : «إذا سمعت الرجل يقول هلك الناس فهو أهلكهم »<sup>(٢)</sup> بأنه روي بوجهين ثابتين:

الأول: فهو أهلكُهم برفع الكاف اسم تفضيل، والثاني بفتح الكاف (أهلكَهم) فعل ماضي الهلاك بمعنى الاستحالة إلى الفساد وذهاب حالة الصحة والاستقامة.

وقال: " فهلاك الناس فسادهم في أحوالهم بفساد عقائدهم وأخلاقهم وأعمالهم وذلك عنوان ذهابهم واضمحلالهم وأهلكهم على الوجه الأول أشدهم هلاكاً ،وعلى الوجه الثاني أوقعهم في الهلاك"<sup>(٢)</sup>

ثم تابع قائلاً: " وعلى الوجه الثاني: على مرشدي المسلمين أن

- (۱)کتاب آثار ابن بادیس ۱۱۵/۱.
- (٢) أخرجه الإمام مسلم في صحيحه ، كتاب / البر ، باب / النهي عن قول هلك الناس ، ط (
   الأولى ، عام ١٤١٩هـ ، الناشر دار السلام الرياض ] رقم الحديث ٢٦٢٢.
  - (۲) ڪتاب آثار ابن باديس ۲ / ۱٦۵ .



يعاينوا أدواءهم بالعلاجات النافعة ويشخصوها لهم عند الحاجة بالعبارات الرقيقة المؤثرة في رفق وهوادة مجتنبين كل ما فيه تقنيط أو تثبيط وأن يعرفوهم بأنهم – وان ساءت نواح من أحوالهم – فهناك نواح ما تزال صالحة وهناك علاجات من الإسلام قريبة ناجعة وأن يعرفوا ما فيهم من فضائل ومالهم من مجد وما لهم بهذا الإسلام من قدر وعز؛ ليثيروا فيهم النخوة ويبعشوهم على العمل الخير وإذا ذكروا لهم سيئاتهم ذكروا لهم قررب سبيل إلى النجاة منها بالإقلاع عنها فيسرعون بالتوبة والإنابة <sup>(()</sup>.

وقرر أهمية هذا المسلك في الدعوة والإصلاح بقوله: "هذا الحديث أصل عظيم في التربية المبنية على علم النفس البشرية، فإن النفوس عندما تشعر بحرمتها وقدرتها على الكمال تتبعث بقوة ورغبة وعزيمة لنيل المطلوب، وعندما تشعر بحقارتها وعجزها تقعد عن العمل وترجع إلى أحط دركات السقوط فجاء هذا الحديث الشريف يحذر من تحقير الناس وتقنيطهم وذلك يقتضي أن المطلوب هو احترامهم وتنشيطهم، وهذا الأصل العظيم الذي دل عليه هذا الحديث الشريف يحتاج إليه كل مرب سواء أكان مربياً للصغار أم للكبار وللأفراد أم للأمم، إذ التحقير والتقنيط وقطع حبل الرجاء قتل لنفوس الأفراد والجماعات وذلك ضد التربية والاحترام والتشيط وبعث الموب الأفراد

- (۱) ڪتاب آثار ابن باديس ۲ / ۱٦٥ .
  - (۲) کتاب آثار ابن بادیس ۲/۱٦۵ .



سابعاً – تقريره أهمية تجنب الداعي إلى الله والمناظر في الحق ذكر عيوب المدعو:

ومن أساليب الداعية المرعية تجنب إعلان عيوب المدعو حيث قال: "على الداعي إلى الله والمناظر في العلم أن يقصد إحقاق الحق وإبطال الباطل وإقناع الخصم بالحق وجلبه إليه، فيقتصر من كل حديثه على ما يحصل له ذلك، ويتجنب ذكر العيوب و المثالب- ولو كانت هناك عيوب ومثالب- اقتداءً بهذا الأدب القرآني النبوي في التجاوز مما في القوم عن كثير.

وفي ذكر العيوب والمثالب خروج عن القصد ، وبعد عن الأدب ، وتعد عن الخصم وإبعاد له وتنفير عن الاستماع و القبول وهما المقصود من الدعوة والمناظرة" <sup>(۱)</sup>

سابعاً — تقريره أهمية اقتداء الخطباء بطريقة الخطاب القرآني:

قال - رحمه الله - في هذا الصدد: "انظر إلى الحكمة في تنزيل القرآن الكريم، كيف تنزل آياته على حسب الوقائع، أليس في هذا قدوة صالحة لأئمة الجُمَع وخطبائها في توخيهم بخطبهم الوقائع النازلة، وتطبيقهم خطبهم على مقتضى الحال؟ بلى والله، بلى والله"".

وفي موضع آخر استعرض حال الخطباء الذين لم يسلكوا منهج القرآن الكريم بقوله: "أكثر الخطباء في الجمعات اليوم في قطرنا

(۱) کتاب آثار ابن بادیس ۱٦٦/۱ .

(۲) ڪتاب آثار ابن باديس ۲۵۸/۱.



يخطبون الناس بخطب معقدة مسجعة طويلة من مخلفات الماضي، لا يراعى فيها شيءٌ من أوحال الحاضر وأمراض السامعين، تُلقى بترنُّم وتلحين، أو غمغمة وتمطيط، ثم كثيرا ما تُختم بالأحاديث المنكرات، أو الموضوعات ".

ثم قال: هذه حالة بدعية في شعيرة من أعظم الشعائر الإسلامية سدَّ بها أهلها باباً عظيماً من الخير فتحه الإسلام، وعطَّلوا بها الوعظ والإرشاد، وهو ركن عظيم من أركان الإسلام. فحذار أيها المؤمن من أن تكون مثلهم إذا وقفتَ خطيباً في الناس، وحذار من أن تترك طريقة القرآن والمواعظ النبوية إلى ما أحدثه المحدثون" <sup>(۱)</sup>

<sup>(</sup>۱) کتاب آثار ابن بادیس ۱۸۸/۱ .



## المبحث الثالث

تقريرات ابن باديس المتعلقة بالدعوات الإصلاحية في العالم الإسلامي

كان للشيخ عبدالحميد - رحمه الله - تقريرات حول الدعوات الإصلاحية في العالم الإسلامي في زمنه وإشارات دعوية في كيفية معرفة الصحيح منها باعتبار منهجها ، ويمكن استعراض أبرز تقريراته في هذا الاتجاه من خلال ما يلي:

أولاً - تقريره أن القرآن الكريم هو الحكم العدل والقول الفصل بين الدعوات:

لقد عانى العالم الإسلامي في تلك الحقبة من طوائف وأحزاب تدعي سلامة المنهج وتطعن في غيرها، مما أوقع بعض المنتسبين للدعوة في حيرة، ولذا بين الشيخ أن القرآن الكريم هو المعيار في بيان أصالة مناهج تلك الدعوات فقال: "في العالم الإسلامي كله اليوم طائفتان من المؤمنين تتنازعان خطة الهداية والنذارة والتذكير، ولكل منهما في سلوكها للقيام بتلك الخطة سبيل، وكل منهما تدعي أنها هي التي على الصواب، وأنها الأحق والأولى بنفع العباد، فرأينا أن نطبق فصل الفرقان عليهما <sup>(۱)</sup> وننظر كيف يفرق ما بينهما وبين المصيبة من المخطئة منهما، وفي ضمن ذلك تحاكمهما إليه وفصل النزاع بينهما بحكمه، وإنما اخترناهما للتطبيق والتمثيل لخطر الخطة التي تنازعا

(١) أي حكم القرآن ويشير كنموذج إلى من يدعون الناس لأحزاب وأوراد من وضعهم لا مما ثبت في الدليل إلا قليلاً مما يدعون ، وفي المقابل من يدعون الناس بالقرآن ويحثون على التمسك به ويدعون إلى الأذكار الثابتة في السنة.



المصيب بها ، ولأن الهداية والنذارة والتذكير أمور لها أنزل القرآن فتنازعهما عليها تنازع عليه "<sup>(۱)</sup>

ثانياً – تقريره أهمية وزن أقوال الدعاة بميزان الكتاب والسنة وعلماء السلف:

قرر - رحمه الله - في هذا الصدد أن الدعاة والعلماء يجب أن توزن أقوالهم بميزان الكتاب والسنة فما وافق يقبل، وإلا فيرد حيث قال: "الشيوخ المتقدمون - رحمهم الله - كانوا في مجموعهم أهل علم وصلاح، علموا الناس وذكروهم، وماتوا ولم يتركوا شيئاً، فرحمهم الله وجازاهم الله خيراً، لا نذكرهم إلا بوزن ما جاءنا عنهم من الأقوال والأعمال والأحوال بميزان الكتاب والسنة، فما وافق قبلناه وما خالف طرحناه " (٢)

ثم استعرض - رحمه الله - وصايا عدد من العلماء القاضية بذلك فقال: "ونحن في ذلك موافقون لوصاية أكبر الشيوخ الزهاد المتقدمين الإمام الجنيد - رحمه الله - لما قال: أَمْرُنًا هذا مُقَيَّدً بالكتاب والسنة "ولوصاية كبير من أشهر المتأخرين الشيخ التيجاني بالكتاب والسنة "ولوصاية كبير من أشهر المتأخرين الشيخ على - رحمه الله تعالى - لما قال: "اعرضوا ما جاءكم عني على الكتاب والسنة فما وافق فاقبلوه و ما خالف فاضربوا به عرض الحائط ، وقد قال إمام الأئمة ونجم السنة مالك بن أنس - رحمة الله عليه - : كل أحد يؤخذ من قوله ويرد إلا صاحب هذا القبر

(١) أي على القرآن الكريم ينظر : كتاب آثار ابن باديس ١/ ٣٨٠

(٢) الشهاب العدد : ٩٩ ذي الحجة ١٣٤٥هـ.



يعني النبي ﷺ " (').

وقارَنَ الشيخ في هذا السياق بين هذا الأصل عند السلف وبين الواقع في عصره فقال: " أما شيوخ اليوم فإنهم أعرضوا عن العلم وأقبلوا على كتب منسوبة إلى المتقدمين، متمسكين بكل ما فيها من غث وسمين، ودعوا إلى طرقهم المتعددة المتشعبة كل يرى طريقته على الحق وغيرها على الباطل، فأحدثوا العداوة والفرقة بين المسلمين، وأنسوهم الوحدة الإسلامية التي تجمعهم " <sup>(٢)</sup>.

ثم وجّه الدعوة إلى العلماء والدعاة ليلتزموا هذا المنهج بوزن الأقوال بميزان الكتاب والسنة فقال: " فلهذا ندعوهم بدعاية الله إلى كتاب الله وسنة رسول الله وما كان عليه السلف.. ويقول : "فارجعوا إلى اسم الإسلام الذي يجمعنا ، وطريقه الوحيد المستقيم الذي كان عليه محمد وأصحابه والصالحون أسلافنا ، وكتابه النور والتذكرة والتبصرة الذي نجتمع عليه ونتفق على الاهتداء به ويطمئن قلب كل مؤمن إليه.

ويختم حديثه بتلطف في الخطاب للدعاة ممن انحرف مسلكهم عن ما سبق بقوله: "هذه دعوتنا لإخواننا هؤلاء الذين اتخذوا دينهم لعباً، وذهبوا فيه طرائق قدداً، ونحن لا نضمر لأحد المسلمين بغضاً ولا حقداً، بل لا ننطوي لهم إلا على الحب والشفقة والإخلاص "<sup>(7)</sup>

ثالثاً – تقريره الفرق بين الدعوة إلى التحزب المنوع والدعوة

- (١) الشهاب العدد : ٩٩ ذي الحجة ١٣٤٥هـ.
- (٢) الشهاب العدد : ٩٩ ذي الحجة ١٣٤٥هـ.
- (٣) الشهاب العدد : ٩٩ ذي الحجة ١٣٤٥هـ.



إلى التعاون المشروع :

المقصود بالتحزب هو عقد الولاء والبراء في جماعة ما <sup>(1)</sup>، وقد كتب الشيخ ابن باديس - رحمه الله تعالى - في هذا مقرراً أن الدعوة إلى التحزب هو دعوى الجاهلية ، مبيناً الفرق بين هذا النوع من الدعوة وبين الدعوة الإسلامية الأصيلة فقال: "كل من سعى إلى تحصيل شيء مستعيناً بذوي عصبية له لنسبة جنس ، أو قبيلة أو بلد أو شيخ أو حرفة أو فكرة غير ناظر إلى أنه على حق أو على باطل ، فقد دعا بدعوى الجاهلية ، وكل من أجابه فقد شاركه في دعواه.

أما من عرف الحق وتيقن من نفسه الصدق في طلبه واستعان على تحصيله بمن تربطهم به روابط خاصة ، ولا يأبى أن يعينه عليه من لم يكن من جماعته لأن قصده إلى تحصيل الحق بإعانة أي كان ، فهذا لا يكون دعا بدعوى الجاهلية بل دعوى إسلامية لأنها لا تخرج عن التعاون على الحق وهو من التعاون على البر والتقوى " <sup>(7)</sup>

وقال بعدها مبيناً أهمية الحذر من الدعوات إلى العصبية أو الحزيية التي كانت سائدة في عصره:" ليحذر المسلم من كل كلمة مفرقة، من كل ما يثير عصبية للباطل، وحمية جاهلية لا يدعو بها ولا يجيب من دعا إليها، فإن بلاءً كثيراً حَلَّ بنا وفتنة كبيرة أصابتنا من تلك الكلمات المفرقة. ولتكن دعوته إذا دعا بالكلمات الجامعة التي تشعر بالأخوة العامة، وتبعث على القيام بالواجب بأيد متشابكة

(۲) کتاب آثار ابن بادیس ۲/ ۹۳.

 <sup>(</sup>۱) للتوسع ينظر : حكم الانتماء للفرق و الأحزاب و الجماعات الإسلامية الشيخ بكر أبو زيد
 رحمه الله - .



وقلوب متحدة ، حتى إذا دعا جماعة خاصة يعلم منها نفعاً خاصاً في مكان خاص فليكن بما يفهم أنه إلى الحق دعاهم وعلى القيام به استعان بهم دون إباية من انضمام كل من ينضم إليهم " <sup>(۱)</sup>.

رابعاً - تقريره سلامة منهج عدد من الدعوات الإصلاحية في العالم الإسلامي:

ثمة دعوات إصلاحية في العالم الإسلامي آنذاك، وتلك الدعوات منها ما كان يقوم على أسس صحيحة ومنها غير ذلك، ومما رصده الشيخ عبد الحميد في هذا الجانب عدداً من الدعوات الإصلاحية التي قامت على منهج سديد مبني على الكتاب والسنة <sup>(٢)</sup> وذلك من خلال التقرير الضمني أو الصريح بسلامة المنهج الذي قامت عليه تلك الدعوات هنا وهناك في العالم الإسلامي وأنها تلتقي مع بعض نظراً لوحدة المصدر التشريعي ومن ذلك:

الدعوة الإصلاحية في الجزائر:

نبّه الشيخ - رحمه الله - إلى أهمية ما قام به مذكراً به تجاه دعوته الأجيال فقال عن الدعوة الإصلاحية في الجزائر التي أشرت جمعية العلماء المسلمين: "لم تقم في أمة إسلامية هيئة علمية

<sup>(</sup>۱) ڪتاب آثار ابن باديس ۲/ ۹٤.

<sup>(</sup>٢) وقال وله مقولات عدة في أهمية أن يقوم الإصلاح في العالم الإسلامي على الكتاب والسنة منها قوله : فأخذت صيحات الإصلاح ترتضع في جوانب العالم الإسلامي في جميع جهات المعمورة تدعو الناس إلى معالجة أدوائهم بقطع أسبابها واجتثاث أصلها وما ذاك إلا بالرجوع إلى ما كان عليه محمد صلى الله عليه وآله وسلم وما مضت عليه القرون الثلاثة المشهود لها منه بالخير في الإسلام ، قد حفظ الله علينا ذلك بما إن تمسيكنا به لن نضل أبداً - كما في الحديث الصحيح - الكتاب والسنة ، وذلك هو الإسلام الصحيح الذي أنقذ الله به العالم أولا ولا نجاة للعالم مما هو فيه اليوم إلا إذا أنقذه الله به ثانيا "كتاب آثار ابن باديس ١٢٥/١.



منظمة تعلن الدعوة إعلاناً عاماً وتصمد للمقاومة ، غير مبالية بما يؤيد البدع والضلالات من سلطان ديني وسلطان دنيوي ؛ غير الأمة الجزائرية <sup>(۱)</sup> ، فكان من علمائها الأحرار المستقلين الذين لا يعيشون على الوظيفة أولئك الذين نهضوا بالدعوة الإصلاحية منذ بضع عشرة سنة وجاهدوا فيها لله وصابروا وأسسوا لها أعظم مؤسسة دينية ؛ جمعية العلماء المسلمين الجزائريين حتى أصبحت الدعوة الإصلاحية والفضل لله والحمد لله ثابتة الأركان مشيدة البنيان باسقة الأفنان دانية الثمار ، وارفة الظلال ، لا على الجزائر وحدها بل على الشمال الأفريقى كله<sup>"(۱)</sup>

## ب- الدعوة الإصلاحية في مصر:

إن سعة الأفق التي اتسم بها ابن باديس وقدرته على التواصل مع الدعوات الإصلاحية وسبر أحوالها ورجالها جعله يميز الدعوات الإصلاحية من غيرها من حيث سلامة مسلكها وأصالة منهجها ولهذا يقرر في مواضع من آثاره العلمية الدعوة الإصلاحية في مصر فقال مؤيداً ومبيناً الداعي لها: " أول من نادي بالإصلاح الديني علما وعملا نداء سمعه العالم الإسلامي كله في عصرنا هذا هو الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده، وأول من قام بخدمته بنشرها إسلامية عالمية هو

(٢) كتاب آثار ابن باديس ٦٦/٣. وللشيخ محمد البشير الإبراهيمي نائب ابن باديس برقية إلى الملك سعود - رحمه الله - في يناير ١٩٥٥م يؤكد له على سلفية الدعوة الإصلاحية في الجزائر، انظر: آثار البشير الإبراهيمي ٥١/٥.

<sup>(</sup>١) كتاب أثار ابن باديس ٢/ ٩٤. وحديثه معنياً بالمنظمات والجمعيات ، وليس دعوات الإصلاح التي قام بها علماءً أفرادً فليتنبه لذلك.



تلميذه حجة الإسلام السيد محمد رشيد رضا صاحب المنار <sup>(۱)</sup> رحمهما الله وجازهما عن الإسلام والمسلمين خيراً ما جازى به المجددين لهذا الدين " <sup>(۲)</sup>

ويتابع أهمية انبثاق الدعوة الإصلاحية من مصر رغم ما يحيط بها من أمور تعيق انطلاقتها وأن ذلك من حكمة الله تعالى فقال:" ومن عدل الله وحكمته أن كان مبعث هذه الدعوة الإصلاحية هو مصر التي هي مبعث أكثر البدع والضلالات الاعتيادية والعلمية من يوم انتصبت فيها دولة الفاطميين فرسخت فيها البدع الطرقية وغير الطرقية ، والطرق حيثما كانت فهي تكأة وملجأ البدع والخرافات وصارت الخطة الطرقية من الخطط الإسلامية في الحكومات المصرية الستي تحميها وتؤيدها فصارت البدع والضلالات رسمية في نظر المسلمين وغير المسلمين "<sup>(٢)</sup>

ومن جانب آخر بَيَّنَ أن حال الأزهر آنذاك أنه أَقَرَّ كثيراً من البدع بالسكوت فقال:" وجاء الأزهر وأهل الأزهر – إلا قليلاً – على دين الدولة وهوى العامة يقرون تلك البدع والضلالات بسكوتهم بل بمشاركتهم العلمية وتأييدهم الفعلي والقولي، وما ينتشر عنهم من كتب وتلاميذ. أما الجامعان اللذان يذكران مع الأزهر بشمالنا الإفريقي وهما ( الزيتونة ) بتونس و( القيروان ) بفاس فهما إلا قليلا.

- (1) ينظر : الشيخ رشيد رضا المصلح السلفي --- د. محمد بن عبدالله السلمان ، ط ( الأولى ، عام : ١٤١٤هـ الناشر : جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ].
  - (۲) ڪتاب آثار ابن باديس ٦٦/٣
  - (۳) ڪتاب آثار ابن باديس ٦٦/٣

19.



ثم أوضح أن كل هذه الأمور لم تستطع إطفاء شعلة الحق المتمثلة في الدعوة الإصلاحية التي انطلقت من مصر لأنها دعوة منبية على قوة الحق قائلاً: "جاءت الدعوة الإصلاحية ومصر والعالم الإسلامي على تلك الحال فاصطدمت بقوة ما كانت تثبت لها لولا قوة الحق والإيمان ومضي ثلث قرن أو يزيد والدعوة الإصلاحية تنتشر وتتقدم وتنتقد البدع والضلالات من أطرافها " <sup>(1)</sup>

ويتابع بأن الأزهر باعتبار ما له من مكانة في قلوب المسلمين يعد سكوته على البدع شبهة لبّس بها الشيطان كثيراً وأضل بها العوام وأَيَّدَ بها حزيه وشغّب بها على حزب الله، إلا أنه بين أن هذه الحال إلى زوال فقال: "وكنا على اليقين من أن الله سيزيل هذه الشبهة ويزيح هذه المحنة ويؤيد العلماء المصلحين في الأزهر <sup>(٢)</sup> فيصبح الأزهر حجة للمصلحين ومصدر هداية للمسلمين. وقد حقق الله الرجاء وأصبح الأزهر اليوم يؤلف من رجاله الرسميين لجاناً للقيام بالإصلاح الديني علماً وعملاً ومن ورائه الحكومة المصرية تؤيده وتسنده... " <sup>(٢)</sup>

ج- الدعوة الإصلاحية في تونس:

تعد تونس ضمن بـلاد الشـمال المغربي – مـن الـبلاد الـتي تُخـرُج العلماء والدعاة وحري ببلد كتونس أن تولـد فيـه دعوة إصـلاحية وهـو

 <sup>(</sup>۱) کتاب آثار ابن بادیس ۲۷/۳

<sup>(</sup>٢) يشير إلى جهود العلماء آنذاك وقد كان للشيخ رشيد رضا دور مهم في إصلاح الأزهر وقبله شيخه محمد عبده وتبعه من بعدهم علماء آخرون، ينظر للتوسع : المنار والأزهر – للشيخ رشيد رضا ، ط الأولى ، عام : ١٣٥٣هـ. تساول فيه مقدمة عن ماضي الأزهر وحاضره ومستقبله ومشيخة الأزهر ، ومآخذه على الأزهر آنذاك.

<sup>(</sup>٣) کتاب آثار ابن بادیس ۲۷/۳ .



ما تحقق آنذاك فقال في هذا الشأن:

"كانت أول دعوة للإصلاح الإسلامي أعلنت في هذا الشمال الإفريقي على لسان الصحافة هي دعوتنا منذ بضع عشرة سنة في جريدة (المنتقد) الشهيدة وفي خلَفها (الشهاب) وما كان ينتظر من جامع الزيتونة المعمور <sup>(1)</sup> في جلاله وثقل تقاليده ؛ أن يخف لتأييد تلك الدعوة فكنا نعذره بالسكوت حيناً، ونأمل أن يأتي يوم يأبى عليه الحق فيه إلا أن يقول كلمته ويرفع صوته فيدوي له هذا الشمال، وكنا نستعجل هذا الفينة بما نلوح ونصرح به من عتب واستنجاد حتى جاء هذا العام المبارك فجاءت (المجلة الزيتونية ) تعلن الإصلاح وتحمل رايته وتدعو إليه باسم جامع الزيتونة المعمور فكان فوزاً مبيناً للإصلاح والمصلحين، ونصراً عظيماً للإسلام والمسلمين"

وتابع بقوله: "وقد صُدِّر العدد الأول بمقال الافتتاح بقلم رئيس التحرير الأستاذ محمد المختار ابن محمود ، وخطاب لصاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر شيخ الجامع ، وخطاب للأستاذ محمد الشاذلي بن القاضي صاحب المجلة وكلها صريحة فيما ذكرناه من تقدم جامع الزيتونة والمجلة الزيتونية لميدان الإصلاح الإسلامي العام وها نحن ننقل فيما يلي درراً منها نحلّى بها جيد هذا المقال" <sup>(7)</sup>

<sup>(</sup>۱) ومقره تونس كما هو معلوم

<sup>(</sup>۲) ڪتاب آثار ابن باديس ۳ /۱۲٦

<sup>(</sup>٣) وذكر جزء من مقاله بقوله : قال الأستاذ رئيس التحرير : " ونحن إذا تأملنا حالة المسلمين في هذا العصر من كل قطر ومصر وجدناهم قد نبذوا تماليم الإسلام ظهرياً وتجافوا عنه كبراً وعتياً هسوق المفاسد والضللات في رواج وظلام الشرك يوشك أن لا يكون له انبلاج فكان لزاماً على علماء الدين في جميع النواحي أن يشمروا عن ساعد الجد



ثم قال:" نحن نسجل بغاية السرور والغبطة ومع صادق الرجاء وعظيم الأمل هذه التصريحات الجليلة التي لا تصدر إلا من قلوب أُفعمت بالخير، ونفوس تشعر بالواجب، وهمم تريد النهوض بإرث النبوة والرسالة من إنقاذ الخلق وهدايتهم إلى الصراط المستقيم " <sup>(۱)</sup> د – الدعوة الإصلاحية في السعودية:

حديث ابن باديس عن الدعوة الإصلاحية في الجزيرة العربية استفاض وتكرر في مناسبات عدة إلا أنه يمكن القول بأن ابن باديس عندما يتحدث عن دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب الإصلاحية مدافعاً عنها مما ألحق بها من التشويه يكون لحديثه طابع خاص فكان مما قال حين سئل عنها: "قام الشيخ محمد بن عبد الوهاب بدعوة دينية، فتبعه عليها قوم فلقبوا ب: " الوهابيين ". لم يدع إلى مذهب مستقل في الفقه ؛ فإن أتباعه النجديين كانوا قبله ولا زالوا إلى الآن بعده حنبليين ؛ يدرسون الفقه في كتب الحنابلة، ولم يدع إلى مذهب مستقل في العقائد ؛ فإن أتباعه النجديو الحنابلة، ولم يدع إلى مذهب مستقل في العقائد ؛ فإن أتباعه عليها ولا زالوا إلى الآن الآن بعده حنبليين ؛ يدرسون الفقه في كتب الحنابلة، ولم يدع إلى منهب مستقل في العقائد ؛ فإن أتباعه كانوا قبله ولا زالوا إلى الآن مذهب مستقل من العقائد ؛ فإن أتباعه مانوا قبله ولا زالوا إلى الآن

وينفقوا كل ما لديهم من مال وجاه وكد ويرفعوا أصواتهم بإرشاد الناس من جميع الأجناس حتى يملأ صوتهم الفضاء ويصل إلى عنان السماء فينفذ إلي قلوب أعمتها الضلالة وأتت عليها الجهالة وبذلك يتميز السبيل القصد عن الجائرات من السبل وما تكون للناس على الله حجة بعد الرسل ويصرع الباطل وإن شاع ويظهر الحق وتعلو كلمة الله في جميع البقاع ".انظر : كتاب آثار ابن باديس ٣ /١٢٦

(۱) ڪتاب آثار ابن باديس ۲ /۱۲٦



السلف، ولا يكفرون بالكبيرة، ويثبتون الكرامة ". (''

ويقرّر بعد ذلك غاية الدعوة الإصلاحية في الجزيرة العربية فقال: "وإنما كانت غاية دعوة ابن عبد الوهاب تطهير الدين من كل ما أحدث فيه المحدثون من البدع، في الأقوال والأعمال والعقائد، والرجوع بالمسلمين إلى الصراط السوي من دينهم القويم بعد انحرافهم الكثير، وزيغهم المبين " <sup>(٢)</sup>.

ثم تحدّث عن جانب البيئة التي ولدت فيها تلك الدعوة وأنها بيئة ليس من السهل أن تنبثق منها بقوله: "لم تكن هذه الغاية التي رمى إليها<sup>(٢)</sup> بالقريبة المنال ولا السهلة السبل، فإن البدع والخرافات باضت وفرخت في العقول، وانتشرت في سائر الطوائف وجميع الطبقات على تعاقب الأجيال في العصور الطوال ؛ يشب عليها الصغير، ويشيب عليها الكبير، أقام لها إبليس من جنده من الجن والإنس أعواناً وأنصاراً، وحراساً كباراً من زنادقة منافقين، ومعمَّمين جامدين محرفين، ومتصوفة جاهلين، وخطباء وضاًعين" <sup>(٤)</sup>

ويؤكد على وحدة الغاية في الدعوة الإصلاحية من قبل وبعد فقال: " فما كانت - وهذا الرسوخ رسوخها، وهذه المنعة منعتها -لتقوى على فعلها طائفة واحدة ك " الوهابيين " في مدة قليلة، ولو أعدَّت ما شاءت من العدة، وارتكبت ما استطاعت من الشدة "، إلى

- (۱) کتاب آثار ابن بادیس ۵ / ۳۲ ۳۲
- (٢) كتاب آثار ابن باديس ٥ / ٣٢ ٣٢ وقال في موضع آخر ما يشبهه انظر ٢٣٦/٤
  - (٣) أي الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله -
    - (٤) کتاب آثار ابن بادیس ٥ / ۳۲ ۳۲



أن قـال: " إن الغايـة الـتي رمـى إليهـا ابـن عبـد الوهـاب، وسـعى إليهـا أتباعـه، هـي الـتي لا زال يسـعى إليهـا الأئمـة المجـددون، والعلمـاء المصلحون في جميع الأزمان " <sup>(۱)</sup>.

ويلمح أخيراً إلى أن بعض ما نسب إليهم لا يدل على كل الدعوة بالضرورة وإنما هي أخطاء أفراد من الجهلة لا تمثل جل الدعوة حيث قال: " إن الوهابيين ليسوا بمبتدعين لا في الفقه ولا في العقائد، ولا فيما دعوا إليه من الإصلاح، وإنما تنكر عليهم الشدة والتسرع في نشر الدعوة وما فعليه جهالهم " (٢). كما قرر - رحميه الله -تقريرات دقيقة حول الدعوة الإصلاحية في الجزيرة العربية إبان ردوده على بعض خصوم الدعوة الإصلاحية بالجزائر إذا قال مبرئا الدعوة في الجزيرة العربية بأنها تنشر الكتاب والسنة وما كان عليه السلف الصالح فقال : " ثم يرمى الجمعية (" بأنها تنشر المذهب الوهابي، أفتعد الدعوة إلى الكتاب والسنة وما كان عليه سلف الأمة وطرح البدع والضلالات واجتناب المرديات والمهلكات ؛ نشراً للوهابية ١١٤، أم نشير العلم والتهذيب وحرية الضمير وإجلال العقل واستعمال الفكر واستخدام الجوارح ؛ نشراً للوهابية ؟ {١، إذاً فالعالم المتمدن كله وهابي! فأئمة الإسلام كلهم وهابيون ! ما ضربًا إذا دعونًا إلى ما دعا إليه جميع أئمة الإسلام وقام عليه نظام التمدن في الأمم إن سمانا

- (۱) کتاب آثار ابن بادیس ۵ / ۳۲ ۳۳
- (٢) كتاب آثار ابن باديس ٥ / ٣٢ ٣٣ وهذا رأيه فيما بلغه علمه وبعض المحققين لا يوافق عليه لاعتبارات عدة.
  - (٣) يقصد جمعية العلماء المسلمين في الجزائر وكان أول رئيس لها



الجاهلون المتحاملون بما يشاءون، فنحن - إن شاء الله - فوق ما يظنون، والله وراء ما يكيد الظالمون ". <sup>(1)</sup>

وية موضع آخر يقرر الشيخ أن علاقته بالدعوة هي علاقة مبادئ وليست التقاء أتباع أو اقتناء كتاب، فقال في مقال منشور: " وأصبحت الجماعة الداعية إلى الله يدعون من الداعين إلى أنفسهم " الوهابيين "، ولا والله ما كنت أملك يومئذ كتاباً واحداً لابن عبد الوهاب، ولا أعرف من ترجمة حياته إلا القليل، ووالله ما اشتريت كتاباً من كتبه إلى اليوم، وإنما هي أفيكات قوم يهرفون بما لا يعرفون، ويحاولون من إطفاء نور الله ما لا يستطيعون وسنعرض عنهم اليوم وهم يدعوننا "وهابيين".

كما أعرضنا عنهم بالأمس وهم يدعوننا "عبداويين "<sup>(٢)</sup> ، ولنا أسوة بمواقف أمثالنا مع أمثالهم من الماضين ".<sup>(٦)</sup> وبهذا يتضح أن الشيخ عبدالحميد - رحمه الله - تناول أبرز الدعوات الإصلاحية في العالم الإسلامي في عصره والتي كانت تتسم بأنها على المنهج النبوي الرشيد المستند إلى البصيرة.

- (١) ينظر : العدد ٣ من جريدة " الصراط السوي " ( ٥ جمادى الثانية ١٣٥٢ هـ / ٥ سبتمبر ١٩٣٣ م ، ص ٤ ، وكتاب آثار ابن باديس ٢٩١/٣
  - (٢) نسبة إلى الشيخ محمد عبده رحمه الله.
- (٣) ينظر : ( العدد ٣ ) من جريدة " السنة النبوية " ( ٢٩ ذي الحجة ١٣٥١ هـ / ٤ أبريل ١٩٣٣ م
   ، ص ١ ) وكتاب آثار ابن باديس ٢٨/٣.



الغاتمسة

وبعد فهذه الدراسة التي تناولت تقريرات الشيخ عبدالحميد بن باديس - رحمه الله - أسفرت عن عدة نتائج أجملها في الآتي:

**أولاً** – الشيخ عبد الحميد بن باديس - رحمه الله - له عناية كبيرة بالدعوة من حيث التأصيل الشرعي، وهو ما تسوّدت به صفحات هذه الدراسة التي استهدفت إبراز هذا الجانب، إضافة إلى جانب الدعوة العملية الذي اشتهر به ودُوِّنت فيه رسائل وكتابات.

ثانياً – تقريرات الشيخ عبد الحميد في الدعوة ليست محدّدة في جانب وإنما فيها شمول وتنوع لموضوعات علم الدعوة وأصولها فأشارت الدراسة لجوانب من تلك التقريرات وهي في جانب منهج الدعوة ، وجانب الداعية وما يتصل به من كيفيات وأساليب، وجانب واقع الدعوات الإصلاحية في العالم الإسلامي، وهي ليست حصراً لكل تقريراته، وإنما يمكن القول بأن ما سواها لا يبعد عن هذه المحاور إجمالاً بل ينغمر في بحرها.

ثالثاً – مسلك الشيخ في كل تقريراته الدعوية مسلك علمي ومنهجي فيه اتباع واضح وجلي للكتاب والسنة وسلف الأمة، وهو ما يثبت أصالة منهج الدعوة الذي بنى عليه ابن باديس دعوته وما تفرَّع عنها من جهود مباركة.

رابعا – سعة أفق الشيخ الدعوي من خلال عنايته بالدعوات الإصلاحية في العالم الإسلامي في عصره وقدرته على تشخيص واقعها آنذاك بدقة، وهو محل إعجاب لمن عرف كيف كان حال ذلك العصر.



خامساً – دعوته الإصلاحية هي امتداد لدعوة السلف الصالح القائمة على منهج الكتاب والسنة وهي بذلك تلتقي مع بقية الدعوات الإصلاحية في العالم الإسلامي، ومنها دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - التقاء مبادئ وأصول - كما قرَّره -ومَرَدُّ ذلك إلى وحدة المصدر، وله موقف منصف تجاه دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب معلن، رحم الله الجميع.

ومن خلال ما سبق يمكن القول بأن الشيخ ابن باديس - رحمه الله - علم بارز من أعلام الدعوة في عالمنا الإسلامي في الشقين النظري والتطبيقي، وثمرة جهاده الدعوي في ذينك الأمرين ؛ بادية على محيا الجزائر والشمال الإفريقي إلى اليوم.

وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين



## ثبت المصادر والمراجع

- ١- آشار الإمام محمد البشير الإبراهيمي -- جمع د. أحمد طالب
   الإبراهيمي [ الأولى، عام:١٩٧٧م ، الناشر: دار الغرب الإسلامي
   -- بيروت]
- ٢- الأعلام خير الدين الزركلي، ط [ الحادية عشرة، عام:
   ١٩٩٥م، الناشر: دار العلم للملايين بيروت ] .
- ٣- إمام الجزائر د. عبد القادر فضيل ومحمد الصالح رمضان،
   دار الأمة بدون تاريخ طبع.
- ٤٠٨ الجامع الصحيح للإمام الترمذي، طا الأولى، عام: ٤٠٨ هـ.
   الناشر: دار الكتب العلمية بيروتا.
- ٥- الحركة الإصلاحية في الفكر الإسلامي المعاصر محمد
   طهاري، ط الأولى، عام ١٩٩٩ م الناشر: دار الأمة].
- ٦- الحسبة تعريفها ومشروعيتها ووجوبها لأستاذنا أ. د فضل إلهي،
   ط ( الثانية، عام: ١٤١٣هـ الناشر:إدارة ترجمان الإسلام باكستان]
- ٧- الدعوة وأخلاق الدعاة الشيخ ابن باز، ط [ الأولى، عام:١٤٢٧هـ،
   ١٤ الناشر: الجمعية السعودية للدراسات الدعوية الرياض]
- ٨- الرد النفيس على الطاعن في العلامة ابن باديس- للشيخ محمد
   حاج عيسى الجزائري، ط الأولى الناشر: دار الإمام مالك الجزائر.
- ٩- زاد المعاد في هدي خير العباد، ط [ الثالثة، عام ١٤٢٣ه. ، الناشر: مؤسسة الرسالة - بيروت].



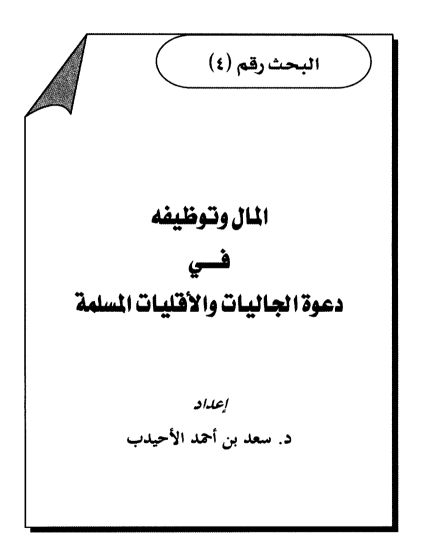
- ١٠- زهر البساتين من مواقف العلماء والريانيين سيد حسين
   العفاني، طا الأولى، الناشر: دار العفاني القاهرة ا.
- ١١ سنن الإمام أبي داود، ط ( الأولى، عام:١٣٩٤هـ، الناشر: دار الحديث \_ سوريا]. تحقيق الشيخ: الشيخ عزة دعاس
- ١٢- الشيخ رشيد رضا المصلح السلفي د. محمد بن عبدالله
   السلمان، ط الأولى عام ١٤١٤هـ الناشر جامعة الإمام محمد بن
   سعود الإسلامية].
- ١٣- صحيح الإمام مسلم، ط [ الأولى، عام:١٤١٩هـ، الناشر:دار السلام الرياض].
- ١٤- صحيح الجامع الصغير وزيادته العلامة الألباني، ط [ الثالثة عام: ١٤٠٨هـ، الناشر: المكتب الإسلامي - بيروت].
- ١٥ عبد الحميد بن باديس العالم الرياني والزعيم السياسي د.
   مازن مطبقانى، طا الأولى عام ١٤١٠هـ، الناشر: دار القلم دمشقا
- ١٦ عبد الحميد بن باديس وجهوده التربوية مصطفى محمد
   حميداتو، طا الأولى عام: ١٤١٨هـ، كتاب الأمة الدوحة]
- ١٧- عبد الحميد بن باديس: رائد الحركة الإسلامية في الجزائر
   ١٨ المعاصرة محمد فتحي عثمان، طلا الأولى عام: ١٩٨٧م
   الناشر: دار القلم الكويتا
- ١٨- العقائد الإسلامية من الآيات القرآنية و الأحاديث النبوية برواية وتعليق تلميذه محمد الصلح رمضان، طلا الأولى، عام
   ١٤١٦هـ الناشر: دار الفتح الشارقة المالية.

۲.,



- ١٩ الفكر والثقافة المعاصرة في شمال أفريقيا أنور الجندي،
   طلا الأولى، عام: ١٣٨٥هـ الناشر: الدار القومية للطباعة والنشر القاهرة.
- ٢٠ كتاب آثار ابن باديس جمع د. عمار الطالبي، ط الرابعة ،
   عام: ٢٠٠٨ م، الناشر: دار الغرب الإسلامي تونس ]
- ٢١ مبادئ الأصول لابن باديس، طا الثانية، عام ١٩٨٨ م الناشر:
   ١٩٨٨ مالناشر:
   ١٨ؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر]. ت: د. عمار الطالبي
- ٢٢- المدخل إلى علم الدعوة محمد أبو الفتح البيانوني، طا
   الرابعة، عام: ١٤١٨هـ، الناشر: إدارة الشؤون الإسلامية قطرا.
- ٢٣- من أعلام الإصلاح في الجزائر محمد الحسن فضلاء، دار هومه بدون تاريخ طبع.
  - ٢٤ المنار والأزهر للشيخ رشيد رضا، ط الأولى، عام: ١٣٥٣هـ].









مُعَكَدُمْهُ

الثال وتوطيطه بقادعوة الجاليات والاهليات ال

د. سعد بن أحمد الأحا

الحمـد لله رب العـالمين، والصـلاة والسـلام علـى خـاتم الأنبيـاء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فإن الدعوة إلى الله تعالى من أعظم الطاعات التي يتقرب بها المسلم إلى ربه، ويستحق بها محبته وولايته، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَن دَعَا إِلَى اللَهِ وَعَمِلَ صَنلِحًا وَقَالَ إِنَنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (") ﴾ (")، وجعلها سبحانه وتعالى من أسباب خيرية الأمة، وتفضيلها على الأمم الأخرى، قسال تعالى: ﴿ كُمْتُمَ خَيْرَ أُمَةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُ وَنَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنصَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ) (").

ولا شك أن الدعوة إلى الله من ركائزها الأساسية المال، فهو عصبها ، ومن خلاله يتم الصرف على الدعوة في وجوه الخير والبر والإحسان والتأليف؛ فضلاً عن تذليل الصعاب التي تواجه الدعاة إلى الله في الميدان الدعوي.

وقد فرض الله تعالى الزكاة على كلّ مسلم ومسلمة بضوابطها المقررة شرعاً، وجعلها أحد أركان الإسلام، وقرينة الصلاة، قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكُوٰةَ ﴾ (").

ولا عجب أن نرى الشارع الحكيم يُرغُّب القادرين من الأمة على

(٢) سورة آل عمران، الآية: [١١١٠].

(٢) سورة البقرة، الآية: [٤٣].

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: [٣٣].

بذل الصدقات في وجوه الخير، ويعدهم بأنه مُخْلف لهم ما أنفقوا، مبارك لهم فيما أبقوا، قال تعالى: ﴿ وَمَآأَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ حَيْرُ ٱلزَّزِقِينَ (\*) ﴾ (\*).

ولما كان المال بهذه الأهمية ، كان لا بدّ للدعاة إلى الله من توظيف المال في الـدعوة الإسـلامية ، وانتشـارها ، وهـذا يحـتم عليهم التواصل مع أصحاب الأموال والثروات؛ لتهيئة ودعم العمل الدعوي.

وإن الناس اليوم على اختلاف أجناسهم، وألوانهم، ومشاربهم، أحوج ما يكونون إلى منْ يربطهم بخالقهم سبحانه وتعالى، ويبصّرهم بالدين، ويصون كرامتهم، ويضبط سلوكياتهم، ويأخذ بأيديهم إلى الخير، ويأتي في مقدمتهم الجاليات والأقليات المسلمة.

وأهم ما يراعى في دعوتهم غرس العقيدة الصحيحة في نفوسهم، فهو الأساس والمنطلق للدعوة، وتأليف القلوب على الدين؛ وفق منهجية واضحة، مع مراعاة فقه الأولويات، وتقدير المصلحة في تسخير المال دعوياً.

ولا شك أن إنفاق المال في هذا السبيل، له آثاره الإيجابية على الدعاة، من خلال تعزيز جهودهم، ورؤية ثمار دعوتهم في الدنيا؛ فضلاً عن تحصيل الأجر من الله تعالى في الآخرة، كما أنهم يزدادون نشاطاً، وهم يرون رسالتهم الدعوية تصل إلى أصقاع الأرض.

وجاء هذا البحث؛ للحديث عن المال وتوظيفه في دعوة الجاليات والأقليات المسلمة.

(١) سورة سبأ، الآية: [٣٩].

1.7



أسباب اختيار البحث:

١- ضرورة فهم المنهج الشرعي في إنفاق المال؛ خدمة للدين،
 والدعوة إليه.

٢- علاقة المال بالدعوة إلى الله؛ كوسيلة داعمة في رسم
 الخطط الدعوية وتطبيقاتها.

٣- حاجة الدعوة إلى المال؛ وأثر ذلك على الجاليات.

٤- وجود حملات مدعومة مالياً؛ تستهدف أبناء الأقليات المسلمة
 في عقيدتهم وأخلاقهم.

• 5,0 . . .

أهداف البحث:

١- بيان مشروعية إنفاق المال في الإسلام.
 ٢- معرفة مظاهر إنفاق المال في حياة السلف.
 ٣- بيان توظيف المال في دعوة الجاليات.

٤- بيان توظيف المال في دعوة الأقليات المسلمة.

التعريف بمصطلحات الدراسة:

أولاً: المال:

ي اللغة: تقول: مال الرجل يمال: إذا كثر ماله<sup>(')</sup>، ويمول مولاً، إذا صار ذا مال<sup>(')</sup>، وموّله قدم له ما يحتاج من مال<sup>('')</sup>. والمال ما ملكته

- (۱) انظر: مقاييس اللغة أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا ، تحقيق: عبدالسلام محمد هارون ، دار الجيل ،
   بيروت ، ط۲ ، ۱۱۲۰هـ ۱۹۹۹م ، ج٥ ص٣٨٥.
- (٢) انظر: لسان العرب محمد بن منظور ، تحقيق عبدالله علي الكبير وآخرين ، دار المعارف ، القاهرة ، بدون تاريخ ، ج١ ١ ص٦٣٦ ، ٦٢٥.
- (٣) انظر: المعجم الوسيط إبراهيم مصطفى وآخرون، تحقيق مجمع اللغة العربية بمصبر، دار الـدعوة،
   إستانبول، بدون تاريخ، ج٢ ص٨٩٢.

7.7



من كلّ شيء، وجمعه أموال<sup>(۱)</sup>.

وية الاصطلاح: يطلق على كل ما يباح نفعه، واقتناؤه مطلقاً<sup>(")</sup>. ثانياً: التوظيف: في اللغة: وظّف الشيء على نفسه، ووظفه توظيفاً ألزمها إيا<sup>م(")</sup> والمواظفة: الملازمة والمؤازرة<sup>(ئ)</sup>، ومنه المال؛ لتجهيز الجيش وفداء الأسرى<sup>(0)</sup>.

والمراد بالتوظيف هنا: تسخير المال في الدعوة إلى الله، بما يكفيها احتياجاتها، ومتطلباتها؛ للوصول بها إلى الآفاق. ثالثاً: الدعمة:

في اللغة: من الدعاء، ولها معانٍ متعددة، منها: النداء، والطلب، والحث، والسؤال، والاجتماع، والدعاية<sup>(1)</sup>، وكما تكون الدعوة إلى الخير، كذلك تكون إلى الشر، قال تعالى: ﴿ أُوْلَبَهِكَ يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِ وَٱللَّهُ يَدْعُوٓ إِلَى ٱلْجَنَّةِ وَٱلْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِعَ ﴾، وقال النبي ﷺ في عمار بن ياسر الله: (ويح عمار، تقتله الفئة الباغية، يدعوهم إلى الله، ويدعونه إلى

- (٣) انظر: المحكم والمحيط الأعظم أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، تحقيق: عبدالحميد.
  (٣) انظر: المحكم والمحيط الأعظم أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، تحقيق: عبدالحميد.
- (٤) انظـر: تـاج العـروس مـن جـواهر القـاموس محمـد مرتضـى الحسـيني الزبيـدي، تحقيـق: مجموعـة مـن
   المحققين، دار الهداية، ج٢٤ ص٤٦٥.
- (٥) انظر: تبيين الحقائق شرح كنيز الدقائق فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي، دار الكتب
   الإسلامية، القاهرة، ١٣١٢هـ، ج٤ ص١٦٥.

(٦) انظر: لسان العرب -- ابن منطور، ج١١ ص٦٣٦، ٦٢٥.

 <sup>(</sup>۱) انظـر: القـاموس المحيط - مجـد الـدين محمـد الفيروز آبـادي، بيروت، مؤسسـة الرسـالة، ١٤١٧هـ، ١٢ ص١٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح منتهى الإرادات المسمى دقائق أولي النهى لشرح المنتهى - منصور بن يونس بن إدريس البهوتي، عالم الكتب، بيروت، ط٢، ١٩٩٦م، ج٢ ص٧.



النار) ().

وية الاصطلاح: تدل الدعوة على معنيين: دين الإسلام، أو تبليغ الإسلام. الإسلام.

والمعنى الثاني هو المقصود ، أي: (تبليغ الإسلام للناس، وتعليمه إياهم، وتطبيقه في واقع الحياة)<sup>(٢)</sup>. رابعاً: الجاليات:

في اللغة: من جلا القوم عن أوطانهم يجلون وأجلوا: إذا خرجوا من بلد إلى بلد<sup>(٣)</sup>. والجالية: جماعة من الناس تعيش في وطن جديد غير وطنهم الأصلي<sup>(٤)</sup>.

وية الاصطلاح: هم (الذين جلوا عن أوطانهم، وهو عند إطلاقه في دار الإسلام ينصرف إلى أهل الذمة غالباً)<sup>(٥)</sup>. خامساً: الأقليات:

الأقليات في اللغة والاصطلاح:

في اللغة: جمع أقلية، من أصل مادة قلّل، وتدل على خلاف الكثرة<sup>(1)</sup>، ومن كانوا أقل من النصف<sup>(1)</sup>.

- (١) أخرجه البخاري في كتاب: الصلاة، باب: التعاون في بناء المسجد، رقم الحديث (٤٤٧)، ج١ ص٩٧.
- (٢) المدخل إلى علم الدعوة دراسة منهجية شاملة د. محمد أبو الفتح البيانوني، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ - ١٩٩١م، ص١٧.
  - (٣) انظر: لسان العرب ابن منظور، ج٤ ص١٤٩.
  - (٤) انظر: المجم الوسيط إبراهيم مصطفى وآخرون، ج١ ص١٣٢.
- (٥) دعوة غير المسلمين إلى الإسلام في مدينة الرياض دراسة ميدانية تقويمية عبدالله بن إبراهيم اللحيدان، رسالة دكتوراه، إشراف أ. د. مصطفى أبو سمك، قسم الدعوة والاحتساب، كلية الدعوة والإعلام، جامعة الإمام، الرياض ١٤١٧هـ، ص١٨٢.
- (٦) انظر: لسان العرب ابن منظور، ج١١ ص٥٦٣، المعجم الوسيط إبراهيم مصطفى وآخرون، ج٢ ص٥٥٦.

۲ ۰ ۹



**وية الاصطلاح:** هي (مجموعة أو فئات من رعايا دولة من الدول، تنتمي من حيث العرق، أو اللغة، أو الدين، إلى غير ما تنتمي إليه الأغلبية)<sup>(٢)</sup>.

والأقليات المسلمة: هي (كل مجموعة بشرية بين مجموعة أكبر منها؛ بكونها تنتمي إلى الإسلام، وتحاول بكل جهدها الحفاظ على دينها)<sup>(\*\*)</sup>.

المقصود بعنوان الدراسة:

دعم الدعاة إلى الله، وتهيئة المناخ الملائم لهم، وإعانتهم في حمل الدعوة وتبليغها، للجاليات والأقليات المسلمة؛ هداية، واستصلاحاً. **الدراسات السابقة:** 

هناك دراسات لها علاقة بموضوع الدراسة في بعض جوانبها ، وفيما يلي استعراض لها:

١) مصرف المؤلفة قلوبهم وأثره في الدعوة المعاصرة<sup>(1)</sup>:

تناولت الدراسة التعريف بالمؤلفة قلوبهم، وأنواعهم، والتأليف في عهد النبي ﷺ، وآراء العلماء في بقاء حكم التأليف، ومناقشتها، وضرورة التأليف في عصرنا، واستعرضت نشاط المبشرين في أوائل

- معجم لغة الفقهاء -- د. محمد رواس قلعه جي ود. حامد صادق قنيبي، دار النفائس، بيروت، ط٢، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م، ص٦٦.
  - (٢) في فقه الأقليات المسلمة د. طه جابر العلواني، نهضة مصر، القاهرة، ٢٠٠٠م، ص٤.
- (٦) الأظليات المسلمة في العالم الإسلامي- د. علي المنتصبر الكتاني، مكتبة المنارة، طلا، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م،
   ص.٦.
- (٤) حسين بن محمد أل الشيخ إشراف د. سيد عبداللطيف كساب، بحث مكمل للحصول على الماجستير، قسم الدعوة والاحتساب، المعهد العالي للدعوة الإسلامية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عام ١٤٠٣هـ.



هذا القرن، مع عقد موازنة بين المسلمين والنصارى في التأليف، وختمت بأن الأمل بعد الله في مستقبل هذه الأمة؛ من خلال نشاطات حكوماتها، وهيئاتها وأفرادها.

٢) تأليف القلوب في الدعوة إلى الله تعالى ضوابطه وآثاره ('':

تناولت الدراسة مفهوم التأليف، ومشروعيته في الكتاب والسنة، وأنواعه، وتحدثت عن مقاصد تأليف المدعو؛ دخولاً في الإسلام، أو زيادة في إيمانه، أو حمايته له من الردة، أو جلباً لمصلحة عامة مع بقائه في الكفر، أو كفاً عن شرِّه مع بقائه على الكفر، وبيِّنت الضوابط العامة للتأليف، وختمت بالحديث عن آثار تأليف القلوب المباشرة، وغير المباشرة.

٣) تأليف القلوب على الإسلام بأموال الصدقات (\*) :

تتاول الكتاب تعريف التأليف، والحكمة منه، وأوضح مذاهب العلماء في حكم إعطاء المؤلفة قلوبهم من أموال الصدقات والزكاة، وأبان شروط التأليف على الإسلام بأموال الصدقات، وبيّن حاجة المسلمين في واقع الأمة إلى التأليف على الإسلام بالصدقات، والأحوال التي ينفق عليها، ثم ختم بتوضيح المقدار الذي ينفق على سهم المؤلفة قلوبهم.

(٢) د. عمر بن سليمان الأشقر - دار النفائس، الكويت، ط١، ١٤١٢ه..

<sup>(</sup>١) عبدالعزيز بن عبدالرحمن الروضان - إشراف د. أحمد بن محمد أبا بطين، رسالة ماجستير، قسم الدعوة والاحتساب، كلية الدعوة والإعلام، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عام ١٤١٩هـ.



العلاقة بين الدراسات السابقة وهذه الدراسة:

لا يفوت الباحث أن ينوه بتلك الدراسات السابقة، وأهميتها في تأليف القلوب وأثرها في الدعوة إلى الله، وما تحويه من أمور مشتركة، فيما يخدم موضوع الدراسة، وتقسيماتها؛ لكنها في مجملها تختلف عن الدراسة الحالية، التي تتحدث عن توظيف المال في دعوة الجاليات والأقليات المسلمة، دون غيرهم.

#### منهج البحث:

تتبع هذه الدراسة المنهج الاستقرائي، من خلال تجميع البيانات والحقائق عن موضوع معين؛ للوصول إلى أحكام عامة يشملها جميعاً<sup>(1)</sup>.

وتطبيق الباحث لهذا المنهج، يكون باستقراء نصوص المال في الكتاب والسنة، وفهم السلف الصالح لها؛ للخروج بالنتائج المتوخاة، وخدمة أهداف البحث، والوصول إلى منهج دعوي يؤصِّل توظيف المال في دعوة الجاليات والأقليات المسلمة في وقتنا الحاضر.

**تقسيمات البحث:** وقد جاء البحث في مقدمة، ومبحثين، وخاتمة.

ففي المبحث الأول: تناولت مشروعية إنفاق المال، ومظاهره في حياة السلف، وجاء في مطلبين، المطلب الأول: مشروعية إنفاق المال، والمطلب الثاني: مظاهر إنفاق المال في حياة السلف، وأما المبحث الثاني: تناولت توظيف المال في دعوة الجاليات والأقليات المسلمة، وجاء

<sup>(</sup>۱) انظر: ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة - د. عبدالرحمن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق، طع ، ١٤١٤هـ، ص ١٨٨، البحث العلمي صياغة جديدة - د. عبدالوهاب إبراهيم أبو سليمان، دار الشروق، جدة، ١٤١٢هـ، ص٦٤، أصول البحث العلمي ومناهجه - د. أحمد بدر، وكالة المطبوعات، الكويت، ١٩٨٤م، ص٢٩٩.



ية مطلبين، المطلب الأول: توظيف المال في دعوة الجاليات، والمطلب الثاني: توظيف المال في دعوة الأقليات المسلمة، ثم الخاتمة، وضمنتها أبرز النتائج، وما يوصي به الباحث. والله أسأل أن تعي الأمة دورها في تسخير المال؛ لخدمة هذا الدين، ونشر الدعوة والإنفاق في مجالاتها، والله الموفق والمستعان، وهو حسبنا ونعم الوكيل.



# المبحث الأول

مشروعية إنفاق المال، ومظاهره في حياة السلف

المطلب الأول: مشروعية إنفاق المال:

إن المالك الحقيقي للمال هو الله تعالى، أما الإنسان؛ فإنه مستخلف في هذا المال، وهو وكيل عن الله تعالى في إنفاقه، مقيد بأوامر صاحب المال مالك كلِّ شيء. فإن التزم بهذه الأوامر والقيود نجا من فتنة المال، ونجح في هذا الاختبار والابتلاء، وزاده هذا المال رفعة ومنزلة وقرباً من الله تعالى، وإن أهمل هذه الأوامر، وتعدى حدود الله تعالى، وأطلق يديه في الإنفاق؛ تبعاً لهواه وشهواته، كان المال سبباً في خسرانه وهلاكه، وبعده من الله تعالى.

قال تعالى: ﴿ وَأَنفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُم مُّسْتَخْلَفِينَ فِيهِ ﴾ (").

يقول ابن كثير: (أي مما هو معكم على سبيل العارية ، فإنه قد كان في أيدي من قبلكم ، ثم صار إليكم ، فأرشد تعالى إلى استعمال ما استخلفهم فيه من المال في طاعته)<sup>(٢)</sup>.

فملكيــة الإنسـان للمـال إلى حـين، وهكـذا إلى أن يـرث الله الأرض ومن عليها، وحريٌّ به أن يغتنمه في الإنفاق، والإكثار من فعل الخيرات قبل أن ينتقل إلى غيره<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة الحديد ، الآية : [٧].

 <sup>(</sup>۲) تفسير القرآن العظيم - أبو الفداء إسماعيل بن كثير، تحقيق: محمود حسن، دار الفكر، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م، جا ص٢٠٦.

 <sup>(</sup>۳) انظر: المال في القرآن الكريم – سليمان بن إبراهيم الحصين، دار المراج الدولية، الرياض، ط١،
 (۳) انظر: المال في القرآن الكريم – سليمان بن إبراهيم الحصيني، دار المراج الدولية، الرياض، ط١،



وقال تعالى: ﴿ وَمَاتُوهُم مِّن مَّالِ ٱللَّهِ ٱلَّذِيَّ مَاتَ لَكُمْ ﴾ (").

يقول السعدي: (فكما أن المال مال الله، وإنما الذي بأيديكم عطية من الله لكم، ومحض منة، فأحسنوا لعباد الله، كما أحسن الله إليكم)<sup>(٢)</sup>.

وهاتان الآيتان تؤكدان أن المال هو لله سبحانه وتعالى، والعباد مستخلفون فيه، ووكلاء عن صاحب المال، وعليهم أن ينفذوا عقد الوكالة؛ وفقاً لشروطها، وهو أن يطيعوا أمره في تحصيل المال وإنفاقه فيما يرضيه سبحانه، ومن قصّر في تنفيذ هذه الشروط، فهو مسؤول ومحاسب<sup>(7)</sup>.

وإذا كان المال ينسب إلى الإنسان، كما في قوله تعالى: ﴿ خُذَ مِنَ أَمَوَطِمُ ﴾ (<sup>(،)</sup>، فنسبته إليه نسبة تكليف ومحاسبة ، وهو من قبيل المجاز ، وليس الحقيقة (<sup>(0)</sup>.

وكان الشارع الحكيم بصيراً بطبائع النفوس، وتباين المشارب والأهواء، واختلاف الرؤى والاتجاهات لدى البشر، وكان بصيراً أيضاً بما يكاد بنو البشر جميعاً يجتمعون على محبته، والميل إليه، وطلب الاستكثار منه، ألا وهو المال، كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِحُبِّ

<sup>(1)</sup> سورة النور ، الآية: ٢٢١].

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان - عبدالرحمن بن ناصر السعدي، تحقيق: عبدالرحمن (٢) تيسير الكريم الرومن ، و١٥٢٨ هـ ٢٠٠٠م، ج١ ص٥٦٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: المال في الإسلام - د. محمود محمد بابللي، مطبعة المدينة، الرياض، ط٢، ١٩٧٦م، ص٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة ، الآية : [١٠٣].

٥) انظر: المال ملكيته واستثماره وإنفاقه – د. محمد رأفت سعيد، مكتبة وهبة، القاهرة، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م، ص٢٨.



ٱلْخَيَرِ لَشَدِيدُ ٢٠٠٠ ((``. والخير هنا هو المال، فالإنسان شديد المحبة للمال؛ بحيث يفرح بازدياده ونمائه، ويحزن لفقده ونقصانه.

والسعيد من شكر المنعم سبحانه على ذلك المال، وتقوى به على طاعة الله، وبذله في وجوه الخير، وأخذ حظّه منه بالحلال، وهذا المعنى ظاهر في قوله تعالى: ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَآ ءَاتَنك ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةُ وَلَا تَسَرَنَصِيبَكَ مِنَ ٱلدُّنْيَا ﴾ (").

ولذا جاءت نصوص الكتاب والسنة ترغب في إنفاق المال، وترتب على ذلك الأجر من الله تعالى، ومن ذلك:

قولسه تعسالى: ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَكِ حَبَّتِمٍ ٱنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِاتَةُ حَبَّةً وَٱللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيهُمُ ٢٠٠٠.

وقول به تعالى : ﴿ مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ ٱللَّهَ قَرْضَّا حَسَنًا فَيُضَلِعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا حَ

وقول به تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمَّوَلَهُم بِالَيَّلِ وَٱلنَّهَارِ سِرًا وَعَلَانِيكَةُ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَرَبِهِمْ وَلَاخَوْفُ عَلَيَّهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُوُنِ ﴾ ﴾ <sup>(0)</sup>.

- (١) سورة العاديات، الآية: [٨].
- (٢) سورة القصص، الآية: [٧٧].
- (٢) سورة البقرة، الآية: [٢٦١].
- (٤) سورة البقرة، الآية: [٢٤٥].
- (٥) سورة البقرة، الآية: [٢٧٤].



وقولى تَعْلَقُهُ وَهُوَحَارُ عَلَمَ اللهُ اللهُ وَمَا أَنْفَقَتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَحَارُ لَ

وعـن أبـي هـريـرة رضـي الله عنـه أن الـنبي ﷺ قـال: (مـا مـن يـوم يصبح العباد فيه إلا ملكـان ينـزلان، فيقول أحدهما: اللهم أعط منفقـاً خلفاً، ويقول الآخر: اللهم أعطِ ممسكاً تلفاً)<sup>(٢)</sup>.

وعن عبدالله بن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت النبي ﷺ يقول: (لا حسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله مالاً فسلطه على هلكته في الحق، ورجل آتاه الله حكمة، فهو يقضي بها، ويعلمها)<sup>(٢)</sup>.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: (قال الله: أنفق يا ابن آدم، أنفق عليك)<sup>(ن)</sup>.

وعن أبي ذرّ رضي الله عنه قال: كنت أمشي مع النبي ﷺ في حرّة المدينة، فاستقبلنا أحد، فقال: يا أبا ذر، قلت: لبيك يا رسول الله، قال: ما يسرني أن عندي مثل أحد هذا ذهباً، تمضي علي ثالثة وعندي منه دينار، إلا شيئاً أرصده لدين، إلا أن أقول به في عباد الله هكذا وهكذا وهكذا، وأرانا بيده، ثم قال: يا أبا ذر، قلت: لبيك

<sup>(</sup>١) سورة سبأ ، الآية : ١٣٩١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب: الزكاة، باب: قول الله تعالى: ﴿ فَأَمًا مَن أَعْطَى وَاتَّقَى ... ﴾ اللهم أعط منفقاً خلفاً، رقم الحديث (١٤٤٢)، ج٢ ص١١٥، ومسلم في كتاب: الزكاة، باب: في المنفق والمسك، رقم الحديث (١٠١٠)، ج٢ ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البغاري في كتاب: العلم، باب: الاغتباط في العلم والحكمة، رقم الحديث (٧٣)، ج١ ص٢٥، ومسلم في كتاب: صلاة المسافرين وقصرها، باب: فضل من يقوم بالقرآن ويعلمه، رقم الحديث (٨١٦)، ج١ ص٥٥٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب: النفقات، باب: فضل النفقة على الأهل، رقم الحديث (٥٣٥٢)، ج٢ ص٦٢، ومسلم في كتاب: الزكاة، باب: الحث على النفقة وتبشير المنفق بالخلف، رقم الحديث (٩٩٣)، ج٢ ص٦٩٠.



وسعديك يا رسول الله، قال: إن الأكثرين هم الأقلُون يوم القيامة، إلا من قال هكذا وهكذا ، وقليل ما هم<sup>(י)</sup>.

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: بينا نحن في سفرٍ مع النبي ﷺ، إذ جاء رجل على راحلة له، قال: فجعل يصرف بصره يميناً وشمالاً، فقال رسول الله ﷺ: (من كان معه فضل ظهر، فليعد به على من لا ظهر له، ومن كان له فضل زاد، فليعد به على من لا زاد له)، قال: فذكر من أصناف المال ما ذكر؛ حتى رأينا أنه لا حقّ لأحدٍ منا في فضل".

وعن أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: (إذا أنفق المسلم نفقة على أهله، وهو يحتسبها، كانت له صدقة)<sup>(٣)</sup>.

وفي السياق المقابل، هناك نصوص أخرى ترهِّب من إمساكه؛ افتتاناً به وبخلاً، ومن ذلك:

قول الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ أَلِي وِ ٢٠٠٠ ﴾ ('').

وقولسه تعسالى: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِحَآ ءَاتَنِهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ لَهُ

- (١) أخرجه البخاري في كتاب: الرقاق، باب: قول النبي ﷺ: (ما يسـرني أن عندي مثل أحد هذا ذهباً)، رقم الحديث (٦٤٤٤)، ج٨ ص٩٤، ومسلم في كتاب: الزكاة، باب: الترغيب في الصدقة، رقم الحديث (٩٤)، ج٢ ص٦٨٧.
- (٢) أخرجـه مسلم في كتـاب: الأقضـية ، بـاب: اسـتحباب المواسـاة بفضـول المـال ، رقـم الحـديث (١٧٢٨ ) ، ج٢ ص١٣٥٤ .

(٢) أخرجه البخاري في كتاب: النفقات، باب: فضل النفقة على الأهل، رقم الحديث (٥٣٥١)، ج٢ ص٢٢، و٢) أخرجه البخاري في ص٣٤، ومسلم في كتاب: الزكاة، باب: فضل النفقة والصدقة على الأقربين، رقم الحديث (١٠٠٢)، ج٢ ص٦٩٥.
(٤) سورة التوبة، الآية: ٢٤١١.



خَيْرًا لَمَهُمْ بَلْ هُوَشَرٌ لَهُمْ سَيُطَوَقُونَ مَا بَخِلُوا بِدِءِيَوْمَ الْقِيدَ مَدَّةً وَلِلَهِ مِيرَتُ ٱلسَّمَوَدِ وَٱلْأَرْضُ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ( ) ﴾ ( ! ).

وقول النبي ﷺ: (ثلاث مهلكات: هوَّى مُتَّبَع، وشُعَ مطاع، وإعجاب المرء بنفسه)<sup>(٢)</sup>.

وقول النبي ﷺ: (لكل أمة فتنة ، وفتنة أمتى المال)<sup>(٣)</sup>.

وقول النبي ﷺ: (لا تـزول قـدما عبـد يـوم القيامـة؛ حتـى يسـأل عـن عمـره فيمـا أفنـاه، وعـن علمـه فيمـا فعـل فيـه، وعـن مالـه مـن أيـن اكتسبه، وفيما أنفقه، وعن جسمه فيما أبلاه)<sup>(٤)</sup>.

وكان ﷺ يتعوذ من البخل في دعائه، فيقول: (اللهم إني أعوذ بك من البخل)<sup>(٥)</sup>.

هذا منهج الإسلام في المال، فهو مال الله ابتداءً، وهو عارية عند العباد إلى أجل، وهو وسيلة لا غاية، ويمكن أن يكون المال خيراً، أو شراً على صاحبه، بحسب كسبه من حلال أو حرام، وهل أنفقه في وجوهه المشروعة التي أمر الله بها، أم في وجوهه المحرمة، والمشبوهة التي نهى الله عنها.

- (١) سورة آل عمران، الآية: [١٨٠].
- (٢) أخرجه الطبراني في المجم الأوسط، رقم الحديث (٥٤٥٢)، ج٥ ص٢٢٨، وحسنه الألباني لفيره في صحيح الترغيب والترهيب، محصّتِة المعارف، الرياض، طـ٥، رقم الحديث (٢٦٠٧)، ج٢ صـ٢٥٦.
- (٢) أخرجه الترمذي في كتاب: الزهد ، باب: ما جاء أن فتنة هذه الأمة في المال ، رقم الحديث (٢٢٣٦) ، ج ٤ ص ٥٦٩ ، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب ، رقم الحديث (٢٢٥٣) ، ج٢ ص١٤٥.
- (٤) أخرجه الترمذي في كتاب: صفة القيامة والرقائق، باب: ما جاء في شأن الحساب والقصاص، رقم الحديث (٢٤١٧)، ج٤ ص٦١٢، وقال: حديث حسن صحيح، وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب، رقم الحديث (٢٢٦)، ج١ ص٣٠.
- (٥) أخرجه البخـاري في كتـاب: الـدعوات، بـاب: التعوذ مـن عـذاب القـبر، رقـم الحـديث (٦٣٦٥)، ج٨ ص٧٨، ومسلم في كتاب: العلم، باب: التعوذ من المجز والتكمل وغيره، رقم الحديث (٢٧٠٦)، ج٤ ص٢٠٨.



المطلب الثانى

## مظاهر إنفاق المال في حياة السلف

فَهِمَ السلفُ الصالحُ نظرةَ الإسلام المتوازنة المعتدلة في إنفاق المال، فبذلوه في طاعة الله ومرضاته، ونشر الدعوة الإسلامية، والجهاد في سبيل الله، ونصرة الإسلام والمسلمين؛ ليقينهم بأن ما عند الله خير وأبقى لهم.

وقد سطرت كتب السيرة والتاريخ والتراجم أحوالهم في إنفاق المال، ولهذا شواهد عديدة نذكر طرفاً منها:

ففي غزوة تبوك، حين ندب رسول الله ٢ الناس إلى الخروج لقتال الروم، وحض أهل الغنى على النفقة، والحمل في سبيل الله، كان أول من جاء بالنفقة أبو بكر الصديق رضي الله عنه، فجاءه بماله كلّه أربعة آلاف درهم، فقال له رسول الله ٢ : هل أبقيت لأهلك شيئاً ٢ قال: أبقيت لهم الله ورسوله، وجاء عمر بن الخطاب رضي الله عنه بنصف ماله، فقال له رسول الله ٢ : هل أبقيت لأهلك شيئاً ٢ قال: نصف مالي، وجاء عبدالرحمن بن عوف رضي الله عنه بمائة أوقية، وجاء العباس رضي الله عنه بمال كثير، وكذا طلحة رضي الله عنه ، وتصدق عاصم بن عدي رضي الله عنه بسبعين وسقاً من تمر، وأنفق عثمان بن عفان رضي الله عنه نفقة عظيمة، لم ينفق أحد مثلها، فإنه جهز الجيش بثلاثمائة بعير بأحلاسها<sup>(()</sup>، وأقتابها<sup>(')</sup>، وخمسين فرساً،

أحلاس: جمع حلس، وهو الكساء الذي يلي ظهر البعير. انظر: لسأن العرب - ابن منظور، ج٦ ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) أفتاب: جمع قتب، وهو الرحل الصغير على قدر سنام البعير. انظر: المجم الوسيط - إبراهيم مصطفى وآخرون، ج۲ ص٧١٤.



وقيل تسعمائة وخمسين بعيراً، ومائة فرس. وقيل جاء رضي الله عنه بألف دينار في كمِّه، وقيل عشرة آلاف، فصبّها في حجر النبي ش فجعل رسول الله شي يقلبها بيديه، ويقول: (ما ضرّ عثمان ما عمل بعد اليوم) يرددها مراراً. وتتابع الناس بصدقاتهم وأعطياتهم، وبعثت النساء - رضي الله عنهن - بكل ما يقدرن عليه من حُليهنَ<sup>(۱)</sup>.

وأنفق أبو بكر رضي الله عنه ماله في عتق الرقاب. يقول ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: أسلم أبو بكر رضي الله عنه يوم أسلم، وفي منزله أربعون ألف درهم، فخرج إلى المدينة في الهجرة، وما له غير خمسة آلاف، كلُّ ذلك ينفقه في الرقاب، والعون على الإسلام<sup>(٢)</sup>.

واشـترى عثمـان رضـي الله عنـه بعـد ذلـك بئـر رومـة مـن اليهـود بعشرين ألف درهم، وسبلها للمسلمين، وكان رسـول الله ﷺ قـد قـال: (من حفر بئر رومة، فله الجنة)<sup>(٣)</sup>.

وهذا زين العابدين علي بن الحسين رحمه الله يدخل على محمد بن أسامة في مرضه، فوجده يبكي فقال: ما شأنك، قال: عليّ دين.

 <sup>(1)</sup> السيرة الحلبية في سيرة الأمين المأمون - علي بن برهمان الدين الحلبي، دار المعرفة، بيروت، ١٤١٠هـ، ج٢ ص٩٩- ١٠١.

<sup>(</sup>٢) انظر: تاريخ الخلفاء – عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: محمد محيي الدين عبدالحميد ، مطبعة السعادة ، مصر ، ط١ ، ١٣٧١هـ – ١٩٥٢م ، ج١ ص٣٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري معلقاً مجزوماً به في كتاب: الوصايا، باب: إذا وقف أرضاً أو بئراً، واشترط لنفسه مثل دلاء المسلمين، رقم الحديث (٢٧٧٨)، ج٤ ص١٣، والدار قطني في سننه، كتاب: الأحباس، باب: وقف المساجد والسقايات، رقم الحديث (١٢)، ج٤ ص١٩٩، والأحاديث المختارة - أبو عبدالله محمد بن عبدالواحد الحنبلي المقدسي، ج١ ص٤٧٧، قال: إسناده حسن.



قال: وكم هو؟ قال: بضعة عشر ألف دينار. قال: فهي عليَّ''.

وكان الليث بن سعد رحمه الله ذا غلة سنوية ، تزيد على عشرين ألف دينار ، يتصدق بها ؛ حتى قالوا إنه لم تُجُب عليه زكاة قطّ (<sup>۲)</sup>.

واشتهر عبدالله بن المبارك رحمه الله، بأنه كثير الصدقات والإنفاق على الإخوان، وإكرامهم وتجهيزهم معه إلى حج بيت الله<sup>(٣)</sup>.

وجاءت أقوال السلف تؤكد فعالهم، وتحتسب المال في الطاعة والمعروف، وصرفه في وجوهه المشروعة؛ تقريباً إلى الله تعالى، ومن ذلك:

قول عبدالرحمن بن عوف رضي الله عنه: (يا حبـذا المـال، أصـل منه رحمي، وأتقرب إلى ربي عز وجلّ)<sup>(4)</sup>.

وقول الزبير بن العوام رضي الله عنه: (إن المال فيه صنائع المعروف، وصلة الرحم، والنفقة في سبيل الله عز وجل، وعون على حسن الخلق، وفيه مع ذلك شرف الدنيا ولذتها)<sup>(0)</sup>.

وقول ابن عمر رضي الله عنه: (ما أبالي لو ڪان لي مثل أحد ذهباً ، أعلم عدده أزكيه ، وأعمل فيه بطاعة الله تعالى)<sup>(٦)</sup>.

- (1) انظر: سير أعلام النبلاء أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمد نميم المرقسوسي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٩، ١٤١٣هـ، ج٤ ص٣٩٤.
- (۲) انظر: تاريخ بغداد احمد بن علي أبو بكر الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية، بيروت، بدون تاريخ، ج١٢ ص٨.
  - (٢) انظر: سير أعلام النبلاء الذهبي، ج٨ ص٣٧٩.
- (٤) إصلاح المال أبو بكر عبدالله بن محمد بن عبيد ابن أبي الدنيا القرشي البغدادي، تحقيق: محمد عبدالقادر عطا، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ط1 ، ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م، ج1 ص3.
  - (٥) المرجع السابق، ج١ ص٤٧.
- (٦) فتح الباري شرح صحيح البخاري أبو الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: محب الدين الخطيب، دار المرفة، بيروت، بدون تاريخ، ج٢ ص٢٧٢.

\*\*\*



وقول زين العابدين علي بن الحسين رحمه الله: (صدقة الليل تطفئ غضب الرب، وتنير القلب والقبر، وتكشف عن العبد ظلمة يوم القيامة)<sup>(1)</sup>.

وقول سعيد بن المسيب رحمه الله: (لا خير فيمن لا يحب المال؛ ليؤدي عنه أمانته، ويصل رحمه، ويستغني به عن خلق ربه عز وجلّ)<sup>(\*\*)</sup>. وقول الحسن البصرى رحمه الله: (ما عذب الله قوماً وسع عليهم

وقول الحسن البصري رحمه الله؛ (ما عدب الله قوما وسع عليهم فشكروه)<sup>(٢)</sup>.

وقول أبو قلابة رحمه الله: (لا تضـرّكم دنيـا إذا شـكرتموها لله عز وجل)<sup>(4)</sup>.

وقول محمد بن المنكدر رحمه الله: (نعم العون على الدين الغني)<sup>(0)</sup>.

فالشارع الحكيم يدعو إلى كسب المال الحلال، وضبطه في الإنفاق؛ بما يحقق مصالح الدين والدنيا، وهذا هو المال المحمود، كذلك ينهى عن كسب المال الحرام، ويحذر من الشح والبخل، وصرفه في الوجوه المحرمة، وهذا هو المال المذموم.

يقول ابن عبدالبر رحمه الله: (المال المذموم عند أهل العلم، هو المطلوب من غير وجهه، والمأخوذ من غير حلّه ... وأما إذا كان المال

۲) إصلاح المال - ابن أبي الدنيا، ج۱ ص٤٨.

(٤) جامع بيان العلم وفضله - يوسف بن عبدالبر النمري، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٣٩٨هـ، ج٢ ص١٤.

(٥) إصلاح المال - ابن أبي الدنيا، ج١ ص٣٧.

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية — أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي، مكتبة المعارف، بيروت، بدون تاريخ، ج٩ ص١٠٥.

 <sup>(</sup>٢) محاضرات الأدباء ومحاورات الشعرء والبلغاء - أبو القاسم الحسين بن محمد بن المضل الأصفهاني،
 تحقيق: عمر الطباع، دار القلم، بيروت، ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م، ج١ ص٥٨١.



مكتسباً من وجه ما أباح الله، وتأدّت منه حقوقه، وتقرب فيه إليه بالإنفاق في سبيله، ومرضاته، فذلك المال محمود، ممدوح كاسبه ومنفقه، لا خلاف بين العلماء في ذلك، ولا يخالف فيه إلا من جهل أمر الله)<sup>(۱)</sup>.

وهكذا فالمال النافع هو الذي يكون في يد صاحبه، لا في قلبه، وعلامة ذلك أن يكثر من إنفاقه في وجوه الخير؛ ليكون في ركاب الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله، ولا يخشون فقراً، ولا عيلة. ولا يضرهم بعد ذلك إذا ماتوا وشيء من هذه الأموال عندهم، ما داموا أخرجوا زكاته، وآتوا حقه يوم حصاده. والحذر من ذاك الذي جعل المال في قلبه، وأذل نفسه من أجل الدرهم والدينار، ولم يبال من أي طريق جمعه، ولم يؤد حق الله فيه، وصرفه عن طاعة الله والعمل لآخرته، ومنع منه الفقراء والمساكين، وأصحاب الحاجات، فإن هذا المال شرٌ ووبال عليه، وسيندم أشد الندم يوم القيامة.

ومن هنا يتأكد أهمية المال في حياة السلف، وما أحوج أصحاب المال اليوم أن يشكروا الله بما آتاهم من فضله، فالموفق منهم من أحسن التعامل مع المال كسباً وإنفاقاً، ولم يفتتن به، وكان معيناً له على طاعة الله، وبذل الخير للآخرين.

<sup>(1)</sup> جامع بيان العلم وفضله - ابن عبدالبر، ج٢ ص١١.



## المبحث الثاني

## توظيف المال في دعوة الجاليات والأقليات المسلمة

المطلب الأول: توظيف المال في دعوة الجاليات(١):

كثر استخدام لفظ الجاليات في عصرنا الحاضر، ولم يعد هناك بلد مسلم ليس فيه امتداد لتلك الجاليات، بغضّ النظر عن ديانتهم؛ لا سيَّما في ظل الظروف المادية التي يمرّون بها في بلدانهم؛ مما حدا بهم القدوم بأعداد كبيرة إلى بلاد المسلمين.

وقد أسهب بعض الدارسين في ذكر خطورة هذه الجاليات؛ بخاصة غير المسلمة، التي تعيش في بلاد المسلمين؛ حتى حمّلوها كل مفسدة تحدث في مجتمعاتنا الإسلامية؛ بما ينشرونه من عقائد باطلة، وما يجلبونه من الفتن والشرور، ناهيك عن فسادهم الخُلُقي وعاداتهم السيئة، وغير ذلك.

وكان لا بدّ من تفادي خطورتهم فكرياً، وأمنياً، وأخلاقياً، وهذا لن يكون إلا من خلال تكاتف علماء الأمة ودعاتها لدعوتهم، ومن أنجح الوسائل الدعوية في هذا السبيل توظيف المال في دعوتهم، وتأليف قلوبهم على الدخول في هذا الدين.

وقبل البدء في ذلك، لا بدّ من إبانة عظمة هذا الدين، وسماحته في معاملة المدعوين من غير المسلمين، من حيث مخالطتهم، والإحسان

<sup>(</sup>١) تعتبر الملكة العربية السعودية الرائدة في دعوة وتوعية الجاليات؛ ممثلة في وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ولا أدل على ذلك من إنشاء شعبة الجاليات في الوزارة، والتي تقوم بالإشراف على المكاتب التعاونية للدعوة والإرشاد وتوعية الجاليات، ودعمها مادياً، والبالغ عددها (٢٢١) ممكتباً، موزعة على مختلف مناطق الملكة ومحافظاتها ومراكزها، مع فتع المجال لأهل الدعوة والموسرين؛ لدعم تلك المكاتب ومساندتها؛ لأداء رسالتها الدعوية. انظر: موقع وزارة الشؤون الإسلامية على الشبكة المنكبوتية: www.moia.gov.sa



إليهم، وتفقد أحوالهم، وإعانة المحتاج منهم، وقضاء حوائجهم، وإغاثة ملهوفهم، وجـبر مكلـومهم؛ وتــأثيره البـالغ في اســتمالة قلـوبهم، وهدايتهم.

ومن الأدلة على ذلك قوله تعالى : ﴿ لَا يَنَهَ كَكُرُ اللّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمَ يُقَنِئُوكُمْ فِ ٱلدِّنِ وَلَرَ يُخْرِجُوكُم مِّن دِيَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمَ وَتُقَسِطُوا إِلَيْهِمَ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ۞ ﴾ (١).

قال الشيخ عبدالعزيز بن باز رحمه الله: (معنى الآية المذكورة عند أهل العلم: الرخصة في الإحسان إلى الكفار ، والصدقة عليهم إذا كانوا مسالمين لنا بموجب عهد ، أو أمان ، أو ذمة)<sup>(٢)</sup>.

وهذه الآية تدل على جواز إعطاء غير المسلمين، والإحسان إليهم بالنفقة وغيرها؛ بقصد الدعوة، وبيان محاسن الإسلام، والهدف الدعوي غير خافر في هذه الصلة، ويمكن أن تكون سبباً في إسلامهم، واستنقاذهم من النار.

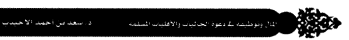
ومن حكمة الله البالغة أن جعل للمؤلفة قلوبهم سهماً في الزكاة، قال تعالى: ﴿ ﴾ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنِمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمَّ وَفِي ٱلرِقَابِ وَٱلْغَنوِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةَ مِّنَ ٱللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ (\*) ﴾ \* .

قال أبو يعلى الحنبلي رحمه الله: (ويجوز أن يُعطى كلّ واحدٍ من

(٢) سورة التوبة، الآية: (٦٠].

<sup>(</sup>١) سورة المتحنة، الآية: [٨].

<sup>(</sup>٢) مجموع فتاوى ومقالات متنوعة – سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز، جمع وترتيب وإشراف د. محمد بن سعد الشويعر، رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، ط٤، ١٤٢٣هـ، ج١ ص٢٠٢.



هذه الأصناف من سهم المؤلفة مسلماً كان، أو مشركاً) (().

وأبان ابن حجر رحمه الله أصناف المؤلفة قلوبهم، وذكر منهم: (كفار يعطون ترغيباً في الإسلام)<sup>(٢)</sup>.

وقد استخدم النبي ﷺ المال لاستمالة القلوب إلى الإسلام، حيث كان الرجل يسلم، وما يريد إلا المال، فما يمسي إلا ويكون الإسلام أحب إليه من كل شيء.

فعن موسى بن أنس عن أبيه، قال: ما سئل رسول الله ﷺ على الإسلام شيئاً إلا أعطاه، قال: فجاءه رجل فأعطاه غنماً بين جبلين، فرجع إلى قومه، فقال: يا قوم أسلموا، فإن محمداً يعطي عطاءً لا يخشى الفاقة<sup>(7)</sup>.

كما أن من توظيف المال دعوياً تقديم الهدية لهم، فهي تفعل في نفوس المدعوين ما لا يفعله الكلام، ولا الوعظ، فهي مما يهيؤهم لقبول الدعوة، والانقياد لها.

فهذا عمر بن الخطاب رضي الله عنه يرسل حلّة إلى أخ له من أهل مكة قبل أن يسلم<sup>(1)</sup>.

وكذلك عبدالله بن عمرو رضي الله عنه يقول لغلامه وهو يسلخ

 <sup>(</sup>۱) الأحكام السلطانية – أبو يعلى محمد بن الحسين الفراء الحنبلي، محمد حامد الفقي، دار الكتب العلمية،
 ط۲، ۱۲۱۱هـ - ۲۰۰۰م، ص١٣٢٨.

٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري - ابن حجر المسقلاني، ج٨ ص٤٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب: الفضائل، باب: ما سئل رسول الله عن شيئاً قط فقال: لا، وكثرة عطائه، رقم (٣) أخرجه مسلم في كان (٣) مع ص١٨٠٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في محتاب: الهية، باب: الهدية للمشركين، رقم الحديث (٢٦١٩)، ج٢ ص٢١٤، ومسلم في كتاب: اللباس والزينة، باب: تحريم استعمال إناء الذهب والفضة على الرجال والنساء، وخاتم الذهب والحرير على الرجل، وإباحته للنساء، رقم الحديث (٢٠٦٨)، ج٢ ص١٦٨٣.



الشاة: إذا فرغت فابدأ بجارنا اليهودي<sup>(٬)</sup>.

وقد جاء في فتاوى هيئة كبار العلماء: (يجوز للمسلم أن يواسي جاره الكافر من لحم الأضحية، ويوسّع عليه؛ تأليفاً لقلبه، وأداءً لحق الجوار، ولعدم وجود ما يمنع ذلك من الأدلة، ولعموم قوله تعالى: ﴿ لَا يَنَهُنَكُرُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمَ يُقَنِنُوكُمٌ فِ ٱلدِّينِ وَلَرَ يُخْرِجُوكُم مِن دِيَرِكُمُ أَن تَبَرُوهُمُ وَتُقَسِّطُواً إِلَيْهِمَ إِنَّ ٱللَهُ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ () (")(").

فهذا كله يدلّ على أن المال يمكن أن يؤدي دوراً كبيراً في دعوة غير المسلمين، واستمالة قلوبهم على الإسلام، فإذا تحقق ذلك مع لين الكلام، وبسط الوجه، كان التأثير أعظم، والنتائج أفضل.

ولو نظرنا إلى عصرنا الحاضر، نجد أننا مقصرون تجاه دعوة هؤلاء، وأبرز ما يمثلهم الجاليات التي تعيش بين ظهرانينا. فكثير من الجاليات غير المسلمة يمكث السنين الطوال، بمفرده دون أهله، ويرجع إلى بلاده كما أتى، دون أن يعرض عليه الإسلام عارض، أو يرغبه في دين الله مرغّب.

والخطورة تكمن في إساءة بعض أرباب العمل لمكفوليهم، سواء بالمعاملة، أو تأخير رواتبهم، أو تكليفهم ما لا يطيقون؛ والرسول ﷺ يقول: (ألا من ظلم معاهداً، أو انتقصه، أو كلفه فوق طاقته، أو أخذ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الأدب المفرد، رقم الحديث (١٢٨)، ج١ ص١٥٨، وقال الألباني في صحيح الأدب المفرد: صحيح، ص1٦.

<sup>(</sup>٢) سورة المتحنة، الآية: [٨].

<sup>(</sup>٣) مجلة البحوث الإسلامية - الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء، الرياض، العدد السادس، ١٤٠٢هـ، ج٦ ص٢٥٦.



منه شيئاً بغير طيب نفس، فأنا حجيجه يوم القيامة) (٬٬

وواجب على الدعاة تـذكيرهم بحسـن معاملة هـؤلاء، ومراعـاة حقوقهم، وتقديم البذل والعطاء، والإنفاق في سبيل دعوتهم وهـدايتهم؛ فضـلاً أن أعمـال هـذا المسلم سـتكون في صـحائف مـن كـان سـبباً في إسلامه، من غير أن ينقص من أجره شيء.

ويمكن توظيف المال في دعوة الجاليات، من خلال ما يلي:

۱) ترجمة الكتب:

فينبغي على القائمين في العمل الدعوي وضع خطة استراتيجية؛ بالتعاون مع الموسرين، تقوم على تأمين الكتب الإسلامية للجاليات، وهي متوافرة بلغات عديدة، ولله الحمد؛ ما يمكن من وصول رسالة الإسلام إليهم.

فأما ما يتعلق بترجمة معاني القرآن الكريم، فيمكن التنسيق مع مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف في تزويد المكاتب الدعوية باحتياجاتها، ومن ثم إيصالها لهؤلاء بمختلف لغاتهم.

وأما الكتب الإسلامية التي تعرِّف بالإسلام، فيمكن أن يختار منها ما يناسب فئات الجاليات، ولغاتهم؛ بخاصة في المجال العقدي، مع مراعاة الجودة في إخراجها؛ ليسهل عليهم قراءتها، واستيعابها، ويكون لها أثر في نفوسهم".

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب: الخراج، باب: في تعشير أهل الذمة إذا اختلفوا بالتجارة، ج٢ ص١٨٧ ، والبيهقي في معرفة السنن والآثار، ج١٢ ص٢٨٤ ، وحسنه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب ، رقم الحديث (٢٠٠٦) ، ج٢ ص٨٩.

<sup>(</sup>٢) وعلى سبيل المثال: كتاب الأصول الثلاثة للشيخ محمد بن عبدالوهاب، العقيدة الصحيحة وما يضادها للشيخ عبدالعزيز بن باز، عقيدة أهل السنة والجماعة للشيخ محمد بن عثيمين، حوار بين مسلم ونصراني لياقل، ما هو الإسلام؟ لبيير فوجل، عيسى بن مريم نبي وليس إلهاً لأحمد جبريل، قطوف من الشمائل المحمدية



إننا إذا ساهمنا بأموالنا، ولو بالنزر القليل في طباعة هذه الكتب، ووزعناها عليهم، فلك أن تتخيل حجم فائدتها، وتأثيرها على بعضهم، ودخولهم في الإسلام؛ فضلاً عن تأثيرهم على غيرهم بعد ذلك، فنقول لهذا المساهم بماله: ولك بمثل؛ لقوله تا: (من دعا إلى هدى، كان له من الأجر مثل أجور من تبعه، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً)<sup>(1)</sup>.

۲) المحاضرات الدعوية: تتولى الجهة الدعوية الإعداد المسبق للمحاضرات الدعوية، ويتم الدعاية لها؛ بشكل يجعلها تصل إلى مسامع الجاليات؛ من خلال تهيئة السبل الكفيلة لحضورهم، وبالتنسيق مع أرباب العمل وإفادتهم منها.

ومن عوامل نجاح المحاضرة الدعوية، وإقبالهم عليها: معرفة ثقافتهم، وحاجتهم لها ابتداءً، وحسن اختيار الدعاة لها، ومقدرتهم على التبليغ كما أراد الله تعالى، كذلك انتقاء الموضوعات التي تعرِّف بدين الإسلام، وشموليته، واستيعابه لبني البشر جميعاً، وعدله، ورحمته، وإحسانه إليهم، كما قال تعالى: ﴿ وَمَآأَرْسَلْنَكَإِلَّا

لمحمد جميل زينو، تعريف عام بدين الإسلام لعلي الطنطاوي، دين الحق للشيخ عبدالرحمن العمر، الدين الصحيح لبلال فيلبس، حقيقة عيسى عليه السلام للدكتور مانع الجهني، نحن نؤمن بعيسى عليه السلام لأحمد جبريل سالاس، دعائم الإيمان للدكتور جعفر إدريس، الدليل المصور الموجز لفهم الإسلام لإبراهيم أبو حرب، محمد رسول الله إلى الناس أجمعين لمامارنيتا عمر، رسالة الإسلام لعبدالرحمن الشيحة، رسالة إلى هندوسي لسيد معراج رباني، هذا هو الإسلام باختصار لإبراهيم اليحيى، الإسلام والإنسانية لأبي الكلام أزاد أنور، الخصائص العامة للإسلام للدكتور يوسف القرضاوي، لماذا أسلمت؟ للحسن بن أيوب، عظمة القرآن الكريم للدكتور محمود الدوسري.

 أخرجه مسلم في كتاب: العلم، باب: من سنّ سنة حسنة أو سيئة، ومن دعا إلى هدى أو ضلالة، رقم الحديث (٢٦٧٤)، ج٤ ص٢٠٦٠.



رَحْمَةُ لِلْعَنكِينَ 🐨 ﴾ \*\*.

وحتى يتحقق الهدف المنشود معهم، فلا بدّ من فتح الحوار والمناقشة معهم في جوّ صحي، يُعبِّرون فيه عما يجول في كوامن أنفسهم، وما علق قي أذهانهم من شبهات عن الإسلام، وتفنيدها، والردّ عليها بالدليل والبرهان، مع تهيئة المناخ المناسب لدعوتهم، ومراعاة ظروفهم الزمانية، والمكانية.

ولا يمنع أن يشارك في إلقاء المحاضرات أولئك الذين دخلوا في هذا الدين، وتـزودوا بـالعلم الشـرعي؛ للحـديث مـع بـني جنسـهم عـن الإسلام، وتعاليمه السمحة، ويذكرون لهم تجـريتهم، وكيف كانت حياتهم قبل الإسلام، وبعده.

ولا يمنع أن تلقى المحاضرات في مقرّ عمل تلك الجاليات؛ بحسب قربها من المكاتب الدعوية؛ بالتنسيق مع أرباب العمل، وتحفيزهم على ذلك.

٣) الأشرطة المرئية والمسموعة:

من خلال الشريط والقرص المدمج الدعوي يصل داعي الحق، وبلغات مختلفة، إلى الجاليات، ويشترك في الإفادة منها الأمّي والمتعلم.

ومما يميز الشريط عن غيره، قلة تكلفته المالية، مقارنة بالوسائل الدعوية الأخرى، وهو في متناول اليد، ويسهل الاستماع إليه في كلّ وقت، سواء في مسكنهم، أو عملهم، أو في تنقلاتهم اليومية؛ فضلاً عن تأثيره البالغ لمن أراد الله له الهداية والرشاد.

٤) النشرات الدعوية:

(١) سورة الأنبياء، الآية: (١٠٧].



وهي عبارة عن رسائل عاجلة؛ لإسماع تلك الجاليات صوت الإسلام؛ وهي تمثل صورة مشرقة مختصرة عن الإسلام، سواء في العقيدة، أو الشريعة، أو العبادات، أو الأخلاق؛ لذا وجب العناية بها، والإعداد لها، وتوظيفها دعوياً؛ بما يتناسب مع عقولهم، وأفهامهم؛ بخاصة تلك النفوس الحائرة؛ التي تنتظر من يأخذ بأيديها إلى طريق الهداية والرشاد.

والجهات الدعوية معنية بتوزيع هذه النشرات عليهم على نطاق واسع، بلغات متعددة؛ وحتى تكون في متناول اليد في الأماكن التي يرتادونها، كالأسواق، والمستشفيات، والمطارات، والبنوك، والطرق الرئيسة، ونحو ذلك.

ه) الزيارات الميدانية:

فالقائمون على الدعوة، عليهم واجب البلاغ تجاه الجاليات غير المسلمة، ولا ينتظرون مجيئهم إليهم؛ بل يذهبون إليهم في أماكن تجمعاتهم، ويخالطونهم عن قرب، قال السبكي رحمه الله: (وعدم اختلاطهم بالمسلمين، يبعدهم عن معرفة محاسن الإسلام)<sup>(۱)</sup>.

ولا حجة لمن يقول إن التبليغ قد تم، وعليهم البحث عن حقيقة الإسلام. فهذا تصور خاطئ، وينمّ عن جهل صاحبه، والحق أنسا مسؤولون أمام الله عن تعريفهم بالإسلام<sup>(\*)</sup>.

وهذا يتطلب التوجه إليهم، ومشاركتهم همومهم، وأحزانهم،

- (۱) فتاوى السبكي أبو الحسن تقي الدين علي بن عبدالكافي السبكي، دار المعرفة، بيروت، بدون تاريخ، ج٢ ص٢٠٤.
  - (٢) انظر: الدعوة إلى الإسلام تاريخها في عهد النبي والصحابة والشابعين والعهود المتلاحقة وما يجب الآن-محمد أبو زهرة، دار الفكر العربي، القاهرة، بدون تاريخ، ص٦١.



وأفراحهم، وبذل الجهد والمال، وتجنيد الإمكانات، وتذليل كافة العقبات التي تحول بينهم وبين الدخول في الإسلام، وربما كانت هذه الزيارات مفتاحاً لقلوبهم، وتأثيراً في نفوسهم.

ولا يمنع أن يصحبوا معهم في الزيارة عدداً من الذين أسلموا ، ويتقنون لغاتهم؛ مما يتيح لهم تشخيص واقعهم ، وتبليغ الدعوة إليهم؛ بما يناسب فروقهم الفردية ، ويجيب على استفساراتهم ، ويئد الصعاب التي تحول دون إسلامهم ، ويزيل ما علق في أذهانهم من صورة مشوهة عن الإسلام والمسلمين ، ويتخلل الزيارة إهداءهم مطبوعات تعريفية عن الإسلام؛ وحتى يتحقق المراد ، فلا بد من التواصل الدائم معهم عن طريق الجوال الدعوي.

ويمكن أن يكون من خلال تلك الزيارات تقديم العون لهم، من خلال البحث عن أعمال مناسبة لهم؛ بالشفاعة لدى أرباب العمل؛ وتحسين أحوالهم المعيشية، وربما كان ذلك سبباً في دخولهم هذا الدين.

٦) التقنيات الحديثة:

ففي ظل الثورة المعلوماتية؛ سواء في مجال الشبكة العنكبوتية ، أو مجال الاتصالات بأنواعها ، حيث تدخلت التكنولوجيا في كلّ شيء ، ومن خلال إدارة زرٍّ ، تستطيع مخاطبة الآخرين ، والإجابة على تساؤلاتهم عن الإسلام ، وإرسال المادة الحية بالصوت والصورة ، بكل يسر ، ودون عناء.

ولا بدَّ أن يستثمر الدعاة هذه التقنيات الحديثة في التواصل مع العالم الخارجي، وتخطي الحواجز الجغرافية من خلال المواقع



الدعوية، أو شبكات الاتصالات الهاتفية، وكلها تشترك في دعوة الجاليات غير المسلمة، وإيصال رسالة الإسلام إليها بأقل جهد، وأقصر وقت. وهذا ينسجم مع عالمية الدعوة الإسلامية، وانتشارها.

٧) الإعلام الدعوي:

إن وسائل الإعلام الدعوية بأنواعها المرئية، والمسموعة، والمقروءة، لها دور فاعل في واقع الأمة، وبات حضورها ضرورة ملحة؛ لمخاطبة الجاليات المنتشرة في العالم الإسلامي، ولا بدّ من التوجه إليهم باللغة التي يفهمونها.

ويجب أن نعترف بضعفنا، وتقصيرنا في عدم استثمار هذه الوسائل الإعلامية في دعوة هؤلاء؛ لذا وجب على إعلامنا الإسلامي، أن يقدم الإسلام بوسطيته، ووضوحه، واعتداله، ونظرته إلى الكون، والحياة، والمآل.

إننا نشكو دائماً من تعمد وسائل الإعلام الغربية تشويه صورة الإسلام والمسلمين في برامجهم وأطروحاتهم، فلماذا لا نقوم بتصحيح تلك الصورة، وتوضيح محاسن الإسلام عن طريق دعوة الجاليات غير المسلمة في بلادنا الإسلامية؛ عسى أن يكونوا سفراء للإسلام، إذا عادوا إلى بلادهم، وقد أثبتت التجارب أن لدى هؤلاء قدرة كبيرة على التضحية بكل شيء، في سبيل القضية التي يؤمنون بها؛ بل يمكن أن يؤثروا على حكوماتهم؛ لتحييدها على الأقل، أو لوقوفها بجانب قضايا الأمة الإسلامية، وهذا مما يربك خطط الأعداء في العالم. إذ كيف يسعون إلى فصل المسلمين عن دينهم، وهم لا يستطيعون المحافظة على أتباعهم، الذين يدخلون في الإسلام.



وأول الخطوات في العمل الإعلامي الدعوي، إنشاء قنوات فضائية متخصصة؛ لدعوة غير المسلمين بلغات مختلفة، واختيار الأساليب الدعوية المناسبة لهم، مع مراعاة النواحي الفنية والإبداعية في إخراجها، وعلى غرارها تكون البرامج الإذاعية، وكذلك الصحف، والمجلات، ولا بد أن تشترك جميعها في عمل لقاءات مع المسلمين الجدد، وهم يذكرون سبب هدايتهم وإسلامهم؛ وهذا ما يدفع أقرانهم غير المسلمين بإذن الله إلى التأثر، والبحث والسؤال عن هذا الدين، والدخول فيه عن طواعية واختيار.

ويعد هذا كله، ما مصير المسلمين الجدد؟

إن على المشتغلين بالعمل الدعوي متابعة الجاليات التي أشهرت إسلامها؛ لترسيخ الإيمان في قلوبهم، وتنمية الوازع الديني فيهم؛ حتى لا يكونوا عرضة للانحراف بعد ذلك.

ونظراً لأهمية ذلك، قامت رابطة العالم الإسلامي بإنشاء هيئة مستقلة، أسمتها: (الهيئة العالمية للمسلمين الجدد)<sup>(()</sup>؛ من أجل الرعاية والاهتمام بالمسلمين الجدد في أنحاء العالم.

ومن أبرز الأسباب التي تعين المسلمين الجدد في ثباتهم على الإسلام، ما يلي:

إقامة برامج متخصصة؛ لتعليمهم اللغة العربية رجالاً ونساءً،
 وتكون مدخلاً مهماً؛ لفهم الإسلام بمعناه الصحيح، ورسالة نبينا

<sup>(</sup>١) هي هيئة عالمية خيرية، ذات صفة اعتبارية، منبثقة عن رابطة العالم الإسلامي، مقرها جدة، تُعنى برعاية المسلمين الجدد، والتنسيق بين الجمعيات، والمؤسسات الإسلامية، ومراكز البحث، والشخصيات المهتمة بالإسلام والمسلمين في جميع أنحاء العالم. انظر: موقع الهيئة العالمية للمسلمين الجدد على الشبكة المنكبوتية: www.4newmuslims.org



محمد ﷺ، وسيرته العطرة؛ وهذا يقودهم بإذن الله تعالى إلى فهم نصوص القرآن الكريم، وترجمة معانيه بلغته الأصلية، والتعمق في دراسة العلوم، والحضارة الإسلامية، والاختلاط بالمسلمين، والتأثر بأخلاقهم.

- إهداؤهم حقيبة، تحوي بداخلها كتباً ورسائل وأقراصاً مرنة مسموعة ومرئية؛ تتحدث عن أصول الإسلام وتعاليمه السمحة باللغة التي يتحدثون بها، وتضم قصص الذين أسلموا من الرجال والنساء، والإجابة على الأسئلة والاستفسارات، التي غالباً ما يسألها المسلم الجديد.
- عقد دورة تعليمية خاصة بالمسلمين الجدد لمدة شهر، بعد كل صلاة جمعة، لمدة ساعتين، ويشرف عليها نخبة من الدعاة، وعدد من المترجمين بلغات مختلفة، ويوزع عليهم مثلاً: كتاب منهج المسلم الجديد؛ للإفادة منه في العقيدة والأمور الشرعية، وكتب أخرى، ورسائل دعوية بحسب احتياجاتهم، ويتكفل القائمون على البرنامج بالمواصلات، وتأمين وجبة الغداء لهم، وتخصص مكافأة مالية في ختام الدورة، لمن اجتازها بنجاح. وفي نهاية الدورة تقام رحلة ترفيهية تثقيفية رياضية.
  - ترتيب زيارات متبادلة بينهم، والمكاتب الدعوية.
  - تنظيم الحملات المجانية؛ لأدائهم مناسك الحج والعمرة.
- عمل المسابقات الثقافية الرمضانية بينهم، ورصد جوائز مالية للفائزين بها.
- إشراكهم في الأعمال الدعوية والخيرية؛ حتى يشعروا بالولاء



والانتماء لهذا الدين.

- إقامة الرحلات الترفيهية التعليمية لهم ولأصدقائهم من الديانات
   الأخرى؛ فيحصل التأثر بالأنشطة الدعوية المتوعة، وربما أسلم
   بعضهم في نهاية الرحلة.
- عدم إغفال النساء اللاتي أسلمن، ومتابعتهن، وتزويدهن بالكتب
   والأشرطة الدعوية؛ بما يعينهن على الثبات والاستقامة، والمضي في
   طريق الهداية.



المطلب الثاني

توظيف المال في دعوة الأقليات المسلمة ``:

إن الأقليات المسلمة جزء لا يتجزأ من الأمة الإسلامية، وأعضاء من بدنها، وواجب المسلمين عظيم تجاههم، أفراداً وجماعات، شعوباً وحكومات؛ فنحمل همومهم، ونقدم النصرة لهم، ففي الحديث: (مثل المؤمنين في توادهم، وتراحمهم، وتعاطفهم، مثل الجسد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى)<sup>(٢)</sup>، وقوله عليه الصلاة والسلام: (المسلم أخو المسلم، لا يظلمه، ولا يسلمه، ومن كان في حاجة أخيه، كان الله في حاجته)<sup>(٢)(1)</sup>.

وليس بخاف علينا الأهمية التي تمثلها تلك الأقليات المسلمة ، الذين يعيشون في أحضان مجتمعات غير إسلامية ، حيث أشارت إحدى الدراسات الإحصائية بأن عددهم يتعدى الثلث ما نسبته ٣٥٪ من

(٢) أخرجه البخاري في كتاب: الأدب، باب: رحمة الناس والبهائم، رقم الحديث (٦٠١١)، ج٨ ص١٠، ومسلم واللفظ لـه في كتاب: البر والصلة والآداب، بـاب: تـراحم المؤمنين وتعـاطفهم وتعاضـدهم، رقـم الحـديث (٢٥٨٦)، ج٤ ص١٩٩٩.

(٤) مؤتمر الأقليات المسلمة الدعوة والأصداء -- الملكة العربية السعودية - مكة المكرمة ، دار طويق للخدمات
 الإعلانية ، الرياض ، ط١ ، ١٤١٢هـ ، ص٢٩.

<sup>(</sup>١) عُنيت الملكة العربية السعودية مقارنة بغيرها من الدول الإسلامية بأوضاع الأقليات المسلمة؛ ممثلة في وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد ، والتي تهدف إلى دعمهم ، وتمكينهم من ممارسة شعائرهم الدينية وحقوقهم الأخرى ، وإقامة الدورات التدريبية ، وتنمية مستواهم الفكري والعلمي ، وتأكيد هويتهم الإسسلامية ، ورعاية المراكز والمؤسسات والجمعيات والمعاهد الإسلامية ، ومتابعة مناشطها ، وتقديم المساعدات ما أمكن ، وإقامة المؤتمرات والندوات ، وإعداد الدراسات والبحوث والتقارير عن أحوال المسلمين في العالم. انظر ، موقع وزارة الشؤون الإسلامية على الشبكة العنكبوتية : www.moia.gov.sa

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب: المطالم، باب: لا يظلم المسلم المسلم ولا يسلمه، رقم الحديث (٢٤٤٢)، ج٣ ص١٢٨، ومسلم في كتاب: البر والصلة والآداب، باب: تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره ودمه وعرضه وماله، رقم الحديث (٢٥٦٤)، ج٤ ص١٩٨٦.



مجموع المسلمين في العالم (''.

وإننا إذا أحسنا توظيف المال في دعوتهم، وقدمنا الدعم لهم، ودافعنا عن حقوقهم، وذللنا الصعاب التي تعترضهم، وعاشوا هم وأسرهم حياة كريمة، وأمنوا فيها على دينهم، فإنه يمكن لهم أن يرسموا صورة مشرقة عن الإسلام والمسلمين، فيكونون بذلك دعاة إلى الله تعالى، كلٌ في مجال عمله، ويكونون جسراً يربط بين حضارتنا الإسلامية، وحضارات الأمم الأخرى، خيرها دون شرها، فيأتون إلينا بالنافع المفيد من أسباب النهضة والقوة، والتقدم العلمي، والتكنولوجي، ويسهمون في علاج كثير من المشكلات التي تعاني منها مجتمعاتهم، كمشكلات الانتحار، والإدمان، والجنس، والأمراض النفسية، وتفكك الأسر، وغير ذلك.

وأما إذا قطعنا الصلة بيننا وبين هذه الأقليات المسلمة، فلم نقدم لهم دعماً، ولم نحفظ لهم حقاً، ولم نذلل لهم صعباً، ولم نحل لهم مشكلة، فليس من حقنا أن ننتظر منهم مواقف إيجابية تجاه قضايانا، لأننا بهذه المواقف السلبية تجاههم، نساعدهم على تبني الأفكار والاتجاهات، والمواقف المضادة للدين، ومن هنا نرى كثيراً من هؤلاء، يصبحون أداة تحريض على دولهم الإسلامية، التي لم يتلقوا منها أيّ مساعدة أو حماية.

لا ننكر أن هناك جهوداً تقوم بها المنظمات، والميئات،

<sup>(</sup>١) انظر: دراسة إحصائية عن الأقليات الإسلامية في العالم - محمد محمدين، بحث مقدم إلى المؤتمر العالمي السادس للندوة العالمية للشباب الإسلامي حول الأقليات المسلمة في العالم، ظروفها الماصرة آلامها وآمالها، المنعقد في الرياض عام ١٤٠٦هـ، دار الندوة العالمية للطباعة، ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م، ج١ ص٤٠٦.



والمراكز الإسلامية<sup>('')</sup>، إلا أن هذه الجهود تعد قليلة بالنسبة لعدد الأقليات المسلمة في تلك البلاد، كما أن نجاحاتها محدودة في الحفاظ على وحدة المسلمين، وحمايتهم من التنازع والاختلاف؛ وذلك لعدم وجود البرامج الجادة، والنخبة المتخصصة التي تجعلهم يعتصمون بحبل الله تعالى على منهاج الكتاب والسنة، بعيداً عن الحزبية والتعددية التي فرقت شمل الأمة، وجعلتها شيعاً وأحزاباً.

كما أن ضعف تمويل هذه البرامج والمشروعات الدعوية ، وعشوائية الإدارة ، كان سبباً في انصراف كثير من أبناء هذه الأقليات عن الانخراط في العمل الإسلامي بمعناه الواسع؛ بل إن منهم من اعتزل المساجد ، وحرص على عدم الظهور وسط التجمعات الإسلامية ، وآثر الذوبان في الحياة الغربية بحلوها ومرّها.

إننا إذا أردنا الحفاظ على تلك الأقليات المسلمة، واستثمارهم في تبني قضايانا الإسلامية، فإنه ينبغي علينا أن نوثق الصلة بيننا وبينهم، وأن ندعمهم بكل ألوان الدعم المادي والمعنوي، حتى نربطهم بدينهم، وأخلاقهم، وعادات قومهم الحسنة؛ ليكونوا خير ممثل لنا لدى هذه الدول والمجتمعات، فننتفع بهم، وينتفعون بنا، وتنتفع بهم مجتمعاتهم التي يعيشون فيها، ويكونوا خير ممثل لنا في الدفاع عن مصالحنا،

<sup>(</sup>١) يشير الباحث هذا إلى تفرد واهتمام الملكة العربية السعودية في احتضافها، ورعايتها الهيئات والمنظمات الإسلامية، التي لها اهتمام بأوضاع الأقليات المسلمة، ويأتي في مقدمتها: رابطة العالم الإسلامي التي أنشئت سنة ١٣٨١هـ، ومقرها مكة المكرمة، وأيضاً الأمانة العامة لمنظمة الموتمر الإسلامي، التي أنشئت سنة ١٣٨١هـ، ومقرها مكة المكرمة، وأيضاً الأمانة العامة لمنظمة الموتمر الإسلامي، التي أنشئت سنة ١٣٩١هـ، ومقرها مكة المكرمة، وأيضاً الأمانة العامة لمنظمة الموتمر الإسلامي، التي أنشئت سنة ١٣٨١هـ، ومقرها مكة المكرمة، وأيضاً الأمانة العامة لمنظمة الموتمر الإسلامي، التي أنشئت سنة ١٣٩١هـ، ومقرها جدة، وانبثق عنها صندوق التضامن الإسلامي، والبنك الإسلامي للتنمية، وأيضاً الندوة العالمة لمائة العالم الرياض، وأيضاً هيئة الإضلامية، وأيضاً الندوة العالمة الموتمر المي التي أنشئت سنة ١٩٢١هـ، ومقرها جدة، وانبثق عنها صندوق التضامن الإسلامي، والبنك الإسلامي للتنمية، وأيضاً الندوة العامة الموتمر الرياض، وأيضاً هيئة الإغاثة الإسلامية الندوة العالمة الدوة العالمة المائة الرياض، وأيضاً هيئة الإغاثة الإسلامية الندوة العالمة الموتمرة مائمة الملكة العربية السعودية وهموم الأقليات المسلمة في العالم –د. مسنة ١٩٩٨هـ، ومقرها حدة، انظر: الملكة العربية السعودية والموامية الإعاثة الإسلامية معنها مندوق التضامة العربية السعودية وهموم الأقليات الملمة العالم المائة المرابة العربية العالم منه، ١٤٩٥هـ، مو٢٩٣هـ، مو٢٩٣.



وقضايانا الإسلامية.

كذلك ينبغي على المستوى الرسمي تعزيز العلاقات بين حكومات البلدان الإسلامية ، والحكومات التي توجد بها أقليات مسلمة ، من أجل كسب الميدان السياسي لقضاياهم ؛ بغية إشعارهم بأنهم جزء لا يتجزأ من الأمة الإسلامية ؛ وذلك من خلال بعث السفراء والمندوبين ، الذين يمثلون الدولة هناك ؛ لتوثيق الصلة بالأقليات المسلمة ، وسد احتياجاتهم المالية ، وتحقيق مطالبهم ، وحصولهم على الحقوق كغيرهم ، وهذا سينعكس إيجاباً على أحوالهم في سائر المجالات المختلفة<sup>(۱)</sup>.

ويؤكد الشيخ عبدالعزيز بن باز ' ذلك فيقول: (فالواجب على الدول الإسلامية، والأفراد من ذوي الغنى والثروة، أن ينظروا نظرة عطف ورحمة إلى إخوانهم المستضعفين، ويعينوهم بواسطة سفراء الدول الإسلامية الموثوق بهم، أو بواسطة الوفود التي يجب أن ترسل بين حين وآخر باسم الدول الإسلامية؛ لتتفقد أحوال المسلمين)<sup>(٢)</sup>. **ويمكن توظيف المال في دعوة الأقليات المسلمة من خلال ما يلي**:

أولا: إقامة المساجد والمراكز الإسلامية:

من أهم المشروعات الدعوية التي يمكن توظيف المال في تحقيقها ، إقامة المساجد والمراكز الإسلامية في البلاد التي تعيش فيها الأقليات المسلمة؛ فهي منابع للخير حيثما حلّت وانتشرت ، فمن خلالها يظهرون دينهم ، ويشعرون بالفخر والعزة بانتمائهم الإسلامي.

 <sup>(</sup>۱) انظر: الأقليات المسلمة الواقع والمأمول<sup>-</sup> محاضرة ألقاها الشيخ محمد بن ناصر العبودي، دار الطرفين،
 (۱) الطائف، ١٤٢٤هـ، ص٣٢- ٢٥

۲) مجموع فتاوى ومقالات منتوعة -- سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز ، ج٢ ص١٦٤.



فالمسجد هو المكان الطبيعي الذي تجتمع فيه الأقليات المسلمة ، ففيه تصلى الصلوات الخمس، وصلاة الجمعة، والعيدين، ويتعلم الكبار والصغار مبادئ الدين، وتُلقى فيه الدروس، والمحاضرات، والندوات، وتصدر عنه المناسبات الدينية<sup>(۱)</sup>. وفيه تتهذب نفوس المسلمين، وتصقل شخصيتهم، ويتفقد بعضهم بعضاً، وتتحد أفكارهم، وتطلعاتهم، وتقوى حصانتهم الفكرية، ويتعاونون على البر والتقوى، ويحملون آلامهم وآمالهم، ويتدارسون مشكلاتهم، وقضاياهم<sup>(۱)</sup>.

ولا يقتصر دور المسجد في مجتمع الأقليات المسلمة على ذلك؛ فهو يستقبل بين الحين والآخر، الذين يريدون إشهار إسلامهم من أبناء المجتمعات الأخرى؛ فينطقون بالشهادتين في رحابه، ويعمل كذلك على تعليمهم، وتثبيتهم على الدين، وتجنيبهم مزالق الانحراف.

كذلك يمكن توظيف المال في بناء المراكز الإسلامية في المدن التي توجد فيها الأقليات المسلمة؛ وتوفير المكان الملائم الذي يجتمعون فيه، ومدّ يد العون لهم، والإسهام في الحفاظ على دينهم، ووجودهم<sup>(٢)</sup>.

ولكي تقوم المراكز الإسلامية بدورها التعليمي تجام الأقليات المسلمة، فلا بدّ من اعتمادها على موارد مالية ثابتة، تستند إليها، وتوظِّفها لصالح العمل الدعوي.

(1) انظر: الأقليات المسلمة في العالم الإسلامي- د. علي المنتصر الكتاني، ص١٤.

 <sup>(</sup>٢) انظر: دراسات في طرق الدعوة الإسلامية - د. أحمد بن محمد العدناني، بدون دار طابعة، ١٤١٠هـ ١٩٨٩م، ص١٤١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: دور المساجد والمراكز الإسلامية في مجتمع الأقلية المسلمة - د. محمود مصطفى حلاوي ، بحث مقدم إلى المؤتمر العالي السيادس للندوة العالية للشباب الإسيلامي حول الأقليات المسلمة في العالم ، ظروفها الماصرة آلامها وآمالها ، المنعقد في الرياض عام ١٤٠٦هـ ، ج١ ص٣٢٥.



إن دور الحكومات الإسلامية، وأغنياء المسلمين، لا ينبغي أن يقتصر فقط على إنشاء المساجد، والمراكز الإسلامية؛ بل لا بدّ من الإنفاق عليها؛ لتؤدي رسالتها على أكمل وجه، ويمكن ذلك من خلال ما يلى:

إيفاد الأئمة، وأهل العلم المؤهلين للإشراف على تلك
 المساجد، والمراكز الإسلامية، وتوجيه مرتاديها علمياً، ودعوياً.

إقامة مشروعات لتحفيظ القرآن الكريم، وإمدادها بما
 يلزم من معلمين، ومصاحف، ورصد الجوائز للطلاب المتميزين في
 الحفظ والتلاوة.

إقامة المعارض الدعوية في المراكز الإسلامية، وتوفير
 المطبوعات من كتيبات، ومطويات، ومواد سمعية باللغات المختلفة.

تنظيم الرحلات الجماعية بأسعار رمزية ، وإذكاء روح
 التآلف والتآخي بينهم ؛ بما يحافظ على هويتهم الإسلامية.

عمل اللوحات الإرشادية؛ لمعرفة كيفية الوضوء والصلاة، أو
 التنبيه على بعض الأخطاء المنتشرة في العقيدة والعبادة.

إقامة الدروس والدورات العلمية المنتظمة التي تعنى بتصحيح
 العقيدة، والتحذير من البدع، وكذلك في الحديث والفقه، وباقي
 العلوم الإسلامية؛ على أن ينتقى لذلك الأكفاء الذين يحسنون إيصال
 العلم إليهم، بعيداً عن التعقيدات، والإيغال في الجزئيات.

تنظيم الإفطار الجماعي في شهر رمضان؛ بقصد التعارف،
 والتآلف بين أفراد الأقليات المسلمة.

- تخصيص قاعات متعددة الأغراض؛ تخدم النشاطات



الثقافية، والاجتماعية، والرياضية، وغيرها؛ بما يملأ فراغهم، ويلبي احتياجاتهم.

إنشاء مكتبة إسلامية؛ يرتادها أبناء الأقليات المسلمة؛ لتنير
 لهم طريق العلم، وترفع من مستواهم الثقافي.

 إقامة مركز صحي؛ يقدم الخدمات الطبية المتوعة للمريض، ويسهم في تكاليف العلاج بأسعار مجانية، أو رمزية.
 ثانياً: إنشاء المدارس الإسلامية:

لو نظرنا إلى حال الكثير من أبناء الأقليات المسلمة في البلاد الأخرى، لوجدنا أن معظمهم التحقوا بالمدارس الأجنبية؛ مما جعلهم يقعون ضحية الانصهار الثقافي، المتمثل في فصلهم عن اللغة العربية، وتشرُّبهم فكر معلميهم، وما يُلقى من نظريات ومبادئ تتصادم مع الدين؛ فضلاً عن اكتسابهم العادات السيئة من زملائهم غير المسلمين؛ والاختلاط الموجود فيها بين الجنسين؛ بخاصة في فترة المراهقة، وهذا له تأثيره السلبي عليهم من حيث العقيدة، والقيم، والأخلاق، في وقت يكون الآباء منهمكين في العمل خارج المنزل<sup>(۱)</sup>.

وسيظل تأثير تلك الثقافة الأجنبية في أفكارهم، وبصورة أشد عند الأجيال المتعاقبة؛ مما يصعب على العاملين في الميدان الدعوي تصحيحها، والعودة بهم إلى موروثهم الثقافي الأصيل.

لذا وجب على الأمة الإسلامية الالتفات إلى أبناء الأقليات المسلمة، من خلال عقد دورات متخصصة؛ لتعليم اللغة العربية، وربطهم بها، وتعميقها في عقولهم وألسنتهم؛ لأننا ندرك بأن اللغة

<sup>(</sup>١) انظر : الأقليات المسلمة في العالم الإسلامي- د. علي المنتصر الكتاني ، ص٢٧.



د، سعد بن احمد الأحبدب

\*

العربية هي الأساس في فهمهم للدين، فحيث تضعف اللغة العربية وتضمحل؛ يبدأ الجهل بالدين، والذوبان في الثقافات الأخرى، التي لا ترتبط بأية حقائق ثابتة عن الكون، أو الحياة<sup>(۱)</sup>.

ولكي نحافظ عليهم كذلك، فلا بدّ من إنشاء المدارس، والمعاهد الإسلامية في جميع المراحل الدراسية للجنسين، والتأكيد على التزام الطالبة بالزي المحتشم؛ بما يحفظ كيانها، واعتزازها بدينها. فإذا ما أدرك الطالب والطالبة سنّ البلوغ، يكون قد تحصّن من الناحية الشرعية؛ مما يصعب بعد ذلك زعزعته عن تلك القيم والمبادئ، والعلوم الإسلامية التي تعلمها.

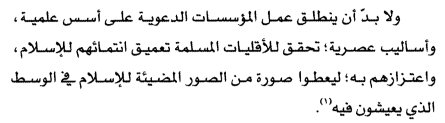
إنه ينبغي على الدول الإسلامية أن تتواصل مع الدول الأخرى؛ بإعطاء الأقليات المسلمة حق إنشاء مدارس إسلامية خاصة بها، وعدم التضييق عليهم<sup>(٢)</sup>، وإفساح المجال للمنظمات، والمؤسسات التعليمية والخيرية تمويلها، وإمدادها بالمدرسين والإشراف عليها. ثالثاً: دعم المؤسسات الدعوية:

تقوم المؤسسات الدعوية بدور عظيم تجام الأقليات المسلمة، من خلال عمل جماعي منظم؛ يبحث في أحوالهم، ويتلمس آلامهم، ويحمل همومهم، ويحدد مشكلاتهم؛ فيتم التواصل معهم، والاتصال بهم بشكل دوري؛ حتى لا تنقطع صلتهم بالعالم الإسلامي.

<sup>(1)</sup> انظر: الأقليات الإسلامية المشكلات الثقافية والاجتماعية - د. جمال الدين محمد محمود، بحث مقدم إلى المؤتمر العالمية العالمية المواجه المعاصرة المالية الشباب الإسلامي حول الأقليات المسلمة في العالم، ظروفها المعاصرة آلامها وأمالها، المنعقد في الرياض عام ١٤٠٦هـ، جا ص٥١٥- ٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: نحو منهج تربوي وتعليمي موحد لأبناء الأقليات المسلمة - د. حمد بن إبراهيم الصليفيح، بحث مقدم إلى المؤتمر العالمي السادس للندوة العالمية للشباب الإسلامي حول الأقليات المسلمة في العالم، ظروفها الماصرة آلامها وآمالها، المنعقد في الرياض عام ١٤٦هـ، ج١ ص١٥٨.





د. سعد بن أحمد الأحيدب

والأقليات المسلمة بحاجة ماسة إلى الدعم المالي؛ الذي يكفل لها بعـد الله تعـالى بقاءهـا ، وحفـظ كيانهـا ، ويعـزز قـدرتها في مجابهـة الصعاب التي تعترض رسالتها الدعوية.

وحتى تؤتي المؤسسات الدعوية ثمارها تجام الأقليات المسلمة، فلا بدّ من حسن توظيف المال، من حيث التأهيل المتكامل للعاملين فيها من جميع النواحي العقدية، والشرعية، والأخلاقية، والدعوية، وغيرها، وأن يكون عملها الدعوي وفق آلية واضحة المعالم، بعيداً عن الارتجالية، والاجتهادات الفردية، وأن يتحدثوا إليهم بلغة العصر التي يفهمونها، وهذا لن يكون إلا من خلال مخالطتهم في مجتمعاتهم وأوساطهم.

كما ينبغي على المؤسسات الدعوية أن توحد المرجعية الدعوية للأقليات المسلمة، وتنبذ الخلافات الحزبية بينهم. يقول الشيخ محمد العثيمين رحمه الله: (أن يكون للجماعات الأقلية مرجع يرجعون إليه، وهو ما يسمى بالأمير، وقد يسمى بالرئيس؛ لأن الناس لا يصلحون بدون هذا، لا يصلحون بدون قائد، لا يصلحون بدون مرجع)<sup>(٢)</sup>.

 <sup>(</sup>۱) انظر: محنة الأقليات الإسبلامية والواجب نحوها – د. صابر طعيمة، دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م، ص٢٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأقليات المسلمة --- سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز وفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، إعداد وتقديم د. عبدالله بن محمد الطيار ، دار الوطن، الرياض، ١٤١٥هـ، ص٥٠.



ويلزمها كذلك معرفة واقع تلك الدول التي تعيش فيها الأقليات المسلمة، وكيفية تعامل تلك الدول معها، والتقلبات السياسية فيها، والتي قد تعوق مسار الدعوة، ولا تسمح لها بممارسة العمل الدعوي<sup>(۱)</sup>، وعلى سبيل المثال، نظرة الغرب السلبية تجام العمل المؤسسي الدعوي عقب أحداث الحادي عشر من سبتمبر عام ٢٠٠١م؛ وما استتبع ذلك من تشجيع بعض الدول للمنظمات والتيارات المنحرفة ممارسة أنشطتها العدائية؛ لإيجاد التنازع والشقاق بين الأقليات الإسلامية<sup>(۲)</sup>.

وحتى يتم الدعم المادي والمعنوي للأقليات المسلمة، فلا بدّ من التواصل الدائم بين المؤسسات الدعوية، والدول الإسلامية؛ لمناقشة دورها المناط بها تجاء أبنائها المغتربين؛ ومدى علاقاتها الدبلوماسية مع الدول الأخرى؛ بما يكفل لها تنفيذ خططها، وبرامجها الدعوية، ويذلل العقبات التي أمامها.

رابعا: توفير المنح الدراسية:

ينبغي علينا ألا ننسى ما يتعرض له طلاب وطالبات الأقليات المسلمة هناك، من فتنة وضغوط، تتسبب في كثير من الأحيان إلى عدم التحاق بعضهم بالدراسة الجامعية؛ بخاصة إذا علمنا أن بعض الدول لا تسمح بافتتاح مدارس خاصة بهم؛ فضلاً عن فتح الجامعات

 <sup>(</sup>١) انظر: محنة الأقليات الإسلامية في العالم -- محمد عبدالله السمَّان، دار النصر للطباعة الإسلامية، القاهرة، بدون تاريخ، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: أوضاع الأقليات والجاليات الإسلامية في العالم قبل وبعد أحداث الحادي عشر من سبتمبر ٢٠٠١م – د. مجدي الداغر، دار الوفاء، المنصورة، ط١، ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٦م، ص ٢٩٥.



الأهلية فيها (``.

ولـذا ينبغـي علـى الـدول الإسـلامية أن تقـف إلى جـانبهم؛ بتقـديم فرص التعليم العالي لهم، وذلك من طرق ثلاث:

الأول: إنشاء المعاهد الإسلامية والعربية في الدول التي يعيش فيها أبناء الأقليات المسلمة؛ فيلتحقوا بها ، ويستفيدوا منها.

الثاني: إعطاء أبناء الأقليات المسلمة حق الالتحاق بجامعات تلك الدول، على هيئة منحة داخلية مدفوعة الثمن، حتى تخرجهم.

الثالث: استقدام أبناء الأقليات المسلمة؛ ليلتحقوا بجامعات دولهم الإسلامية، على هيئة منحة خارجية، وتحمّل نفقاتهم المعيشية حتى تخرجهم؛ فيعودوا حاملين رسالة دعوية سامية إلى مجتمعاتهم هناك.

يقول الشيخ محمد بن عثيمين رحمه الله: (من أوجب الواجبات على المسلمين في هؤلاء الأقليات، أن يعانوا على تثبيت الإسلام في نفوسهم ... وأن يستقدموا منهم من يتلقى العلم في البلاد الإسلامية)<sup>(\*)</sup>.

وهـذا إن تتحقـق، وحصـل أبنـاء الأقليـات المسـلمة علـى التعليم الأكـاديمي، فـإنهم سيتصـدرون مراكـز البحـث العلمـي، وكليـات المعرفـة هنــاك، ويصـلون إلى مراكــز صـنع القــرار السياســي والاجتماعي، ويسهمون في خدمة وحماية وتحسـين أوضـاع إخوانهم في الـدين؛ فضـلاً عــن إيصـال الـدعوة الإسـلامية، وتــأليف الكتـب

<sup>(</sup>١) انظر: دور المؤسسات التعليمية في رفع المستوى الثقافية للأقلية المسلمة - د. سعيد إسماعيل علي، بحث مقدم إلى المؤتمر العالي السادس للندوة العالمية للشباب الإسسلامي حول الأقليات المسلمة في العالم، ظروفها المعاصرة آلامها وآمالها، المنعقد في الرياض عام ١٤٠٦هـ، ج١ ص٥٢،٥١.

 <sup>(</sup>٣) الأقليات المسلمة – سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز وفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، إعداد وتقديم
 د. عبدالله بن محمد الطيار، ص٧٧.



الإسلامية، وترجمتها باللغات المحلية في تلك المجتمعات (.).

إننا إذا وفرنا لهولاء اليوم المنح الدراسية، وكفلنا لهم مؤنة الحياة المعيشية وتكاليفها؛ ليكملوا تعليمهم الجامعي وما بعده، فإنهم سوف يحفظون لنا هذا الجميل، وسوف يشعرون بالانتماء إلينا، وإلى ديننا، وعقيدتنا، وأخلاقنا الإسلامية، ويكونون من أخلص المدافعين عنا، وعن قضايانا الإسلامية في المحافل الدولية. خامساً: مجابهة الغزو الفكرى:

إن أبناء الأقليات المسلمة يتعرضون – شاءوا أم أبوا – إلى غزو فكري مكثف؛ نتيجة وجودهم في مجتمعات بعيدة كلّ البعد عن قيم وأخلاق الإسلام؛ ناهيك عما ما يتعرضون له من ضغوط الاستعمار والتغريب، والانصهار الاجتماعي في مجتمعات الدول الأخرى؛ حتى أصبحوا عرضة لخطر الذوبان في المجتمع الكبير، وربما ضاعت هويتهم الإسلامية؛ مما يشكل كارثة على الأمة الإسلامية جمعاء<sup>(\*)</sup>.

وإذا كانت ظروفهم فرضت عليهم أن يعيشوا في محيط كبير، لا يشاركهم الملة والعقيدة، إلا أنهم يظلون بحاجة إلى الارتباط بإخوانهم المسلمين في العالم الإسلامي<sup>(٢)</sup>؛ بخاصة إذا عرفنا أن تلك المجتمعات تدفعهم إلى التخلي عن معتقداتهم، وتقاليدهم، وموروثهم

<sup>(</sup>١) أنظر: خطط وبرامج الأقليات المسلمة في المالم - الهادي بخاري علي، بحث مقدم إلى المؤتمر العالمي السادس للندوة العالمية للشباب الإسلامي حول الأقليات المسلمة في العالم، ظروفها المعاصرة آلامها وآمالها، المنعقد في الرياض عام ٤٠٦ (هـ، ج١ ص٢٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: الأقليات المسلمة في العالم الإسلامي - د. علي المنتصر الكتاني، ص٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: دور المؤسسات التعليمية في رفع المستوى الثقافية للمقلمة المسلمة - د. سعيد إسماعيل علي، بحث مقدم إلى المؤتمر العالي السنادس للندوة العالمية للشباب الإسبلامي حول الأقلينات المسلمة في العالم، ظروفهما الماصرة آلامها وآمالها، المنعقد في الرياض عام ١٤٠٦هـ، ج1 ص١٢٠.



الثقاية، وتسعى إلى تحطيم هويتهم، وطمس شخصيتهم الإسلامية(''.

والأقليات المسلمة في حاجة ماسة إلى من يحميها من غزو الأفكار الهدامة، وتنويرها بحقيقة أهداف هذه الدعوات، وكشف الدسائس والشبهات، عن طريق الوعي، وتحصين فكر أبنائها<sup>(۲)</sup>. وهذا يتحقق من خلال ما يلي:

 طباعة الكتب والنشرات التي تحوي فكراً إسلامياً أصيلاً؛
 يتبنى وسطية الإسلام، ويبتعد عن نزعات الغلو والتفريط؛ بخاصة في المجال العقدي.

- نشر الدروس، والمحاضرات الدينية، والثقافية، والأدبية،
 عن طريق أشرطة الكاسيت، أو الأسطوانات المدمجة، وغير ذلك من
 الوسائل الدعوية.

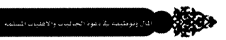
تنويع الزيارات الميدانية، واستغلال المناسبات الدينية
 والاجتماعية؛ بهدف ربطهم بالأمة الإسلامية وحضارتها، وتجسيد
 الوحدة الفكرية والثقافية بينهم.

- تأسيس المواقع الدعوية على الشبكة العنكبوتية ، شريطة
 أن يكون القائمون عليها من أهل العلم والدعوة ، وأن تتناول كافة
 القضايا المعاصرة والاهتمامات ، والمشكلات التي يتشارك فيها
 الأقليات المسلمة هناك.

فتح القنوات الفضائية الدعوية، أو المشاركة في القنوات
 القائمة في تلك البلاد؛ لبث البرامج الدعوية والعلمية بعدة لغات رئيسة؛

<sup>(</sup>١) انظر : الأقليات المسلمة في العالم ظروفها المعاصرة آلامها وأمالها – الندوة العالمية للشباب الإسلامي، (نحو منهج تربوي وتعليمي موحد لأبناء الأقليات المسلمة) – د. حمد بن إبراهيم الصليفيح، ج١ ص١٥٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: محنة الأقليات الإسلامية والواجب نحوها - د. صابر طعيمة، دار الجيل، ص٢٥٥.





بخاصة التي تلك البرامج الأصيلة التي تسمو بالنفوس، وتبين للأجيال المسلمة عظمة هذا الدين، وعلو كعب الحضارة الإسلامية في عصور الإسلام الزاهرة، التي كان لها أعظم الفضل على الحضارة الغريية، حيث استمد منها الغربيون أصول وقواعد البحث العلمي. سادساً: تقديم المساعدات الإنسانية:

د، سعد بن احمد الأحيدب

إن المادة هي من أهم المقومات الحياتية، وتقوم بدور كبير في الجانب الدعوى، وأغلب الأقليات المسلمة تعانى من مشكلات مختلفة، كأزمة السكن، وغلاء المعيشة، والديون، وغير ذلك، وقد تكون قلة ذات اليد هي الدافع وراء اتجاههم إلى العمل في الأعمال الدونية التي اشتهروا بها؛ لذا هم بحاجة ماسة إلى الدعم المادي من إخوانهم الموسرين في العالم الإسلامي ("). وإذا علمنا أن الكثير من الأقليات المسلمة يعاني البطالة، ويعتمد في معيشته على مساعدات الدول الغربية، أدركنا أهمية توظيف المال في إنقاذ هؤلاء من الواقع المريسر الذي يعيشونه؛ لأن تلك الأموال التي تدفع لهم من قبل الحكومات الغربية، لا بدر أن يكون وراءها مقابل تدفعه هذه الأقليات، وهذا المقابل هو مزيد من التتازلات، ومزيد من التفريط في الهوية، ومزيد من الدوبان في القيم الغربية السائدة، ومزيد من الانسلاخ عن القيم والأسس الإسلامية. ولابدَّ لأفراد الأقليات المسلمة ابتداء، أن يواجهوا هذا الوضع الخطير، ويستقلوا بأنفسهم بعيداً عن أى عون خبارجى، وذليك من خيلال قيام أهيل الغنبي منهم بواجب

<sup>(</sup>١) انظر: أوضاع الأقليات والجاليات الإسلامية في العالم قبل وبعد أحداث الحادي عشر من سبتمبر ٢٠٠١م -- د. مجدي الداغر، ص ٢٦٥.



الزكاة، وتنظيم تحصيلها، وصرفها على الفقراء والمحتاجين منهم، وإشاعة روح التكافل الاجتماعي بينهم، وإيجاد فرص عمل للعاطلين عن العمل<sup>(')</sup>. والمأمول من الدول الإسلامية كذلك الاستفادة من علاقاتها الدبلوماسية مع دول الأقليات المسلمة، التي تتوافر فيها مجالات الاستثمار الاقتصادي، من خلال تمكين أغنياء المسلمين من توظيف أموالهم في مشروعات إنمائية هناك، وهذا يوفر للأقليات المسلمة فرصاً حقيقية للعمل، والاغتناء عن الآخرين؛ بل وضمان حقهم في التملك والتصرف في أموالهم؛ أسوة بغيرهم<sup>(')</sup>. كما يمكن للدول الإسلامية التحدي الاقتصادي المضروب على الأقليات المسلمة؛ الإسلامية التحدي الاقتصادي المضروب على الأقليات المسلمة؛ وعليها لمواجهة التحدي الاقتصادي المضروب على الأقليات المسلمة؛ وعليها ماكثير من حقوقهم المهضومة، وهذا سينعكس إيجاباً على حياتهم الاجتماعية والمعيشية<sup>(')</sup>. كذلك يمكنها أن تبذل جهودها لدى والامتيازات، مع نظرائهم من غير المسلمة؛

- (٢) انظر: مشتقلات الدعوة إلى الإسلام في مجتمع الأقليات المسلمة في أوروبًا وسبل علاجها خلال الفترة من عام ١٤١٠هـ إلى نهاية ١٤١٩هـ - د. توفيق بن عبدالعزيز السديري، بدون دار طابعة، ١٤٢١هـ، ص٢٦٠.
- (٣) انظر: الأقليات المسلمة في العالم ظروفها المعاصرة آلامها وآمالها الندوة العالمية للشباب الإسلامي، (خطط وبرامج الأقليات المسلمة في العالم) الهادي بخاري علي، ج١ ص٣٥٥، ٢٥٦.
- (٤) انظـر: الأقليـات المسلمة في مواجهـة التحـديات وواجـب الـوَتمرات الإمــلامية نحوهـا -- أحمـد بـن عبـدالعزيز الحصيِّن، مكتبة الإيمان، القاهرة، ط1 ، ١٤١٥هـ- ١٩٩٤م، ص ١٨.

انظر: الأقليات المسلمة في العالم الإسلامي- د. على المنتصر الكتائي، ص١٩.



## الخاتمسة

الحمد لله أولاً وآخراً حمداً يليق بجلاله، وعظيم سلطانه، على توفيقه، وامتنانه، وإعانته على إتمام هذا البحث، في دراسة موضوع المال وتوظيفه في دعوة الجاليات والأقليات المسلمة.

وقد أمكن الباحث التوصل إلى جملة من النتائج والتوصيات، كما يلي: النتائج:

- ١- إن المال في أصله مال الله، والإنسان مستخلف فيه، وهو عارية
   عنده لأجل، ويمكن أن يكون المال خيراً له، أو شراً عليه،
   بحسب كسبه وإنفاقه، ونظرته إليه.
- ٢- إن العلاقة بين الدعوة والمال ظاهرة؛ باعتبار المال وسيلة من وسائل
   الدعوة إلى الله، ومن خلاله يتم تمويل المشروعات الدعوية.
- ٣- إن المنهج الدعوي في إنفاق المال يستلزم مراعاة فقه الأولويات، وتقدير المصلحة في تسخير المال دعوياً، وما هو أقرب إلى رضا الله ومحبته، وأنفع للأمة.
- ٤- إن توظيف المال في دعوة الجاليات في بلاد المسلمين، يتطلب تقديم البذل والعطاء، والإنفاق في سبيل دعوتهم، وتأليف قلوبهم على الإسلام.
- ٥- إن توظيف المال في دعوة ودعم الأقليات المسلمة في بلاد غير المسلمين، يحتم دراسة أحوالهم، ومد يد العون لهم؛ للمحافظة على هويتهم الإسلامية هناك.



التوصيات:

- ١- تشجيع الدراسات والبحوث العلمية، التي توضّع صلة المال بالدعوة، والخروج منها بضوابط شرعية، ورؤية دعوية شاملة؛ نحو التعامل الأمثل مع المال، وتسخيره في مجال دعوة الجاليات والأقليات المسلمة؛ ولتكون هذه الدراسات في متناول المهتمين بهذا الشأن.
- ٢- تبصير الأمة الإسلامية بالتحديات المعاصرة، والمخططات التي تحاك لإضعاف العمل الدعوي. ولكي يكون للأمة دورها الريادي، فلا بد من مواجهتها، من خلال توفير الدعم المعنوي والمادي للمؤسسات الدعوية، والوقوف في وجه كل من يعاديها.
- ٣- عقد مؤتمرات عالمية، وندوات، ولقاءات علمية، تعقد بصفة دورية في أنحاء متفرقة من العالم الإسلامي؛ يشترك فيها متخصصون من الدعاة وأهل الخبرة؛ ليسهموا في رسم السياسات المالية للمؤسسات الدعوية المنتشرة في كافة أنحاء العالم، وتوظيف جهودها في التعامل مع الجاليات والأقليات المسلمة.
- ٤- قيام الدول الإسلامية في دعوة وتوعية الجاليات، والإفادة من تجربة المملكة العربية السعودية في هذا الشأن، من حيث فتح المكاتب الخاصة بدعوتهم، وإفساح المجال لأهل الخير بالمشاركة في دعم هذه المكاتب مادياً ومعنوياً، وقد أسلم منهم الكثير، ولله الحمد.
- ٥- إنشاء صندوق عالمي؛ لإيجاد مورد دائم؛ لدعوة ودعم الأقليات
   ١ المسلمة في الدول غير الإسلامية، يشارك في تمويله الدول



الإسلامية، وأثرياء المسلمين؛ وتقف على رأسه إحدى الهيئات الإسلامية الموثوق بها؛ تتولى دراسة أحوالهم، وتسهم في مواجهة الأزمات الحياتية التي يعيشونها. وإذا حققنا ذلك، نكون قد حملنا هموم إخوة لنا في الدين، وحققنا مراد الشارع الحكيم، الذي يأمرنا بالتواصي معهم على البر والتقوى. وفي الختام أسال الله عز وجل أن ينفع بهذا البحث، ويبارك فيه، راجياً من الله تعالى القبول، سائلاً إيام التوفيق والسداد، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.



## فهرس المصادر والمراجع

- ١- الأحاديث المختارة أبو عبدالله محمد بن عبدالواحد بن أحمد الحنبلي
   المقدسي، تحقيق: عبدالملك بن عبدالله بن دهيش، مكتبة النهضة
   الحديثة، مكة المكرمة، ط١، ١٤١٠هـ.
- ٢- الأحكام السلطانية أبو يعلى محمد بن الحسين الفراء الحنبلي، محمد
   حامد الفقي، دار الكتب العلمية، ط٢، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٣- الأدب المضرد محمد بن إسماعيل البخاري تحقيق محمد فؤاد
   عبدالباقي، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ط٣، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- ٤- إصلاح المال أبو بكر عبدالله بن محمد بن عبيد ابن أبي الدنيا القرشي
   البغدادي، تحقيق: محمد عبدالقادر عطا، مؤسسة الكتب الثقافية،
   بيروت، ط۱، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- ٥- أصبول البحث العلمي ومناهجه د. أحمد بدر، وكالة المطبوعات،
   ١٩٨٤م.
- ٦- الأقليات المسلمة سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز وفضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين، إعداد وتقديم د. عبدالله بن محمد الطيار، دار الوطن، الرياض، ١٤١٥هـ.
- ٧- الأقليات المسلمة الواقع والمأمول- محاضرة ألقاها الشيخ محمد بن ناصر
   العبودي، دار الطرفين، الطائف، ١٤٢٤هـ.
- ٨- الأقليات المسلمة في العالم الإسلامي د. علي المنتصر الكتاني، مكتبة
   المنارة، ط١، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٩- الأقليات المسلمة في العالم ظروفها المعاصرة آلامها وآمالها بحوث المؤتمر العالمي السادس للندوة العالمية للشباب الإسلامي المنعقد في الرياض عام ١٤٠٦هـ، دار الندوة العالمية للطباعة، ١٤٢٠هـ- ١٩٩٩م.
- ١٠ الأقليات المسلمة في مواجهة التحديات وواجب المؤتمرات الإسلامية
   ١٠ نحوها أحمد بن عبدالعزيز الحصين، مكتبة الإيمان، القاهرة، ط١،



- ١١- أوضاع الأقليات والجاليات الإسلامية في العالم قبل وبعد أحداث
   الحادي عشر من سبتمبر ٢٠٠١م د. مجدي الداغر، دار الوضاء،
   المنصورة، ط١، ١٤٢٦ه ٢٠٠٦م.
- ١٢- البحث العلمي صياغة جديدة د. عبدالوهاب إبراهيم أبو سليمان،
   دار الشروق، جدة، ١٤١٢هـ.
- ١٣- البداية والنهاية أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي،
   مكتبة المعارف، بيروت، بدون تاريخ.
- ١٤ تاج العروس من جواهر القاموس محمد مرتضى الزبيدي، تحقيق
   مجموعة من المحققين، دار الهداية، بيروت، بدون تاريخ.
- ١٥- تاريخ الخلفاء عبدالرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق: محمد
   محيي الدين عبدالحميد، مطبعة السعادة، مصر، ط١، ١٣٧١هـ ١٩٥٢م.
- ١٦- تاريخ بغداد أحمد بن علي أبو بكر الخطيب البغدادي، دار
   ١٦- الكتب العلمية، بيروت، بدون تاريخ.
- ١٧- تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق فخر الدين عثمان بن علي
   الزيلعي الحنفي، دار الكتب الإسلامية، القاهرة، ١٣١٣هـ.
- ۱۸ تفسير القرآن العظيم أبو الفداء إسماعيل بن كثير، تحقيق:
   محمود حسن، دار الفكر، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.
- ١٩- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان عبدالرحمن بن
   ناصر السعدي، تحقيق: عبدالرحمن اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط١،
   ١٤٢٠هـ ٢٠٠٠م.
- ٢٠ الجامع الصحيح (سنن الترمني) محمد بن عيسى الترمني
   السلمي، تحقيق أحمد محمد شاكر وآخرين، دار إحياء التراث العربي،
   بيروت، بدون تاريخ.
- ٢١ الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله ﷺ وسننه وأيامه



- (صحيح البخاري) محمد بن إسماعيل بن البخاري، دار طوق النجاة، بيروت، ط١، ١٤٢٢هـ.
- ٢٢ جامع بيان العلم وفضله يوسف بن عبدالبر النمري، دار الكتب
   العلمية، بيروت، ١٣٩٨هـ.
- ٢٣- دراسات في طرق الدعوة الإسلامية د. أحمد بن محمد العدناني،
   بدون دار طابعة ، ١٤١٠هـ ١٩٨٩م.
- ٢٤ الدعوة إلى الإسلام تاريخها في عهد النبي والصحابة والتابعين والعهود
   المتلاحقة وما يجب الآن محمد أبو زهرة، دار الفكر العربي،
   القاهرة، بدون تاريخ.
- ٢٥- دعوة غير المسلمين إلى الإسلام في مدينة الرياض دراسة ميدانية تقويمية – عبدالله بن إبراهيم اللحيدان، رسالة دكتوراه، إشراف أ. د. مصطفى أبو سمك، قسم الدعوة والاحتساب، كلية الدعوة والإعلام، جامعة الإمام، الرياض ١٤١٧هـ.
- ٢٦- سنن أبي داود سليمان بن الأشعث السجستاني الأزدي، تحقيق محمد محيي الدين عبدالحميد، دار الفكر، بيروت، بدون تاريخ.
- ٢٧- سنن الدارقطني أبو الحسن علي بن عمر الدارقطني، تحقيق
   ١٣٨٦ سنن السيد عبدالله هاشم يماني المدني، دار المعرفة، بيروت، ١٣٨٦هـ ١٩٦٦م.
- ٢٨ سير أعلام النبلاء أبو عبدالله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي،
   تحقيق: شعيب الأرناؤوط ومحمد نعيم العرقسوسي، مؤسسة الرسالة،
   بيروت، ط٩، ١٤١٣هـ.
- ٢٩ السيرة الحلبية في سيرة الأمين المأمون علي بن برهان الدين
   ١٢٩ الحلبي، دار المعرفة، بيروت، ١٤٠٠هـ، ج٣ ص٩٩- ١٠١.
- ٣٠- صحيح الأدب المفرد للإمام البخاري محمد ناصر الدين الألباني،
   دار الصديق، ط١، ١٤٢١هـ.
- ٣١- صحيح الترغيب والترهيب محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة
   ٣١- صحيح الترغيب والترهيب محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة



المعارف، الرياض، ط٥، بدون تاريخ.

- ٣٢- صحيح مسلم- مسلم بن الحجاج أبو الحسين القشيري النيسابوري، تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، بدون تاريخ.
- ٣٣- ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة د. عبدالرحمن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق، ط٤، ١٤١٤هـ.
- ٣٤- فتاوى السبكي أبو الحسن تقي الدين علي بن عبدالكافي السبكي، دار المعرفة، بيروت، بدون تاريخ.
- ٣٥- فتح الباري شرح صحيح البخاري أبو الفضل أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تحقيق: محب الدين الخطيب، دار المعرفة، بيروت، بدون تاريخ.
- ٣٦- فقه الأقليات المسلمة د. طه جابر العلواني، نهضة مصر، القاهرة، ٢٠٠٠م.
- ٣٧- القاموس المحيط مجد الدين محمد الفيروز آبادي، بيروت،
   مؤسسة الرسالة، ١٤١٧هـ.
- ٣٨ لسان العرب محمد بن منظور ، تحقيق عبدالله علي الكبير
   ٣٨ وآخرين ، دار المعارف ، القاهرة ، بدون تاريخ.
- ٣٩ مـؤتمر الأقليات المسلمة الـدعوة والأصـداء المملكـة العربيـة السعودية- مكة المكرمة، دار طويق للخدمات الإعلانية، الرياض، ط1، ١٤١٢هـ.
- ٤٠ المال في الإسلام د. محمود محمد بابللي، مطبعة المدينة، الرياض، ط٢، ١٩٧٦م.
- ٤١ المال في القرآن الكريم سليمان بن إبراهيم الحصين، دار المعراج
   الدولية، الرياض، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- ٤٢- المال ملكيته واستثماره وإنفاقه د. محمد رأفت سعيد، مكتبة وهبة، القاهرة، ط١، ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م.



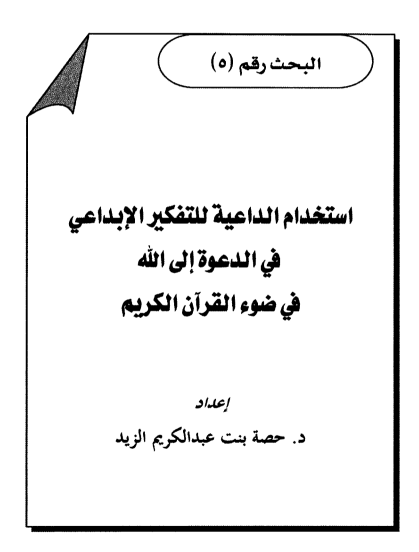
- ٤٢- مجلة البحوث الإسلامية الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء، الرياض، العدد السادس، ١٤٠٢هـ.
- ٤٤ مجموع فتاوى ومقالات متنوعة سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز، جمع وترتيب وإشراف د. محمد بن سعد الشويعر، رئاسة إدارة البحوث العلمية والإفتاء، ط٤، ١٤٢٣هـ.
- ٤٥ محاضرات الأدباء ومحاورات الشعرء والبلغاء أبو القاسم الحسين
   بن محمد بن المفضل الأصفهاني، تحقيق: عمر الطباع، دار القلم، بيروت،
   ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- ٤٦ المحكم والمحيط الأعظم أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، تحقيق: عبدالحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٠٠٠م.
- ٤٧ محنة الأقليات الإسلامية في العالم محمد عبدالله السمًان، دار
   النصر للطباعة الإسلامية، القاهرة، بدون تاريخ.
- ٤٨ محنة الأقليات الإسلامية والواجب نحوها -- د. صابر طعيمة ، دار
   الجيل، بيروت، ط١ ، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٤٩ مشكلات الدعوة إلى الإسلام في مجتمع الأقليات المسلمة في أوربا
   وسبل علاجها خلال الفترة من عام ١٤١٠هـ إلى نهاية ١٤١٩هـ د. توفيق
   بن عبدالعزيز السديري، بدون دار طابعة، ١٤٢١هـ.
- ٥٠ المعجم الأوسط أبو القاسم سليمان بن أحمد بن أيوب الطبراني،
   تحقيق: طارق بن عوض الله بن محمد وعبد المحسن بن إبراهيم الحسيني،
   دار الحرمين، القاهرة، ١٤١٥هـ.
- ٥١ المعجم الوسيط إبراهيم مصطفى وآخرون، تحقيق مجمع اللغة
   العربية بمصر، دار الدعوة، إستانبول، بدون تاريخ.
- ٥٢- معجم لغة الفقهاء د. محمد رواس قلعه جي ود. حامد صادق قنيبي، دار النفائس، بيروت، ط٢ ، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ٥٣- معرفة السنن والآثار أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق:
   عبدالمعطي أمين قلعجي، دار قتيبة، دمشق، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩١م.

21.



- ٥٤ مقاييس اللغة أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا ، تحقيق:
   عبدالسلام محمد هارون دار الجيل ، بيروت ، ط۲ ، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- 00- شرح منتهى الإرادات المسمى دقائق أولي النهى لشرح المنتهى منصور بن يونس بن إدريس البهوتي، عالم الكتب، بيروت، ط٢، ١٩٩٦م.
- ٥٦ المدخل إلى علم الدعوة دراسة منهجية شاملة د. محمد أبو الفتح
   البيانوني، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ ١٩٩١م.
- ٥٧- مصرف المؤلفة قلوبهم وأثره في الدعوة المعاصرة حسين بن محمد آل الشيخ - إشراف د. سيد عبداللطيف كساب، بحث مكمل للحصول على الماجستير، قسم الدعوة والاحتساب، المعهد العالي للدعوة الإسلامية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عام ١٤٠٣هـ.
- ٥٨- تأليف القلوب في الدعوة إلى الله تعالى ضوابطه وآثاره عبد العزيز بن عبد الرحمن الروضان - إشراف د. أحمد بن محمد أبا بطين، رسالة ماجستير، قسم الدعوة والاحتساب، كلية الدعوة والإعلام، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عام ١٤١٩هـ.
- ٥٩ تأليف القلوب على الإسلام بأموال الصدقات د. عمر بن سليمان
   الأشقر دار النفائس، الكويت، ط١، ١٤١٢هـ.
- ٦٠ الملكة العربية السعودية وهموم الأقليات المسلمة في العالم د.
   عبدالمحسن بن سعد السداود ، الهيئة العربية للكتاب ، الرياض ،
   ١٤١٣هـ ١٩٩٢م.
- موقع الهيئة العالمية للمسلمين الجدد على الشبكة العنكبوتية: www.4newmuslims.org
- موقع رابطة العالم الإسلامي على الشبكة العنكبوتية: www.4newmuslims.org
- موقع وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد على الشبكة العنكبوتية: <u>www.moia.gov.sa</u>



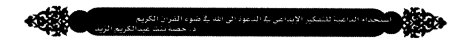




مجلة

الدراسات

الدعوية



مُعَكَدُهُم

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمداً عبده ورسوله، أما بعد...

فقد خلق الله سبحانه وتعالى الإنسان وميّزه عن سائر مخلوقاته بالعقل؛ لأنه منشأ الفكر الذي جعله مبدأ كمال الإنسان ونهاية شرفه وفضله على الكائنات. قال تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي ّءَدَمَ وَحَمَّلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَدَقْنَنَهُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَى كَثِيرِ مِحَّن خَمَقْنَا تَقْضِيلًا ﴿ ﴾ ﴾ <sup>(()</sup>حيث يثمر تفكيراً إبداعياً مستقيماً مع الفطرة خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴿ ﴾ ﴾ <sup>(()</sup>حيث يثمر تفكيراً إبداعياً مستقيماً مع الفطرة السليمة، ومتجاوبا مع ما ورد في آيات الكتاب الكريم التي دعت إلى التأمل والتفكر في آيات الله وفيما يحيط بالإنسان لكي يصل إلى مرحلة اليقين ألا وهي مرحلة التفكير الإبداعي الذي نلتمسه كثيراً في آيات القرآن الكريم، حيث قال الله تعالى: ﴿ أَلَذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّهُ فَكَفَتَ هَذَا بَعُودُ اوَعَلَى جُنُوبِهِمَ وَيَتَعَكَرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا

و المتفكر في آيات القرآن الكريم يجد أنها اهتمت بالإبداع، حيث ربطت العقل بالتفكير، إذ إن أولي الألباب هم الذين إذا

| مجلة     | (١)سورة الإسراء، الآية: ٧٠.   |
|----------|-------------------------------|
| اللراسان | (٢)سورة آل عمران، الآية: ١٩١. |
| الدعويا  | (۲٦٥)                         |

تفكروا في ملكوت الله ازدادوا إيماناً ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَى فِي خَلَقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلَيَّلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَنَتِ لِأُوْلِى ٱلْأَلْبَنبِ ﴾ (''.

استخدام الداعية للتفكير الإيدامي بلة الدعوة إلى الله بلة ضوء القران الكريم. د. حصة بنت صدالكريم الزيد

وأولو الألباب هم الذين يوقنون بأن الإنسان فُطر على الإيمان بريوبية الله، قال تعالى: ﴿ أَمَ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَقَءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ <sup>(1)</sup> أَمَّ خَلَقُوا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ <sup>(1)</sup> أَمْ عِندَهُمْ خَزَآيِنُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُعِيَيْطِرُونَ ﴾ <sup>(1)</sup>.

وعندما سمِع جُبيْر بن مطعم- رضي الله عنه- هذه الآية وكان ذلك قبل إسلامه كاد قلبه أن يطير للإسلام حيث قال: "سمعت النبي محمداً- ٤- يقرأ في المغرب بالطور، فلما بلغ قوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْمِنْ عَيْرِضَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ (\*) أَمْ خَلَقُوا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ بَل لَا يُوقِنُونَ (\*) أَمْ عِندَهُمْ حَزَابِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُصَبِّطِرُونَ ﴾ (\*) "كاد قلبي أن يطير للإسلام "(').

كما قال الحافظ ابن حجر - رحمه الله تعالى - : "قال الخطابي - رحمه الله - : كأنه انزعج عند سماع هذه الآية لفهمه معناها ، ومعرفته بما تضمنته ، ففهم الحجة فاستدركها بلطيف طبعه "<sup>(٥)</sup>.

- (٢)سورة الطور، الآيات: ٢٥- ٧٧.
- (٢)سورة الطور، الآيات: ٢٥- ٢٧.

الدعوية

<sup>(1)</sup>سورة آل عمران، الآية: ١٩٠.

<sup>(</sup>٤) الإمام محمد بن إسماعيل البخاري: صحيح البخاري، حقق أصولها وأجازها الشيخ عبد العزيز بن باز، د.ط، ( دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع:١٤١٤هـ - ١٩٩٤م )، جـ٢٩٧/٣ - ٢٩٨، باب حدثنا عبد الله بن يوسف، رقم (٤٨٥٤).

<sup>(</sup>٥) أحمد بن علي بن حجر العسقلاني: فتح الباري بشرح من صحيح البخاري، تحقيق عبد العزيز بن باز، د.ط، مجلة (القاهرة، المطبعة الفنية و مصّتبتها ١٣٨٠هـ) ،جـ ٨ / ٦٠٣. اللواسات



ولما كان التّفكير مطلباً أساساً في تقدم وتطور الدّعوة إلى الله كان لابد للداعية من مواكبته والتركيز على التفكير بنوعيه: الإبداعي والناقد في آن واحد؛ لأنه من خلال التفكير يبني على الماضي ويبتكر من أجل الحاضر و المستقبل، على أن يكون تفكيره يوافق النقل الصحيح، فكلما أمعن الإنسان في الاستفادة مما وهبه الله تعالى من عقل وتفكير كلما قارب الوصول إلى مرحلة الإبداع. **أهمية البحث:** 

تكمن أهمية هذا البحث في ضرورة توجيه الدّعاة إلى الله تعالى في استخدام طرق جديدة للوصول إلى أهدافهم الدعوية، ولعل من الطرق التي تعين على تطوير الدعاة هو استخدامهم لخطوات التفكير الإبداعي، خاصة ما ورد في القرآن الكريم والسنة المطهرة مما يساعدهم على الابتعاد عن التقليد والجمود في دعوتهم، ويحقق النجاح المطلوب الذي يتسق مع أهدافهم.

- أهداف البحث :
- أن يتعرف الدّاعية على التّفكير الإبداعي ومعرفة أساليب دعوة
   القرآن الكريم للتفكير الإبداعي.
- ٢- السعي لوضع حلول المشكلات التي تواجه الدّاعية باستخدام
   ١لتفكير المخطط المنظم .
- ٣- أن يتعرف الدّاعية على السمات الشخصية المؤهلة للتفكير الإبداعي.
- ٤- أن يتعرف الدّاعية على عوائق التفكير الإبداعي التي تمنعه من تحقيق أهدافه.

- ترسيخ الاهتمام بالتفكير الإبداعي بالاستفادة مما ورد في القرآن

مجلة

النراسات الدعوبة



الكريم والسنة النبوية المطهرة وسيرة السلف الصالح. و لقد اعتمدت الباحثة في تحقيق أهداف هذا البحث على تحيق المنهج الاستقرائي<sup>(')</sup>من خلال جمع المعلومات والبيانات من القرآن الكريم، والسنة النبوية المطهرة، وسيرة السلف الصالح- رضي الله عنهم- والمراجع العلمية، والمجلات المحكمة، بهدف التوصل إلى المعلومات التي تتفق مع موضوع البحث.

وسيكون البحث مقسماً وفقاً للآتي:

- المبحث الأول: مفهوم التفكير الإبداعي وأساليب دعوة القرآن
   الكريم إليه. وينقسم إلى:
  - المطلب الأول: مفهوم التفكير الإبداعي .
- المطلب الثاني: أساليب دعوة القرآن الكريم إلى التفكير
   الإبداعي .
- المبحث الثاني: خطوات التفكير الإبداعي وسمات الدّاعية المبدع.
   وينقسم إلى:
  - المطلب الأول: خطوات التفكير في حل المشكلات.
     المطلب الثاني: سمات شخصية الدّاعية المبدع.
    - المبحث الثالث: عوائق التفكير الإبداعي لدى الداعية.
      - الخاتمة.
      - التوصيات.
        - الفهارس

الدعوية

<sup>(</sup>١)المنهج الاستقرائي: يبدأ بالجزئيات ليصل منها إلى قوانين عامة، ويعتمد على التحقق بالملاحظة المنظمة الخاضعة للتجريب والـتحكم في المتغيرات المختلفة. انظـر : محمد زيـان عمـر : البحث العلمي، مناهجـه **مجلة** وتقنياته، (القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب:٢٠٠٢م)، ص:٤٨ – ٤٩. **المراسات** 



#### المبحث الأول

### مفهوم التفكير الإبداعي وأساليب دعوة القرآن الكريم إليه

### المطلب الأول: مفهوم التفكير الإبداعي

يُعد التفكير من أبرز الصفات التي تُميز الإنسان عن غيره وذلك لحاجته إليه في جميع مراحل عمره، وقد وردت عدة تعريفات للتفكير منها:

لغةً: التفكير هو إعمال الخاطر في الشيء، والفكرة كالفكر وقد فكَّر في الشيء، وأفكر فيه وتفكَّر بمعنى التِّفكَر أي التَّامل، والتفكير إعمال العقل في المعلوم للوصول إلى معرفة مجهول ، ويُقال فكَر في مشكلة أي أعمل عقله فيها ليتوصل إلى حلها<sup>(۱)</sup>.

وأما التعريف الإجرائي والاصطلاحي فقد وردت عدة تعريفات منها:

أنه عبارة عن سلسلة من النشاطات العقلية غير المرئية التي يقوم بها الدماغ عندما يتعرض لمثير لم يتم استقباله عن طريق واحدة أو أكثر من الحواس الخمسة اللمس والبصر والسمع والشم والتذوق بحثاً عن معنى في الموقف أو الخبرة<sup>(۲)</sup>.

- أو أنه نشاط ذهني يقوم به الإنسان عندما يتعرض لموقف

الدعوية

<sup>(</sup>١) انظر : مجمع اللغة العربية: المعجم الوسيط، الطبعة الثانية، ( القاهرة ، مصر : ١٩٧٢م) ص: ٦٩٨.

 <sup>(</sup>٢) انظر : سوسن شاكر مجيد: تنمية مهارات التفكير الإبداعي الناقد ، الطبعة الأولى، (دار صفاء للطباعة مجلة
 والنشر والتوزيع: ٢٠٠٨م)، ص: ١٩.



ما أو مشكلة للوصول إلى الحلول المناسبة ، وقد يُستخدم التّفكير لتحقيق هدف معين<sup>(۱).</sup>

من هنا يتضح أن التفكير غير مرئي وغير ملموس، بل هو عملية ذهنية نشطة ومتواصلة يقوم بها الإنسان حينما يتعرض لموقف معين، ويتأثر ذلك بثقافته وخبراته، أما ما يُلاحظ على الإنسان الذي يُمارس التفكير ما هو إلا نتيجة فعل التفكير سواء كان فعلاً أو قولاً <sup>(٣)</sup>.

**أما الإبداع لغةً: «**بدع الشيء يبدعه بدعاً، وابتداعاً، أي أنشأه وبدأه، وإبداع الشّيء اختراعه لا على مثال، وإنشاؤه على غير مثال سابق» <sup>(٣)</sup>.

فكلمة الإبداع هنا تتضمن الإنشاء والاختراع والابتكار على وجه لم يسبق إليه أحد، ومنه قوله تعالى: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ (\*).

وبالرغم من عدم وجود تعريف موحد للإبداع بين العلماء إلا أنه يمكن أن يُقال إن الإبداع إنشاء أو ابتكار شيء جديد لم يكن موجوداً من قبل، وقدرة على إيجاد علاقات بين أشياء لم يسبق أن

- (٢) انظر : تنمية مهارات التفكير الإبداعي الناقد ، مرجع سابق، ص١٨.
- (۳) انظر: محمد بن مصدرم بن منظور (ت:۱۱۷هه) : لسان العرب، الطبعة الأولى، (القاهرة، دار صادر ندت)، ج/۸

۲٧.

(٤)سورة البقرة، الآية ١١٧:

مجلة

الدراسات الدعوبة

<sup>(</sup>١) انظر : ياسر محفوظ الدليمي : أثر برنامج المواهب المتعددة في تنمية أنماط التفكير المرتبطة بنصفي الدماغ [الأيمن- الأيسر] لدى طلبة المرحلة الإعدادية ، رسالة دكتوراه غير منشورة، (جامعة الموصل، كلية التربية: ٢٠٠٥م)، ص٢٣٠م.



وُجِد بينها علاقات، على أن يتوفر فيها الجدة والأصالة والمنفعة'').

أما مفهوم التفكير الإبداعي فهو «ذلك التفكير الذي يؤدي إلى التغيير نحو الأفضل، وينفي الأفكار الوضعية المقبولة مسبقا، ويتضمن الدافعية والمثابرة والاستمرارية في العمل، والقدرة العالية على تحقيق أمر ما» <sup>(٢)</sup>.

أو أنه «عملية ذهنية مصحوبة بتوتر وانفعال صادق، ينظم بها العقل خبرات الإنسان ومعلوماته بطريقة خلاًقة تُمكنه من الوصول إلى جديد مُفيد» <sup>(٢)</sup>.

وفي الحقيقة من الصعب تعريف التفكير الإبداعي بكلمات محددة، وكما أننا لا نستطيع تعريف الجمال أو العبقرية إلى غير ذلك من مفاهيم، إلا أننا من المكن تعريفه في هذا البحث على أنه مقدرة الداعية على توليد عدد كبير من الأفكار واستخدامها في مواقف معينة بسرعة وسهولة، والتنويع فيها بحيث تكون من الأفكار غير المتوقعة، مع الحفاظ على جديتها وتميزها ومنفعتها.

ولابد من التأكيد على أن الإبداع المقصود في هذا البحث ما كان وفقا لما ورد في المنهج الإسلامي، ولا يتعارض مع كلياته ولا جزئياته، ويزيد من الرقي العلمي والإنساني، ويُنمي القدرات ويُمكِّن في الأرض ويزيد في توضيح الإسلام وانتشاره<sup>(٤)</sup>.

(۲)سعادة جودة أحمد: تدريس مهارات التفكير، د.ط ( رام الله، دار الشروق للنشر والتوزيع : ۲۰۰۳م)، ص:۱۱.

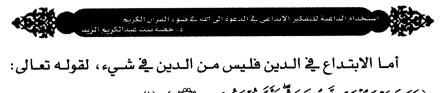
(٣)عبد الله البريدي: (التفتشير العلمي والإبداعي)، مجلة البيان، السعودية العدد ١٣١، ( رجب ١٤١٩هـ)، ص: ٢٣.

(٤)انظر : زهير منصور المزيدي: مقدمة في منهج الإبداع، الطبعة الأولى، ( المنصورة، دار الوفاء، مصر: ١٩٩٣م)، مجلة ص ٣٠٤.

111

الدعوبة

<sup>(</sup>١)انظر: عبد الإله بن إبراهيم الحيزان: لمحات عامة في التفكير الإبداعي، الطبعة الأولى(دار رسالة البيان، د.ت) ص:٢١- ٢٢.



﴿ فَمَاذَا بَعْدَ ٱلْحَقِّ إِلَّا ٱلضَّلَالُ فَأَنَى تُصْرَفُونَ ( ) ﴾ ( ). ولقول رسول الله ﷺ «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو

ر**د»**<sup>(۲)</sup>.

الدعوية

<sup>(1)</sup> سورة يونس، الآية ٢٢:

 <sup>(</sup>٢) صعيح البخاري، كتاب: الاعتصام بالكتاب والسنة، باب :إذا اجتهد العامل أو الحاكم فأخطأ، جـ٥، رقم مجلة
 ٢٦٩٧: ص: ٢٥٧.



## المطلب الثاني

أساليب دعوة القرآن الكريم إلى التفكير الإبداعي

من الأمور المهمة التي ينبغي أن يحرص الداعية على معرفتها الأساليب التي دعا فيها القرآن الكريم إلى التفكير الإبداعي، وحث فيها على تنمية المهارات الفكرية والإبداعية التي تساعد الداعية على الإقناع، وتستحث المدعوّين على التفكر والتأمل في مخلوقات الله، ومن هذه الأساليب:

١- حت القرآن الكريم على تدبر آياته، قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبِّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ (١).

وقدال تعدالى: ﴿ اللهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ لَلْحَدِيثِ كِنَبَا مُّتَشَنِبِهَا مَّتَانِيَ نَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنِ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ (''). فقوله «تَلِينُ أي ترقُ قلوبهم وتطمئِن وتسكُن» "<sup>('')</sup>.

قال الإمام ابن القيم - رحمه الله تعالى - : «فليس أنفع للعبد في معاشه ومعاده وأقرب إلى نجاته من تدبُّر القرآن وإطالة التَّأمل، وجمع فيه الفِكر على معاني آياته، فإنها تُطلِع العبد على معالم الخير والشر، وتُثبَّت قواعد الإيمان في قلبه»<sup>(1)</sup>.

۲- حث القرآن الكريم على التفكير والنظر والتأمل في

الدعوية

<sup>(</sup>١) سورة محمد، الآية ٢٤:

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) الإمام أبو عبد الله القرطبي: الجامع لأحكام القرآن، تحقيق هشام سمير البخاري، د.ط، (الرياض، دار عالم الكتب:١٤٢٢هـ )، حـ10 /٢٥٠.

<sup>(</sup>٤) محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله ابن قيم الجوزية : مدارج السالتكين، تحقيق محمد حامد مجلة الفقي، د.ط. (بيروت، دار الكتاب العربي: ١٩٧٣هـ )، جـ١ /٤٥١. **النراسات** 

النطواهر الكونية المختلفة، قال تعالى: ﴿ قُلْسِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ فَانظُرُوا حَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلَقَ ﴾ ((). وقوله تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِتِنَا فِ ٱلْأَفَاقِ وَفِيَ أَنفُسِمِمْ حَتَى يَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ ﴾ ("). وقوله تعالى : ﴿ قُلِ ٱنْظُرُوا مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ ؟ (").

استخدام الداعية للتفكير الإيداعي لم الدعوة إلى الله لم ضوء القران الكريم. - حصة بنت عمالكريم الإيد

٣- دعا القرآن الكريم للتعرف على السنن الطبيعية والاجتماعية والتفكير فيها والاستفادة منها، ويمكن أخذ العبرة والعظة منها، مما يساعد على تقوية الإيمان في القلب، ويحث على الجد والاجتهاد لاقتفاء آثار السلف الصالح- رضى الله عنهم- قال تعسالى: ﴿ أَفَلَمَ يَسِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ فَيَ نَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَ ﴾ (<sup>3</sup>).

وقسال تعسالى: ﴿ أَفَلَمَرْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ جِمَّا أَقْ مَاذَانٌ يَسْمَعُونَ جِمَّا فَإِنَّهَالَا تَعْمَىٱلْأَبْصَنُرُ وَلَئِكِن تَعْمَىٱلْقُلُوبُ لَلَتِي فِي ٱلصُّلُورِ (\*).

٤- دعا القرآن الكريم إلى تحصيل العلم ومعرفة قوانينه والمعنية فوانينه والمعنية فرانينه والمعنية فرانينه والمعنية وال معنية والمعنية والمع مالمعنية والمعنية والمعنية والمعنية والمعنية والمعنية والمعنية المعنية والمعنيية والمعنية والمعنية والمعنية والمعنية والم

- (١)سورة العنكبوت، الآية ٢٠٠.
  - (٢)سورة فصلت، الآية :٥٣.
  - (٣) سورة يونس، الآية ١٠١٠.
  - ٤) سورة يوسف، الآية :١٠٩.
     (٥)سورة الحج، الآية :٤٦.

مجلة

اللراسات الدعوبة



🖤 وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ 🖑 🕻 .

٥- دعا القرآن الكريم إلى التفكر والتأمل في ميادين العلوم البيولوجية والفسيولوجية والطبية والنفسية، ومن ذلك التأمل في أسرار تكوين الإنسان البيولوجي والنفسي، قال تعالى: ﴿ فَلْنَظُرِ ٱلْإِنسَنُ مِمَّ خُلِقَ () خُلِقَ مِن مَاءٍ دَافِقِ () يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَآيِبِ ﴾ ('').

٦- دعا القرآن الكريم إلى استخدام الحوار والمناقشة ، قسال تعسالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَتِى هِىَ أَحْسَنُ ﴾ (").

يستطيع الداعية من خلال معرفته لهذا الأساليب فهم وإدراك ما استُغلق، وإزالة الملابسات والمتعلقات الذهنية الخاطئة، فإن من حكمة الله تعالى ورحمته خلط المبطلون المجادلون للحق بالمباطل، وذلك من أعظم أسباب وضوح الحق وبيان شواهده وأدلته، وبيان الماطل وفساده، ومضدها تتبين الأشياء<sup>(1)</sup>.

٧- دعا القرآن الكريم لاستخدام أسلوب ضرب الأمثال لما
 يصبوه من إثارة للجانب الذهني عند الداعية، فيستطيع قياس
 الحوادث بعضها مع بعض، وتمثيلها بالأمور المحسوسة، وكأنه يشاهد

- (٢) سورة الطارق، الآيات: ٥ ٧.
  - (٣) سورة النحل، الآية .١٢٥.
- (٤) أنظر : عبد الرحمن بن ناصر السعدي: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، تحقيق عبد الرحمن مجلة بن معلا اللويحق، الطبعة الأولى، ( مؤسسة الرسالة:١٤٢٩هـ)، جـ ٤٥٢/٦.

الدعوية

<sup>(1)</sup> سورة الغاشية ، الآيات : ١٧ - ٢٠.



معانيها ، وهذا من عناية ولُطف البارئ بعباده<sup>(١)</sup>.

قسال تعسالى : ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلنَّاسُ ضُمِنِ مَثَلٌ فَأَسْتَمِعُواْ لَهُ أَبِ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخْلَقُواْ ذُبَ ابَاوَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِن يَسْلُبُهُمُ ٱلذُّبَ ابُ شَيْئَا لَا يَسْتَنِقِدُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ ٱلطَّالِبُ وَٱلْمَطْلُوبُ ٣ ﴾ ٣٠.

٨- دعا القرآن الكريم إلى التفكر والتأمل في حياة الإنسان ورفع قيمته، قال تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَمُونَ

والدّاعية كلما رغب في التعرف على الأساليب القرآنية أكثر وتمعَّن بها ازداد رُقياً وإبداعاً واتساقاً في أفقه وتفكيره وبعد نظره، مما يساعد على سلامة التحليل وحُسن الاستتباط وربط الأسباب بالمسببات واستتتاج القواعد من الحوادث المماثلة، والقدرة على الاستفادة من الأوقات وحُسن التّصرف، وهذه جميعها «أصل الخير والشر من قبل التفكير فإن الفكر مبدأ الإرادة والطلب في الزهد والترك والحب والبغض، وأنفع الفكر، هو الفكر في مصالح المعاد، وفي طرق اجتلابها، وفي دفع مفاسد المعاد، وفي طرق اجتنابها» <sup>(1)</sup>.

لم يكتفِ القـرآن الكـريم بالـدعوة إلى معرفة هـذه الأسـاليب الدّاعيـة إلى الـتفكير الإبـداعي مـن خـلال التّـدبر في آيـات الله، وإنمـا

- (٢)سورة الحج، الآية ٢٢٠.
- (٣)سورة الزمر، الآية ٩٠.

(٤)ابن قيم الجوزية: الفوائد ، الطبعة الثانية ، (بيروت، دار الكتب العلمية: ١٩٧٣م ) ، ص:١٩٣.

الذراسات الدعوية

مجلة

<sup>(</sup>١)انظر : عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي: القواعد الحسان لتفسير القرآن،الطبعة الأولى،(دار الرشد. للنشر: د.ت)، القاعدة :٩، ص:١١٥.



وضع أساس منهج البحث التجريبي للتحقق من صحة المعلومات للوصول إلى المعرفة اليقينية فيما نقوم ببحثه من مشكلات، وهذا هو الأساس الذي قام عليه البحث التجريبي عند العلماء المسلمين والذي أخذه عنهم فيما بعد العلماء الغرييون في مطلع النهضة العلمية الحديثة في أوروبا، فقد أعطانا مثالين واقعيين للبحث التجريبي.

• الأول:

بالرغم من أن نبي الله تعالى إبراهيم- عليه السلام- كان مؤمناً بالله تعالى وبالبعث، إلا أنه أراد أن يطمئن قلبه للإيمان بأن يشاهد بالتجربة الواقعية كيفية إحياء الله تعالى الموتى، قال تعالى: ( وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنَ قَالَ بَلَى وَلَكِن إِيَظْمَبِنَ قَلِى ﴾ (').

ولم يستنكر الله تعالى طلب إبراهيم- عليه السلام- أن يرى بالتجربة الواقعية كيف يحيي الموتى فأجاب طلبه، قال تعالى: ﴿ وَإِذ قَالَ إِبَرَهِمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنَ قَالَ بَلَى وَلَكِن لِيَطْمَعٍنَ قَانِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّذِ فَصُرَهُنَ إِلَيْكَ ثُمَ آجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا تُمَوَاذعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَاً وَاعْلَمْ أَنَّ ٱللَهَ عَزِيرُ حَكِيمٌ (الله الله الله عليه الله الله الله ال

• الثاني :

أشار القرآن الكريم إلى واقعة أخرى أزال فيها الشك من قلب بني إسرائيل في البعث، وذلك عن طريق المشاهدة الحسية الواقعية لعملية البعث، قبال تعالى: ﴿ وَٱنظُلْرَ إِلَى ٱلْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ

222

- (١) سورة البقرة، الآية:٢٦٠.
- (٢) سورة البقرة، الآية: ٢٦٠.

مجلة

الذراسات الدعوبة

خدام الداعية للتمكير الإبداعي في الدعوة إلى الله في ضوء القرآن الكريم. د. حصة نشت عبدالكريم الزيدا

- (١) سورة البقرة، الآية: ٢٥٩.
  - (٢) سورة النمل، الآية: ٦٤.
- (٣) سورة الزخرف، الآية: ١٩.
- (٤) وهبسة الجزيلسي: التفسسير السوجيز علسى هسامش القسرآن العظسيم، طـ٣، (دمشسق، دار الفكر، مسورية: مجلة الغراسات الغراسات

الدعوبة



### المبحث الثاني

### خطوات التفكير الإبداعي وسمات الداعية المبدع

المطلب الأول: خطوات التفكير الإبداعي لدى الداعية

يُصادف الداعية في حياته كثيراً من المشكلات أو المواقف المحيرة أو المريكة التي تحتاج إلى حل من خلال التّأمل والتّفكير.

ويمكن للباحثة أن تلخص هذه الخطوات التفكيرية في حل المشكلات بما ورد في القرآن الكريم في قصة نبي الله تعالى إبراهيم- عليه السلام- من تنبيه بقوم ولفت أنظارهم إلى أن ما يعبدونه لا يستحق العبادة ('')، قال تعالى: ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْتَدْعُونَ ('') أَوْ يَنفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُونَ ('') ﴾ ('').

فقد أراد- عليه السلام- إقامة الحُجة على قومه لبيان خطأ معتقداتهم من خلال اللجوء إلى استخدام أسلوب التفكير الإبداعي المعتمد على حل المشكلات. ولقد سارت خطوات التفكير الإبداعي في حل المشكلة وفقا لما يأتي:

## أولاً: الشّعور بالمشكلة:

تمثل هذه الخطوة الشعور بوجود مشكلة ذات أهمية بالنسبة له، ويجد داخل نفسه دافعاً قوياً يدفعه إلى حلها، حتى يحقق الهدف الذي ينشده، حيث شعر نبي الله تعالى إبراهيم- عليه السلام- ببطلان ما

(٢) سورة الشعراء، الآيتان: ٧٢- ٧٣.

مجلة

الدراسات الدعوية

<sup>(</sup>١) انظر : محمد بن سيدي الحبيب: الدعوة إلى الله في سورة إبراهيم، الطبعة الأولى، (جدة، دار الوفاء للنشر. ١٤٠٦: هـ)، ص: ٤٤٧.



كان عليه قومه من عبادة الكواكب والأصنام، فكيف يعبد الإنسان ما يصنعه بيديه؟ وهذا الشعور أثار في نفسه مشكلة سيطرت على تفكيره، فاستخدم أسلوب المجاراة لتتشيط التفكير لدى قومه وللوصول معهم إلى النتيجة التي يريدها.

ثانياً: تحديد المشكلة :

وفي هذه المرحلة يتم تحديد المشكلة ووصفها بدقة ورسم حدودها وما يميزها عن سواها<sup>(۱)</sup> فإبراهيم - عليه السلام- جارى قومه وتظاهر بأنه سيطر على تفكيره من إله هذا الكون ؟ وبين لهم أن لديه شعوراً يدفعه إلى التفكير في معرفة إله الكون وخالقه، مع علمه التام بأن الله تعالى إله الكون وخالقه، وقد ساعد على نشوء هذا الدافع لديه فطرته السليمة التي قال الله تعالى فيها: ﴿ وَلَقَدَ مَانَيْنَا إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا وَالِهَةً إِنِّ آَرَبْكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالِ مُبِينِ (٢)

ثالثا: جمع البيانات المرتبطة بالمشكلة:

وتتمثل في تحديد الداعية أفضل المصادر المتاحة لجمع المعلومات والبيانات المتعلقة بالمشكلة، والتي يُمكن أن تساعده في الوصول إلى الحل ثم يقوم بفحصها لمعرفة درجة ملاءمتها لموضوع المشكلة أو عدم

۲٨٠

- (٢) سورة الأنبياء، الآية: ٥.
- (٣) سورة الأنعام، الآية: ٧٤.

مجلة

اللراسات

الدعوبة

انظر : محمد حمد الطيطي: تنمية قدرات التفكير الإبداعي، د.ط. (دار الميسرة للنشر والتوزيع والطباعة: ١٤٢٢هـ)، ص:١٦٤.



ملاءمتها، ويُبقي منها ما هو ملائم ويستبعد ما هو غير ملائم<sup>(')</sup>. فنبي الله تعالى إبراهيم- عليه السسلام- جمع المعلومات والبيانات من خلال تنبيهه لقومه بملاحظة الظواهر الكونية المختلفة في السموات والأرض، لعلَّهم يهتدون منها إلى معرفة الإله، فتأمل في الكواكب والشمس والقمر وغيرها من الظواهر الكونية، قال تعصيالى: ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبَرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ المُوقِنِينَ (\*\*). ليتبين له وجه الدلالة في نظره إلى خالقهما. رابعاً: وضع الفروض:

وتتمثل بقدرة الدّاعية على «التمييز والتحديد لعدد من الفروض المقترحة والتي طرأت على الذهن أثناء جمع المعلومات والبيانات المتعلقة بموضوع المشكلة» <sup>(٣)</sup>.

فنبي الله تعالى إبراهيم - عليه السلام - وضع بعض الفروض أثناء مرحلة الملاحظة ، وجمع المعلومات عن الظواهر الكونية المختلفة ، قبال تعبالى : ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَيْلُ رَمَا كَوْكَباً قَالَ هَذَارَتِي فَلَمَّا أَفَلَ قَبَالَ لاَ أُحِبُّ ٱلْأَفِلِينَ (٣) فَلَمَّا رَمَا ٱلْقَمَرَ بَازِغَا قَالَ هَذَارَتِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ قَبَالَ لاَ أُحِبُ ٱلْأَفِلِينَ (٣) فَلَمَّا رَمَا ٱلْقَمَرَ بَازِغَا قَالَ هَذَارَتِي فَلَمَّا أَفَلَ قَبَالَ لاَ أُحِبُ الْأَفِلِينَ (٣) فَلَمَّا رَمَا ٱلْقَمَرَ بَازِغَا قَالَ هَذَارَتِي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ قَالَ لاَ أَحِبُ الْأَصْلَا أَحْبَرُ فَلَمًا أَفَلَتَ قَالَ يَعَوْمِ إِنِي بَرِئَ مُعَمًا تُشْرِكُونَ (٣) فَا أَ قَالَ هَذَارَةٍ هَذَا آَكَبُونَ الْعَلَيْ فَالَمَا أَفَلَتَ قَالَ يَنَقَوْمِ إِذِي بَرِي مُعَمَّا تُشْرِكُونَ الْ

مجنة

الدراسات الدعوبة

انظر : تنمية قدرات التفكير الإبداعي، مرجع سابق ، ص: ١٦٤.

<sup>(</sup>٢)سورة الأنعام ، الآية: ٧٥.

<sup>(</sup>٣) تنمية قدرات التفكير الإبداعي، مرجع سابق، ص: ١٦٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام ، الآيات:٧٦- ٧٨.



خامساً: تقويم الفروض:

حينما يضع الداعية فرضاً لحل مشكلةٍ مَّا فإنه يقوم عادة بتمحيص هذا الفرض ومناقشته على ضوء ما لديه من معلومات وبيانات؛ للتأكد من ملاءمته وصلاحيته لحل المشكلة، وقد يجد الإنسان أن الفرض الذي وضعه لا يتفق مع ما لديه من معلومات وحقائق فيقوم باستبعاده ثم يقوم بوضع فرض آخر ويقوم بتمحيصه ومناقشته كما فعل بالفرض الأول، وتتكرر العملية حتى يصل إلى فرض مقبول وملائم لما لديه من معلومات وحقائق عن موضوع المشكلة.

فإبراهيم- عليه السلام- قام أثناء مناظرته لقومه بتمحيص الفروض واستبعد كل فرض يضعه لعدم ملاءمته، فوجد أن كوكب الزهرة لا يصلح أن يكون إلهاً، لأنه مسخر مقدر بسير معين لا يزيغ عنه يميناً ولا شمالاً .. ثم انتقل إلى القمر فبيَّن فيه مثل ما تقدم في النجم، ثم انتقل إلى الشمس كذلك فلما انتفت الإلوهية عن هذه الأجرام الثلاثة التي هي أشد ما تقع عليه الأبصار نوراً<sup>(1)</sup>.

قمام بوضع فرض مؤداه أن الإله هو الذي خلق الكواكب جميعاً، والسَّماوات، والأرض، وجميع ما فيها من مخلوقات، وتحقق له ذلك بالدليل القباطع، فقبال تعبالى: ﴿ إِنِّي وَجَهْتُ وَجَهِيَ لِلَّذِى فَطَرَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفاً وَمَآ أَنَّا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ()) ﴾ (").

أي إنما أعبد خالق هذه الأشياء ومُخترعها ومُسخرها ، الذي بيده ملكوت كل شيء وخالقه وربه ومليكه وإلهه<sup>(٣)</sup>.

(٢) سورة الأنعام، الآية: ٧٩.

۲۸/۲ : تيسير العلي القدير لاختصار ابن كثير، مرجع سابق، ج۲/۲۲.

مجلة

الدراسات الدعدية

 <sup>(1)</sup> انظر : تيسير العلي القدير لاختصار تفسير ابن كثير، مرجع سابق، جـ٢٧/٢- ٢٨. وانظر أيضا : الدعوة إلى
 الله في سورة إبراهيم، ص: ٤٤٧.



# المطلب الثاني سمات شخصية الداعية الُيدع

يُعد التفكير الإبداعي من الصفات التي تُميز الداعية عن غيره، وحتى يتصف بهذه الصفة ينبغي للداعية أن يمتلك مجموعة من السمات أو القدرات التي يظهر تأثيرها في سلوكه، ويكون مبدعاً إذا ظهرت لديه تلك السمات أو بعضها بدرجة كبيرة<sup>(۱)</sup>. وهذه الصفات هي:

فهذه الآية اشتملت على طلاقة في التعبير جاءت على لسان نبي الله تعالى موسى- عليه السلام- بصورة المعتذر من ربه، ومبيناً

(١) انظر : لمحات عامة في التفكير الإبداعي، مرجع سابق ، ص.٣٧.

(٢) سورة الشعراء، الآيات:١٠- ١٥.

مجلة

الذراسات الذعوبة



لعذره، وسائلا له المعونة على هذا الحمل الثقيل<sup>(١)</sup>.

٢- المرونة: ويُقصد بها القدرة على التكيف السريع مع المواقف
 أو المشاكل الجديدة، وهي بهذا على النقيض من التصلب أو الجمود
 والوقوف عند فكرة أو طريقة بعينها<sup>(٢)</sup>.

قــال تعـالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِى حَآجَ إِبْرَهِمَ فِي رَبِّهِ آَنْ ءَاتَىٰهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذْقَالَ إِبْرَهِمُ رَبِّى ٱلَّذِى يُحْيِءو يُعِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِء وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَهِمُ فَإِنَ ٱللَّهَ يَأْتِى إِلَشَمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبُهِتَ ٱلَّذِى كَفَرُ ﴾ ("). أما في هذه الآية فقد أظهر إبراهيم عليه السلام مرونة متميزة في التكيف السريع مع الموقف، وذلك بإقامة الحجة على النمرود في وجود الله عز وجل.

٣- الأصلة : وتعني أن الشخص المُبدع لا يُكرر أفكار الآخرين وينفر من حلولهم التقليدية للمشاكل، فأفكاره جديدة مميزة غير مألوفة. وتمثل الأصالة أعلى درجات سلم الإبداع<sup>(1)</sup>.

قسال تعسالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلٌ مُّوْمِنُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَكْنُمُ إِيمَنَهُ وَ أَنَفَّ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّ اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُمُ بِٱلْبَيِّنَتِ مِن رَّبِكُمٌ وَإِن يَكُ كَذِبُافَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَلَاةً لُقَعِبِ بُكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمُ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَابٌ ٢ اللَّهُ يَفَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ ظَنِهِ بِنَ فِي ٱلْأَرْضِ

- (1) انظر : تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، جـ٥٠٦/٥٠.
- (٢) انظر : لمحات عامة في التفصير الإبداعي، مرجع سابق، ص: ٣٢.
  - (٢) سورة اليقرة، الآية: ٢٥٨.

(٤) انظر : لمحات عامة في التفكير الإبداعي، مرجع سابق، ص: ٣٣.

مجلة اللراسات

الدعوية

فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَآءَ نَأْقَالَ فِرْعَوْنُ مَآ أَرِيكُمْ إِلَّا مَآ أَرَىٰ وَمَآ آهَدِيكُرُ إِلَاسَبِيلَ ٱلرَّشَادِ (\*\*) وَقَالَ ٱلَّذِي ٓءَامَن يَنقَوْمِ إِنِي آَخَافُ عَلَيْكُمْ مِّشْلَ يَوْمِ ٱلْأَحْزَابِ (\*) مِسْلَ دَأْبِ فَوْمِ نُوج وَعَادٍ وَشَمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعَدِهِمْ وَمَا ٱللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ وَبَنَقَوْمِ إِنِي آَخَافُ عَلَيْكُمُ يَوْمَ ٱلنَّنَادِ (\*\*) يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُم مِن آلَهِ مِنْ عَاصِمُ

حدام الداعية للشكير الإيداعي بِقَّ الدعوة إلى الله بِقَ ضَوِّ التَّران الكريم. - - حصقيقت عبدالكريم الأيد

حيث إن هذا الرجل المؤمن لم يجار قومه بما يرونه، بل جاء بفكرة ورأي جديد مخالفاً لما يرونه، كما ورد في الكتاب العزيز في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْتُ ذَرُونِ آَفَتُلُ مُوسَىٰ وَلَيَدْعُ رَبَّهُ ﴾ (").

٤- الحساسية للمشكلات: إن الشخص المُبدع لديه الحساسية المُرهفة للتعرف على المشكلات في الموقف الواحد ، فهو يرقب الثغرات ونواحي القصور في الأفكار الشائعة ، ويرى في الأشياء مالا يرى الفرد العادي.

جوانب دعم التفكير الإبداعي:

بما أن الإبداع من الجوانب المهمة في شخصية الداعية سواء كان فكراً أو عملاً علمياً، ويحقق التطور في جميع المجالات، فإنه ينبغي على الداعية دراسة هذه الجوانب والمجالات الإبداعية والاستفادة مما ورد في القرآن الكريم، والسنة المطهرة في هذا الجانب، وتطبيقها مما يساعد على الارتقاء بقدراته العلمية، ويزيد من درجة ذكائه. ومن هذه الجوانب التي تدعم التفكير الإبداعي لدى الداعية:

| محلة     |   | (١) سورة غافر ، الآيات: ٢٨ - ٣٣.       |
|----------|---|----------------------------------------|
| اللراسات |   | (٢) سورة غافر ، الآية: ٢٦.             |
| •        | ٢ | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |
| الدعوية  |   | ۲۸۰                                    |



استخدام المنهج العلمي في دعوته، مع الاعتماد على الأدلة والبراهين والبعد عن اتباع الهوى. فالاعتماد على البرهان الصادق والدليل يعد جزءاً من منهج التربية الإسلامية<sup>(۱)</sup>.

استخدام الداعية لأسلوب التخطيط المبدع في دعوته مستفيداً مما ورد في السيرة النبوية من دعم رسول الله المسلم العقول

(٢) سورة النمل، الآيات: ٢٠- ٢٧.

مجلة الدراسات

الدعوية

<sup>(</sup>١) انظر : عبد الكريم بكار: فصول في التفكير الموضوعي، الطبعة الثانية، (بيروت، دار العلم الشامية: ١٤١٩هـ)، ص١٨٠ه.



المبدعة بالتشجيع والثناء والاستفادة من أفكارهم المبدعة لتحقيق النصر والعزة للإسلام، ومن ذلك ما ورد عن الصحابي الجليل نعيم بن مسعود الغطفاني- رضي الله عنه- عند ذهابه إلى رسول الله تشيخ غزوة الأحزاب، وكان صديقاً لقريش واليهود، فقال: يا رسول الله إني قد أسلمت، وقومي لا يعلمون بإسلامي، فمرني بأمرك حتى أساعدك. فوجهه تش إلى هذا التوجيه الرائع فقال له أنت رجل واحد، وماذا عسى أن تفعل؟ ولكن خذل عنا ما استطعت، فإن الحرب خدعة»<sup>(1)</sup>.

وكان نعيم- رضي الله عنه- عند حُسن ظن النبي تله وأها لتوجيهه، فخرج من عند النبي تله وتوجه إلى بني قريظة، فقال: يا بني قريظة تعرفون ودّي لكم وخوف مما وقع لبني قينقاع والنضير، وإن قريشاً وغطفان ليسوا مثلكم، فهم إذا رأوا فرصة انتهزوها، وإلا انصرفوا لبلادهم، وأما أنتم فتساكنون الرجل- يريد الرسول-صلى الله عليه وسلم- ولا طاقة لكم بحربه وحدكم. فأرى أن لا تدخلوا في هذه الحرب حتى تستيقنوا من قريش وغطفان أنهم لن يتركوكم ويذهبوا إلى بلادهم، بأن تأخذوا منهم رهائن سبعين شريفاً منهم يكونون بأيديكم، ثقة لكم على أن تقاتلوا معهم محمداً حتى تناجزوه. فاستحسنوا رأيه. وقالوا: قد أشرت بالرأي.

ثم قام من عندهم وتوجه إلى قريش فاجتمع برؤسائهم وقال: أنتم تعرفون ودّي لكم ومحبّتي إياكم، إني محدِّثكم حديثاً فاكتموه عني. فقالوا : نفعل.

(1)صحيح البخاري، مرجع سابق، كتاب الجهاد، باب الحرب خدعة، حديث رقم: ٢٠٣٠، جـ٢٤/٤.

مجلة

اللراسات الدعويلة



فقال لهم: إن بني قريظة قد ندموا على ما صنعوا فيما بينهم وبين محمد ﷺ وقد أرسلوا إليه أنّا ندمنا على فعلنا، فهل يُرضيك أن نأخذ لك من قريش وغطفان جمعاً من أشرافهم، ونعطيكهم فتضرب أعناقهم، ثم نكون معك على من بقي منهم حتى نستأصلهم؟ فإن طلبوكم أحداً فلا تعطوهم. ثم خرج حتى أتى غطفان فقال: يا معشر غطفان، إنكم أصلي وعشيرتي وأحب الناس إلي، ولا أظنكم تتهموني. قالوا: صدقت ما أنت عندنا بمتهم. قال لهم: فاكتموا عني.

قالوا: نفعل. ثم أخبرهم بما أخبربه قريشاً وحذَّرهم مثل ما حذرهم. فلما كانت ليلة السبت أرسل أبو سفيان بن حرب ورؤوس غطفان وفداً برئاسة عكرمة بن أبي جهل- رضي الله عنه- إلى بني قريظة.

فقالوا لهم: إنا لسنا بدار مقام قد هلك الخف والحافر - الإبل والخيل - فاغدوا للقتال حتى نناجز محمّداً ونفرغ مما بيننا وبينه. فأرسلوا إليهم أن اليوم يوم السبت ولم يصبنا ما أصابنا إلا من التعدِّي فيه ومع ذلك فلا نقاتل معكم حتى تعطونا رُهُناً من رجالكم، فإنا نخشى إن ضرستكم<sup>(1)</sup>الحرب واشتد عليكم القتال أن تذهبوا إلى بلادكم وتتركونا والرجل في بلدنا ولا طاقة لنا به. فلما رجعت إليهم الرسل بذلك قالوا: والله إن الذي حدَّثكم نعيم بن مسعود لحق<sup>(1</sup>

فأرسلوا إلى بني قريظة: إنا والله لا ندفع إليكم رجلاً واحداً من رجالنا فإن كنتم تُريدون القتال فاخرجوا فقاتِلوا. فلما انتهت إليهم

<sup>(1) (</sup>ضرمنَ) الشيء – ضرسا : عضه بأضراسه ، ونال منه. انظر : المعجم الوجيز ، مجمع اللغة العربية ، د.ط ـــــ **مجلة** (مصر ،وزارة التربية والتعليم: ١٤١٥هـ)، ص:٣٧٩.



الرسل بذلك، قالت قريظة: إن الذي ذكر لكم نعيم بن مسعود لحق (1، فأرسلوا إلى قريش وغطفان: إنا لا نُقاتل معكم حتى تعطونا رهائن. وهكذا بلغ هذا التدبير المحكم غايته بالتفرقة بين قريظة والأحزاب» <sup>(1)</sup> لذا فإن الداعية يحتاج إلى التخطيط الدقيق المُتقن وتحديد أهداف دعوته مع عمق في التفكير والتأمل ليكون التخطيط منهجاً يسير عليه <sup>(1)</sup>.

استخدام منهج الرسول ﷺ في ترتيب الأولويات مقدما الأهم على المهم، ويتجلى ذلك في وصيته ﷺ لمعاذ بن جبل - رضي الله عنه-حين بعثه إلى اليمن فقال له: "ادعهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأني رسول الله فإن هم أطاعوا لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوا لذلك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة في أموالهم تُؤخذ من أغنياتهم وتُرد على فقرائهم"<sup>(7)</sup>.

(٢) صحيح البخاري: كتاب الزكاة، باب وجوب الزكاة، رقم (١٣٣١)، جـ٥٠٥/٢.

274

مجلة

الدراسات

الدعدية

 <sup>(1)</sup> عبد الله بن يوسف بن هشام الأنصاري: السيرة النبوية، تحقيق: فؤاد بن علي حافظ، دهل، ( دار الكتب العلمية: ۲۰۰۹م)، ۲۱۹/۲ - ۲۱۰.

 <sup>(</sup>٢) انظر : عبد المنعم النمر، علوم القرآن التحريم، دار التحتاب المسري ، الطبعة الثانية، مصبر ، ١٩٨٣م ، ص٨٥.



# المبحث الثالث

# عوائق التفكير الإبداعي لدى الداعية

إن تفكير الدّاعية قد يعترضه بعض العوائق التي قد تشعره بأنه إنسان غير مُبدع، وأنه لا يستطيع حل المشكلة إذا وقعت عليه أو صادفته، فيفقد الثقة بنفسه فيُصاب تفكيره بالجمود فلا يستطيع ابتكار أفكار جديدة توصله إلى هدفه المنشود.

وقبل الحديث عن معوقات التفكير الإبداعي، لابد من التأكيد على أن الداعية يواجه الكثير من التحديات في دعوته، ولكي ينجح فيها عليه أن يكون مستعداً للنظر إلى الجديد دون خوف أو تردد مع وضعه في ميزان الإسلام. ومن خلال النظر إلى الجديد لابد أن يكون الداعية مؤمناً بالاختلاف بين الناس، وملماً بثقافتهم

> ومن أهم العوامل التي تعد عائقا للتفكير الإبداعي: أ- قلة المعلومات وعدم كفايتها :

لكي يستطيع الداعية أن يُفكر في مواجهة المشكلة أو الموقف الماثل أمامه، ومن ثم إيجاد الحلول والتخطيط والتنظيم لها، لا بد أن تكون لديه بيانات دقيقة وكافية وأدلة وبراهين تساعده على الوصول إلى نتائج إبداعية.

فالدين الإسلامي بيّن بعض الحالات التي قد تكون سبباً في ضعف التّفكير وجموده ومنها :

التسرع في إصدار الأحكام:

إن التسرع في إصدار الأحكام يعيق التفكير السليم، وذلك أن

الناس متباينون في فهمهم مـن بـين كامـل ونـاقص، وفيمـا يعقلونـه مـن مجلة الداسات

79.



بين قليل وكثير، وجليل ودقيق وغير ذلك (''.

وإذا لم يعقل الإنسان ما يراه أدى إلى عدم اتباع القواعد المنطقية السليمة في التفكير، وهذا ما دعا إليه القرآن الكريم بالتحذير من القول بما ليس لنا به علم، كما نهانا القرآن الكريم عن اتباع ما نسمعه من أقوال وآراء دون أن يكون لدينا علم بها ودون أن تتضح لنا الأدلة والبراهين على صحتها، قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيَّ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادُ كُلُّ أُوْلَتَهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا (٢) ﴾ \*\* قسال ابسن عباس- رضي الله عنه- في تفسير الآية «لا تتبع مالا تعلم ولا يعنيك» \*\*.

۲- الافتقار إلى الحماس والتحدي:

مما يعيق تفكير الداعية وانطلاقه إلى الإبداع، أنه يشعر بداخل نفسه بعدم الحماس للموضوع، وأنه يحتاج إلى جهد وتفكير وتأمل وتحد لقلة المعلومات لديه مما يولد لديه انعدام الثقة بنفسه وإحساسه بالخجل، ولذا يشعر بأنه يحتاج إلى آخرين يعتمد عليهم.

والدين الإسلامي حث على أن يحفز الإنسان نفسه ويدعمها ويشجعها، ونهى عن الاتكال على الآخرين لقوله ﷺ: «لا تكونوا إمعة، تقولون إن أحسن الناس أحسنًا، وإن ظلموا ظلمنا، لكن وطنوا

(٢) سورة الإسراء، الآية:٢٠.

الدموية

انظر : أحمد بن عبد الحليم بن تيمية: مجموع فتاوى ابن تيمية، د.ط. (السعودية، مجمع الملك فهد لطباعة المحف الشريف: د.ت)، جـ٢٠٩٩

 <sup>(</sup>٣) محمد بن عبدا لله الأندلسي بن العربي: أحكام القرآن لابن العربي، الطبعة الأولى، ( دار الكتب العلمية، مجللاً د.ت)، محدث، من ٢٠٠٠.



أنفسكم، إن أحسن الناس أن تحسنوا، وإن أساءوا فلا تظلموا»<sup>(1)</sup>. ٣- التحيز الانفعالي والعاطفي:

تُؤثر ميول الداعية وانفعالاته الشخصية على الحكم في مواقف معينة أو حل مشاكل بدقة ووضوح، وذلك عند عدم توفر معلومات كافية لديه، لذلك كان من الضروري أن يتجرد من تأثير ميوله وانفعالاته التي تعيقه عن التفكير السليم المُبدع، وقد حذر القرآن الكريم من اتباع الموى الذي يُؤدي إلى التحيز ويُسبب خطأ في التفكير، قال تعالى: ﴿ فَلَا تَتَبِعُوا أَلْهُوَى ﴾ (").

كما تعوذ رسول الله ﷺ منه فقال: «اللهم إني أعوذ بك من منكرات الأخلاق والأعمال والأهواء» <sup>(\*)</sup>.

فاتبـاع الهـوى «يعمـي القلـب ويطمـس نـور العقـل ويعمـي بصـيرة القلب ... والعبد إذا اتبع هواه فسـد رأيه ونظره» <sup>(1)</sup>.

كما نهي عن اتباع الظن المعرض للخطأ الذي مصدره الخيال والحرص، ولا تؤيده الأدلة والبراهين، ولا تتوفر له بيانات هامة وواضحة تساعد على الوصول إلى التفكير الحق، قال تعالى: ﴿ وَمَا لَحُمُ بِهِ مِنْ عِلْمَ إِن يَنَبِعُونَ إِلَا الظَنَّ وَإِنَّ ٱلظَنَّ لَا يُعْنِي مِنَ ٱلْحَيَ شَيَّا ()) ﴾ (0).

(٥)سورة النجم، الآية :٢٨.

مجلة الدراسات الدعوبة

<sup>(</sup>١) معمد ناصر الدين الألباني: صعيح سنن الترمذي، الطبعة الأولى، (الرياض، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع: معمد ناصر الدين الألباني: صعيح سنن الترمذي، الطبعة الأولى، (الرياض، مكتبة المعارف للنشر والتوزيع: هذا حديث حسن غريب. وقد ضعف الشيخ الألباني إسناده في ضعيف الجامع الصغير، وكذا في تعليقه على مشكاة المصابيح، ويصح وقفه على ابن مسعود. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١٣٥.

<sup>(</sup>٢)سنن الترمذي، مرجع سابق، كتاب الدعوات، باب دعاء أم سلمة، جـ ٣٥٩١/٣، ص:٤٧٣.

<sup>(</sup>٤)مدارج السالڪين، مرجع سابق، جـ ٤٤٩/١).

لذا فانه ينبغي على الداعي إلى الله تعالى أن يتجرد من تأثير عواطفه وانفعالاته عند جمع المعلومات، والبيانات المتعلقة بموضوعه، والوصول لمعرفة الحقيقة من خلال البحث العلمي المُنظم، والسؤال الهادف، والملاحظة الدقيقة.

استخدام الداعية للتفكير الإيداعي بلة الدعوة إلى الله بلة ضوء القرآن الكريم. د. حصة بنت عبدالكريم الزيد

كثير من الناس يعتقدون أن الأفكار والمعتقدات الموروثة - وإن كانت خاطئة، ولا تستقيم مع العقيدة الصحيحة - لها قيمة ذات أهمية، لذلك يميلون إلى التمسك بها ويستأنسونها، ويقرون أن الانفكاك منها يحتاج طاقات فكرية واجتهاداً، والسعي في هذا الأمر يُرهق العقل الذي تعود على تلقي الأفكار الجاهزة، وهذا الأمر ولا شك يقوم على فكرة لا تستند إلى أساس من الواقع وتُشكل عقبة في من يقريق التفكير السليم المبدع، لذا حث القرآن الكريم على التحرر من القيود التي تُكبل التفكير وتُعطل العقول وحذر من إلغاء العقول باتباع الأفكار التقليدية، ورفض كل جديد مما كان سببا في عدم قبولهم دين الحق، قال تعالى: ﴿ وَإِذَاقِيلَ هُمُ أَتَبِعُوا مَآ أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلَ نَتَبَعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ عَابَاءَنَاً أَوَلَوَ كَانَ عَابِ المِحْول ما يَعْمَ وَلَا يَهْ مَدُونَ ﴾ (<sup>()</sup>.

كما يدعو القرآن الكريم إلى التحرر من الخرافات التي تُعطل التفكير وتعيقه عن الإبداع، فقد كان للعرب في الجاهلية

| الدراسات | (١)سورة البقرة، الآية ١٧٠٠. |
|----------|-----------------------------|
| الدعوية  |                             |
|          |                             |

معللا

استخدام الداعمة للتشكير الإساعى بية الدعوة إلى الله في طبوء الشران الكريم. د. حصله بنت عبدالكريم الزيد

بعض الخرافات والآراء الفاسدة، فجعلوا شيئاً من مواشيهم محرماً، على حسب اصطلاحاتهم، وقد نهى القرآن عن الأخذ بهذه الخرافات والآراء الفاسدة التي تعارض ما أنزله الله تعالى<sup>(۱)</sup>،قال تعالى: ﴿ مَاجَعَلَ اللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا سَآيِبَةٍ وَلَا وَصِيلَةٍ وَلَا حَامٍ وَلَكِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَأَكْتَرُهُمُ لَا يَعْقِلُونَ (٢) ﴾ (٢).

وكذلك حرص الرسول ﷺ على مُحاربة الأوهام والخرافات وبخاصة تلك التي تتعلق بالتطير، والكهانة، والعرافة، والسحر، وتأثير النجوم على أقدار الناس، وغيرها من البدع قال الرسول ﷺ: «كل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار» <sup>(٣)</sup>

إن الجهل بحقائق الإسلام وميادينه يبعد المسلمين عن فهم دينهم فهماً صحيحاً ويقضي على الإبداع والتطور ويطمس ملكة التفكير والابتكار.

الباعث على إنكار البدع والحوادث" لأبي شامة رحمه الله تعالى (ص٩٢) وما بعدها.

الدراسات الدعوية

معلة

<sup>(</sup>١) انظر : تيسير الرحمن في تفسير كلام المنان، ج٢٥٢/٢.

<sup>(</sup>٢)سورة المائدة، الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢)النسائي: سنن النسائي (جـ ١٨٨/ ـ ١٨٩) من حديث جابر بن عبد الله بنعوم، وروام الإمام مسلم في "صحيحه" (جـ ٥٩٢/٢) بدون ذكر : «وكل ضلالة في التار» من حديث جابر بن عبد الله. وللفائدة انظر : "كتاب



#### الخاتمة

الحمد لله الذي منَّ عليَّ بإتمام هذا البحث. ويظهر من خلال هذا البحث عدة أمور منها:

تناول هذا البحث مفهوم التفكير الإبداعي وأهميته،
 وما ورد في القرآن الكريم من أساليب رائعة للدعوة للتفكير الإبداعي
 بهدف إعداد دعاة قادرين على توصيل منهج الله تعالى بإتباعه في سائر
 الأعمال.

استخدام الدعاة أساليب دعوية تدعو إلى التفكير
 والتأمل المثمر التي دعا إليها القرآن الكريم والسنة المطهرة لتكون
 عاملاً مساعداً لحل المشكلات والمواقف المفاجئة.

استغلال الدعاة الطاقات الكافية والإمكانات اللامحدودة التي زرعها الله تعالى في عقولهم من قدرة على التفكير والتأمل والإبداع في حل المشكلات التي تواجههم باستخدام خطوات التفكير الإبداعية متبعين بذلك منهج القرآن الكريم.

يتصف الدعاة إلى الله تعالى بمجموعة من الصفات والسمات
 الإبداعية التي يظهر تأثيرها على سلوكهم وتعينهم على توليد
 الأفكار والتنوع فيها بحيث تكون من الأفكار غير المتوقعة ، مع
 الحفاظ على جديتها وتميزها ومنفعتها واستخدامها بسرعة وسهولة.

دعم تنمية مهارات التفكير الإبداعي لدى الدعاة إلى الله بجميع
 الوسائل والأساليب، ليتمكنوا من تطبيق مهارات التفكير والتحليل
 والمناقشة والدفاع عن الدين بالطرق العقلية والمعرفية والعلمية، وذلك
 لحاجة المجتمع إلى دعاة مُبدعين مُفكرين يساهمون في دفع مركبة

مجلة

الدراسات الدعوبة



الدعوة الإسلامية إلى الأمام.

معرفة عوائق التفكير الإبداعي لدى الدعاة إلى الله التي تقضي
 على الإبداع والتطور وتطمس ملكة التفكير والابتكار ومحاولة
 تجنبها. وحتى يتحقق ما أراده الله تعالى لعباده من قوة فكرية وعلمية
 وأخلاقية وإبداعية فقد خلص البحث إلى التوصيات التالية:

أ- تشجيع الجهات المسؤولة عن الدعوة إلى الله والجمعيات
 الخيرية على إعداد برامج تدريبية للدعاة تعتمد على تطبيق إستراتيجية
 التفكير الإبداعي.

٢- التنسيق مع وسائل الإعلام لإعداد برامج دعوية تعتمد على ممارسة التفكير الإبداعي تساعد الدعاة على اكتساب مهارات التفكير الإبداعي.

٣- السعي لإقامة شراكة بين الجامعات والمؤسسات الدعوية للتشجيع على إبراز تطبيقات جديدة في التفكير الإبداعي تهتم بشئون الدعوة.

٤- توظيف العلوم التي تهتم بثقافة الإبداع والابتكار واستخدامها في مجال الدعوة.



### قائمة المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.
- ٢- أحكام القرآن، محمد بن عبد الله الأندلسي" ابن العربي"، ط: دار
   ١١ الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، دت.
- ٣- البحث العلمي مناهجه وتقنياته، محمد زيان عمر، ط: الهيئة المصرية
   العامة للكتاب، القاهرة، د.ط، ٢٠٠٢م.
- ٤- التفسير الوجيز على هامش القرآن العظيم، وهبة الجزيلي، ط: دار
   الفكر، دمشق، سورية، الطبعة الثالثة، ١٤٢٥هـ.
- ٥- تنمية مهارات التفكير الإبداعي الناقد، سوسن شاكر مجيد، ط:
   دار الصفاء للطباعة والنشر، الطبعة الأولى، ٢٠٠٨م.
- تدريس مهارات التفكير، سعادة جودة أحمد، ط: دار الشروق للنشر
   والتوزيع، رام الله، د.ط، ٢٠٠٣م.
- ٧- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن
   ناصر السعدي، تحقيق عبدالرحمن بن معلا اللويحق، ط: مؤسسة
   الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
- ٨- تنمية قدرات التفكير الإبداعي، محمد حمد الطيطي، ط: دار
   الميسرة للنشر والتوزيع والطباعة، د.ط، ١٤٢٢هـ.
- ٩- الجامع لأحكام القرآن، محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح وكنيته أبو عبد الله القرطبي، تحقيق هشام سمير البخاري، ط: دار عالم الكتب، الرياض، بدون طبعة، ١٤٢٣هـ.
- ١٠- دلالات الفقه التربوي في بعض تراجم صحيح البخاري، أحمد محمد
   العليمي، ط: دار ابن حزم، لبنان، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- ١١- الدعوة إلى الله في سورة إبراهيم، محمد بن سيدي الحبيب، ط: دار
   الوفاء للنشر، جدة، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ.

مجلة اللراسات



- ١٢- السيرة النبوية، عبد الله بن يوسف بن هشام الأنصاري، تحقيق فؤاد
   بن علي بن حافظ، ط: دار الكتب العلمية، د.ط، ٢٠٠٩م.
- ١٣- صحيح سنن الترمذي، محمد ناصر الدين الألباني، ط: مكتبة
   المعارف للنشر والتوزيع، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
- ١٤- صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري، حقق أصولها وأجازها
   الشيخ عبد العزيز بن باز، ط: دار الفكر للطباعة والنشر، د.ط،
   ١٤١٤هـ، ١٩٩٤م.
- ١٥- علوم القرآن الكريم، عبد المنعم النمر، ط: دار الكتاب المصري،
   مصر، الطبعة الثانية، ١٩٨٣م.
- ١٦- فستح الباري بشرح صحيح البخاري، أحمد بن على بن حجر العسقلاني، تحقيق الشيخ عبد العزيز بن باز، ط: المطبعة الفنية ومكتباتها، مصر، القاهرة، د.ط، ١٣٨٠هـ.
- ١٧- فصول في التفكير الموضوعي، عبد الكريم بكار، ط: دار العلم
   الشامية، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤١٩هـ.
- ١٨ الفوائد، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد بن قيم الجوزية، ط:
   دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية، ١٩٧٣م.
- ١٩ القواعد الحسان لتفسير القرآن، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله
   السعدي، طه: دار الرشد للنشر، الطبعة الأولى، د.ت.
- ٢٠- لسان العرب، محمد بن منظور بن كرم الإفريقي المصري، ط: دار
   صادر، الطبعة الأولى، دت.
- ٢١- لمحات عامة في التفكير الإبداعي، عبد الإله بن إبراهيم الحيزان،
   ط: دار الرسالة، الطبعة الأولى، د.ت.
- ٢٢- مجموع فتاوى ابن تيمية، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني ٧٢٨ه، تحقيق أنور الباز وعامر الجـزار، ط: دار

مجلة الدراسات الدعوية

297



الوفاء، الطبعة الثالثة، ١٤٢٦هـ، ٢٠٠٥م.

- ٢٣- مدارج السالكين، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله،
   تحقيق محمد حامد الفقي، ط: دار الكتاب العربي، بيروت، د.ط،
   ١٩٧٣م.
- ٢٤ مقدمة في منهج الإبداع، زهير منصور المزيدي، ط: دار الوضاء،
   مصر، المنصورة، الطبعة الأولى، ١٩٩٣م.
- ٢٥ المعجم الموجيز، مجمع اللغة العربية، ط: وزارة التربية والتعليم،
   مصر، د.ط، ١٤١٥هـ.
- ٢٦ المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، ط: دار المعارف، مصبر،
   ١٩٧٢ القاهرة، الطبعة الثانية، ١٩٧٢م.

#### الرسائل العلمية :

١- أثر برنامج المواهب المتعددة في تنمية أنماط التفكير المرتبطة بنصفي
 الدماغ [الأيمن- الأيسر] لدى طلبة المرحلة الإعدادية، ياسر محفوظ
 الدليمي، رسالة دكتوراه غير منشورة، جامعة الموصل، كلية
 التربية، ٢٠٠٥م.

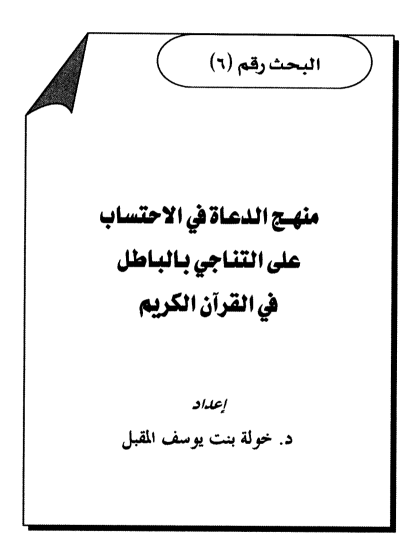
#### المجلات:

١- التفكير العلمي والإبداعي، عبد الله البريدي، مجلة البيان،
 السعودية، العدد ١٣١، رجب ١٤١٩هـ.

مجلة

اللراسات الدعوبة





مجلة الدراسات الدعوية



مجلة

الدراسات



مُعَكَدُهُم

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فقد منع الله للإنسان منحاً كثيرة ووفيرة لا تعد ولا تحصى، ومن باب شكر هذه النعم والحفاظ عليها ؛ استغلالها بالنافع المباح وكفها عما سوى ذلك ، وقد يخطئ كثير من الناس في هذا الجانب، حيث لا يستغلون نِعَمَ الله عليهم الاستغلال الأمثل، فيكونون بعملهم ذاك قد جحدوا نعم الله حين لم يشكروها. ومن النعم التي تستحق الشكر نعمة اللسان ، والذي يستطيع به المرء البيان.

إن للسان خطورة عظمى في مقابل منافعه ، إذ به يسلم الإنسان في الدنيا والآخرة ، وبه يقدم وبه يؤخر ، فقد يستعمله الإنسان بما يعود عليه بالنفع أو بما يعود عليه بالذنوب والخطايا ، لذا يجب على المسلم الحذر من استعماله في غير الوجه المشروع ، وإلا أورده المهالك ، قال رسولُ الله ترجمن كان يُؤمن بالله واليوم الآخر فلا يُؤذ جارَه، ومن كان يُؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم ضيفه، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليتُلْ خيراً أو ليَصمُت (1). وما ذلك إلا لعظم استعمال القول في غير أوجهه المشروعة له.

وقد حث الدين الإسلامي على حسن التعامل مع الآخرين ونبذ كل تصـرف قـد يـؤدي إلى إسـاءة العلاقـات وقطـع التواصـل والظـن

(١)روام البخاري ، كتاب الأدب، باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جارم، حديث رقم٥٨٨٠. الدراسات

الدعوبة



السيء بالناس، ومن ذلك نهي الشارع عن التناجي بالإثم والعدوان قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَهُوا عَنِ ٱلنَّجْوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَتَنَجَوْنَ بِأَلْإِنْهِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَإِذَاجَآءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمَ يُحَيِّكَ بِهِ ٱللَّهُ وَيَقُولُونَ فِ أَنفُسِبِمْ لَوْلَا يُعَذِبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَمُ يَصُدُونَ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَإِذَاجَآءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمَ يُحَيَّكَ بِهِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِبِمْ لَوْلَا يُعَذِبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَمُ يُصَالَوْنَهُمَ أَفِيلَسَ ٱلْمَصِيرُ اللَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَنَجَعْتُمُ فَلَا تَنَذَعَوْا بِٱلإِنْهِ وَٱلْعُدُونِ وَمَعْصِيتِ ٱلرَّسُولِ وَيَنَجَوْا بِآلَةِ وَالْنَقُوحَى وَاتَقُولُ إِذَا تَنَجَعْتُمُ فَلَا تَنَذَعَوْا بِٱلْإِنْهِ وَالْعُدُونِ وَمَعْصِيتِ ٱلْمَصِيرُ (٥) يَتَأَيُّهُمُ وَالْتَقُوحَى وَاتَقُولُ إِذَا تَنَجَعْتُمُ فَلَا تَنَابَعَهُمُ وَالْعَدُونِ وَمَعْصِيتِ الرَّسُولِ وَتَنَجَوْا بِالْبِي وَالْتَقُوحَى وَاتَقُولُ إِذَا تَنَجْلَكُ مِنَالَا يَ اللَّهُ مِنَا اللَهُ مِنَا اللَّهُ مِنَا الْمَعَالَ إِذَا مَنْ وَالْتَقُوحَى وَاتَقُولُ إِذَا يَنَعَدُونَ إِنَا اللَهُ مِنْهُ وَالْعَدُوا بِالْعَرْفَ وَتَنَعَوْنَ وَلَا عَمْ يَعْذَى اللَهُ مُوالَا اللَهُ فَعَيْتُ الْتَعَالَةُ مَعْتَى اللَهُ وَاللَّهُ وَالْتَقُولُ وَتَنَعْسُوا وَاللَا لَهُ وَاللَّا لَهُ مُوالَا إِنَّهُ مُعَنَّى إِنَهُ إِنَّ إِنَّهُ وَالْعَيْسَ مِنَا وَلَيْسَ مِعْتَى إِنَهُ عَنْ مَالَةً مَنْ عَالَيْ وَ

قَالَ نَعَالَى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي حَيْدٍ مِن نَجُوَىنُهُمْ إِلَا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوَّ مَعْرُونِ أَقَرَ بِعَدَقَةٍ أَوَّ مَعْرُونِ أَقَرَ إِصْدَهَمَ مَعْرُونِ أَقَرَ إِصْدَهَمَ أَعَرَ بِعَدَقَةٍ أَوَّ مَعْرُونَ مَعْرُونِ أَقَرَ إِصْدَهُمْ مَعْمَانِ اللَّهِ فَسَوْفَ مَعْرُونِ أَقَر إِصْدَهُمْ اللَّهُ مَعْمَانِ اللَّهِ فَسَوْفَ مَعْرُونِ أَقَر إِصْدَهُمْ اللَّهُ مَعْمَانِ اللَّهِ فَسَوْفَ مَعْرُونِ أَقَر إِصْدَهُمْ اللَّهُ مَعْمَانِ مَنْ أَمَرَ بِعَدَةً إِنَّا مَنْ أَمَرُ مِعْمَانِ مَنْ أَمَر مَعْمَانِ أَنَا مَعْرُونِ مَعْرُونِ أَقَ إِصْدَتَهُ مَنْ أَمَرُ مَنْ أَمَرُ بِعَمَانَ مَعْمَانُ مَعْرُونَ مَعْرُونِ أَقَ إِصْدَتَهِ مَعْرَى اللَّهُ فَسَوْفَ مَعْرُونِ أَقَوْ إِصْدَانَةُ مَنْ مَنْ أَمَرُ مِعْمَانُ أَعْنَ أَعْذَانِ مَنْ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَ أَعْمَانُ أَعْمَانُ أَعْمَ أَعْمَ مُ أَعْمَانُ أَعْمَانُ أَعْ أَعْمَانُ أَعْمَانُ أَعْ أَعْمَانُ أَعْمَانُ أَعْلَى أَعْذَانِ مَنْ أَعْ أَعْذَانُ أَعْلَ مَنْ أَعْمَانُهُ مُعْمَانُ أَعْرَ مَنْ أَعْ أَعْذَ

من أجل ذلك ولأهمية الاحتساب على النجوى بالباطل عقدت هذه الدراسة والتي تهدف إلى:

- توضيح المراد بالنجوى على وجه العموم وبيان المراد بالنجوى
   المحرمة على وجه الخصوص.
  - ذكر الآيات التي ورد فيها لفظ النجوى للتوصل لمعناها وحكمها.
    - بيان أحوال المحتسب عليهم من المتناجين بالباطل.
- بيان الوسائل والأساليب المشروعة للاحتساب على المتناجين بالإثم والعدوان.

(۱) سورة المجادلة ، الآيات: (٨- ١٠).
 (٢) سورة النساء ، الآية (١١٤).
 (٢٠ سورة النساء ، الآية (١١٤).



هذا وسوف أستخدم في هذه الدراسة المنهج التأصيلي؛ الذي يعتمد على أهم مصادر المعرفة الإسلامية في التوصل إلى نتائج الدراسة. والمنهج الاستقرائي؛ وهو تتبع الجزئيات كلها أو بعضها للوصول إلى حكم عام يشملها<sup>(1)</sup>.

ومن خلال هذه الدراسة سأوضح - بإذن الله - الاحتساب على النجوى بالباطل من خلال المباحث الآتية:

المبحث الأول: معنى النجوى ومعانيها من خلال الآيات التي ورد بها لفظ النحوي.

المبحث الثاني: أصناف المحتسب عليهم المتناجين بالإثم والعدوان. المبحث الثالث: وسائل الاحتسباب على المتساجين بالباطل وأسالييه.

 <sup>(</sup>١) انظر: البحوث الإعلامية، أسسبها، أساليبها، مجالاتها، محمد الحيزان(ط ١، ١٤١٩هـ)،
 ص١٦. وضوابط المعرفة وأصول الاستدلال والمناظرة، عبدالرحمن الميداني، (دار القلم،
 مجلة دمشق، ط٤، ١٤١٤هـ)، ص١٨٨.



# المبحث الأول

معنى النجوى وآثارها وأنواعها من خلال الآيات التي ورد بها لفظ النجوى المطلب الأول: معنى النجوى لغة واصطلاحاً :

أولاً: معنى النجوى لغة واصطلاحا:

النجوى لغة : السر كالنجَّىَّ، والمسارون اسم ومصدر، وناجاه مناجاة ونجاءً: ساره، وانتجاه: خصه بمناجاته، والقوم: تساروا كتتاجوا<sup>(۱)</sup>. وهو اسم من نجا بمعنى ساررته<sup>(۲)</sup>. والنجوى والنَّجِيُّ: المتسارُرون، وفي التنزيل العزيز: ﴿ وَإِذَهُمْ نَجَوَى ﴾<sup>(۲)</sup>قال: هذا في معنى المصدر، وإذ هم ذوو نجوى، والنجوى اسم للمصدر.

وقوله تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَبَّوَى ثَلَنَتَهِ ﴾ <sup>(\*)</sup>يكون على الصفة والإضافة، وناجى الرجل مناجاة ونجاء؛ ساره. وانتجى القومُ وتناجوا: تساروا وانتجام إذا اختصه بمناجاته، قال أبو إسحاق: معنى النجوى في الكلام ما ينفرد به الجماعة والاثنان، سراً كان أو ظاهراً.<sup>(0)</sup>

والنجوى اصطلاحاً: استفاد العلماء من المعاني اللغوية للتناجي وضمنوها في تعريفاتهم الاصطلاحية والتي جاءت بمعنى : السر بين الاثنين أو الجماعة ، تقول ناجيت فلاناً مناجاة ونجاء وهم ينجون

(١) القاموس المحيط، الفيروزآبادي، (مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٠٦هـ)، ص١٧٢٢،
 باب الواو والياء فصل النون.

(٢) كتاب المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، (دار القلم، بيروت)، ص٨١٧.

- (٣) سورة الإسراء، الآية:( ٤٧).
  - (٤) سورة المجادلة ، الآية : (٧).

(٥) لسان العرب، ابن منظور، ( دار إحياء التراث، بيروت، ط٢، ١٤١٨هـ)، ج١٤، ص٦٥.

الدعوية

محلة



ويتناجون، ونجوت فلاناً أنجوه نجوى : أي ناجيته، فالنجوى: المسارَّة مصدر. وقد قال جماعة من المفسرين: إن النجوى كلام الجماعة المنفردة أو الاثنين سواء كان ذلك سراً أو جهراً.<sup>(()</sup>وقيل هي: التناجي بين اثنين فأكثر، وقد تكون بالخير ، وتكون بالشر.<sup>(')</sup> والتعريف الإجرائي للنجوى والذي سأعتمده في بحثي هذا : هي مسارة المكلف للآخر بالحديث الذي يقصد به الإساءة للآخرين قولياً أو فعلياً، والتكتم في الحديث مع اثنين أو أكثر لإضمار السوء، والتي تظهر بوادرة بالفعل.<sup>(')</sup>

ثانياً: آثار النجوى بالباطل على المجتمع:

التساجي الباطل من أخطر عوامل الفرقة في المجتمعات الإسلامية؛ إذ تتسبب في إشعال الأحقاد والضغائن في المجتمع المسلم وهذا الأمر منهي عنه، فينبغي للعاقل أن يكون على خوف من ذنوبه، وبالطبع فإن لذلك أثراً كبيراً في تكوين بيئة مليئة بالمشاعر السلبية كل تجاه الآخر، والمراد بالآثار هنا هو ما يحمله معنى كلمة الأثر في اللغة؛ إذ إنه يراد بها بقية الشيء وما يتبعه من نتائج وما بقي من رسم الشيء<sup>(3)</sup>. فالتتاجي بالباطل له من التوابع والبواقي الشيء الكثير الذي

(١)انظر: فتح القدير، الشوكاني، (دار المعرفة، بيروت)، جا ،ص٥١٦.

- (٢) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبدالرحمن السعدي، (مؤسسة الرسالة،
   الرياض، ط ٩، ١٤١٨هـ)، ص٧٨٤.
- (٣) ويتضح ذلك من فعل اليهود في عصر الرسول عليه الصلاة والسلام عندما كانوا إذا مر بهم الرجل من أصحاب النبي تتجلسوا يتناجون بينهم حتى يظن المؤمن أنهم يتناجون بقتله، فإذا رأى المؤمن ذلك خشيهم فترك طريقه عليهم. انظر تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير، (دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٧هـ)، ج٤، ص٢٧٤.

مجلة اللراسات

(٤) لسان العرب ، ابن منظور ،ج۱ ،ص٦٨.

۳.۷



يودي بالمجتمع إلى الفرقة والاختلاف وهذا خلاف للمهج الإسلامي الذي يحث على الوحدة والتماسك. ولو سأل أصحاب التناجي بالباطل أنفسهم ماذا استفادوا بعد التناجي؟ وماذا خسروا ؟ وحاسبوا أنفسهم بصدق لما عادوا إليه أبداً .

ولهم أن يسألوا أنفسهم ماذا بعد التناجي بالباطل من نتائج على الفرد والمجتمع ؟

نقول إن هناك آثار كثيرة وكبيرة تعود على المجتمعات التي انتشر بها هذا الأمر، وتتعدد هذه الآثار وتتنوع فمنها الأثر النفسي على الأفراد؛ إذ يشعر الفرد بأنه منبوذ في المجتمع وله أعداء كثر، مما يتسبب في وجود صراع في داخله عن مدى الخطر الذي سيتعرض له، وهذا واضح فيما سبق ذكره عن تناجي اليهود على المسلمين مما يضطر بالمسلم أن يسلك طريقاً آخراً غير الطريق الذي يتواجد به اليهود خوفاً من نتائج هذا التناجي، كما يعود على المتاجين بأثر نفسي إذ يشعرون بتأنيب الضمير والقلق والاضطرابات النفسية.

ومنها الأثر الاجتماعي بث روح التنافر والتخاصم بين أفراد المجتمع وتنفير للصحبة الصالحة والإغراق في صحبة العصاة وأشرار الخلق، والأثر الديني ففيه خسارة للحسنات وبعداً عن الله سبحانه وتعالى ومعصية لله كما أن فيه تضييعا للأوقات فيما لا فائدة فيه، بل بما فيه مضرة وضياع وظلمة قلب<sup>(1)</sup>.

(۱) انظرر: احرز البضراعة الذميمة الغيبة والنميمة ، حمرود المطرر، (دار مجلة مجلة مجلة المويق، الرياض، ١٤١٧هـ) ، ص١٨٤.

الدعوبة

۳ • ۸



### المطلب الثاني

معاني النجوي من خلال الآيات الكريمة التي ورد بها لفظ النجوي :

ورد ذڪر النجوي والتناجي في القرآن الڪريم في عدة آيات وبعدة معان منها:

١. مناجاة الرسول ٢ وذلك قب قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوًا إذَا نَنجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى جَتَوَنكُمْ صَدَقَةً ذَلِكَ خَبْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِن لَمَ تَجَدُوا فَإِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ (٣) ﴾ ("وقال تعالى: ﴿ مَأَشْفَقْتُمَ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى جَتُونكُمْ صَدَقَنَتُ فَإِذَا رَتَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا السَّلَوْةَ وَمَاتُوا الزَّكُوةَ وَأَطْبَعُوا اللَّه وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ حَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ (٣) ﴾ (")

والمعنى إذا أردتم مساررة الرسول ﷺ في أموركم فقدموا بين مساررتكم له صدقة ، ونزلت بسبب أن قوماً من المسلمين كانوا يستخلون النبي ﷺ يناجونه، فظن بهم قوم من المسلمين أنهم ينقصونهم في النجوى. فشق عليهم، فأمرهم الله بالصدقة عند النجوى لتقطعهم عن استخلائه. وقيل أنها نزلت بسبب أن المنافقين واليهود كانوا يناجون النبي ﷺ ويقولون إنه أذن يسمع كل ما قيل له، وكان لا يمنع أحد من مناجاته وكان ذلك يشق على المسلمين؛ لأن الشيطان كان يلقي في أنفسهم أنهم ناجوه بأن جموعاً اجتمعت لقتاله، فأنزل الله:

- (١) سورة المجادلة، الآية: (١٢).
- (٢) سورة المجادلة، الآية: (١٣).

مجلة

الدراسات الدعوية



ٱلرَّسُولِ ﴾ <sup>(()</sup>فلم ينتهوا ، فأنزل الله هذه الآية فانتهى أهل الباطل عن النجوى؛ لأنهم لم يقدموا بين يدي نجواهم صدقة ، وشق ذلك على أهل الإيمان وامتنعوا عن النجوى لضعف كثير منهم عن الصدقة فخفف الله عنهم بالآية التي بعد هذه<sup>(')</sup>.

٢. التناجي بالإثم والعدوان ومعصية الرسول ﷺ:

وهذا النوع هو المراد في هذا البحث وقد وردت آيات تدل على هذا النوع، منها قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوًا إِنَاتَنَجَيْتُمْ فَلَا تَنَتَجَوًّا يَالإِثْهِ وَٱلْعُدُوَنِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَتَنَجَوْا بِٱلْبِرِ وَٱلنَّقُوَى وَٱنَّقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِينَ

ومعنى الإثم هو ما إثم في نفسه كالكذب والظلم والعدوان، والعدوان ما فيه عدوان على المؤمنين، ومعصية الرسول مخالفته. ولما فرغ الله عن نهي اليهود والمنافقين عن النجوى أرشد المؤمنين إذا تناجوا فيما بينهما أن لا يتناجوا بما فيه إثم وعدوان ومعصية الرسول كما يفعله اليهود والمنافقون. ثم بين لهم ما يتناجون به في أنديتهم وخلواتهم فقال: ﴿ وَتَنَجَوَأُ بِأَلَيرِ وَٱلنَّقَوَىٰ ﴾ أي بالطاعة وترك المعصية وفي ختام الآية الكريمة خوفهم سبحانه قوله ﴿ وَٱتَقُوا ٱللَّهُ ٱلَذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ) فيجزيكم بأعمالكم".

مجلة

اللراسات الدعوبة

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، الآية: (٩). (٢) انظر فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية، محمد الشوكاني، ج٥، ص١٩٠. (٣)سورة المجادلة، الآية: (٩). (٤) انظر: فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق،ج٥، ص١٨٧.



قَالَ تَسَالَىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نَهُوا عَنِ ٱلنَّجْوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَبَنَنَجَوْنَ بِٱلإِشْمِ وَٱلْعُدْوَنِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَإِذَاجَآءُوكَ حَيِّوْكَ بِمَا لَمَ يُحَيِّكَ بِهِ ٱلتَهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنفُسِهِمْ لَوَلَا يُعَذِّبُنَا ٱللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَمُ يَصْلَوْنَهَأ ٱلْمَصِبُرُ ۞ ﴾<sup>(1)</sup>

وهـوَلاء هـم اليهـود والمنـافقون ، كان بـين الـنبي ﷺ وبـين اليهـود مواعدة فإذا مر بهم الرجل من المؤمنين تتـاجوا بينهم حتى يظـن الـوَمن شراً ، فنهاهم الله فلم ينتهوا فنزلت الآية<sup>(٣)</sup>.

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّجْوَىٰ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ لِيَحْزُنُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيْسَ بِضَاَرِهِمْ شَيْئًا إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّوُوَعَلَى ٱللَّهُ فَلْيَتَوَكَّلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ () ﴾ <sup>(7)</sup>آي إنمــــا النجوى وهي المسارة حيث يتوهم مؤمن بها سوءاً من الشيطان، يعني إنما يصدر هذا من المتناجين عن تسويل الشيطان وتزيينه ليحزن الذين آمنوا أي ليسوءهم وليس ذلك بضارهم شيئاً إلا بإذن الله ومن أحس من ذلك شيئاً فليستعذ بالله وليتوكل على الله فإنه لا يضره شيء بإذن الله <sup>(1)</sup>.

٣. الإسسرار بالحديث على وجه العموم: قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَنَنَزَعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ وَأَسَرُوا ٱلتَجْوَىٰ ()) ﴾ (() () فالسحرة لما سمعوا كلام موسى

- (1) سورة المجادلة، الآية: (٨).
- (٢) انظر: فتح القدير ، الشوكاني، مرجع سابق، ج٥ ، ص١٨٧.
  - (٣) سورة المجادلة، الآية: (١٠).
- (٤) انظر: تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير، مرجع سابق، ج٤، ص٢٧٤.

(٥) سورة طه، الآية:( ٦٢).

مجلة

الدراسات الدعوية

311



تناظروا وتشاوروا وتجاذبوا أطراف الكلام في ذلك وأسروا النجوى أي من موسى، وكانت نجواهم هي قولهم إن هذان لساحران، وقيل: إنهم تناجوا فيما بينهم فقالوا: إن كان ما جاء به موسى سحراً فسنغلبه، وإن كان من عند الله فسيكون له أمر، وقيل: الذي أسروه أنه إذا غلبهم اتبعوه<sup>(۱)</sup>.

و في قول له تعالى : ﴿ لَاهِيَةَ قُلُوبُهُمْ وَأَسَرُّوا ٱلنَّجْوَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هَـٰذَا إِلَّا بَشَرُّ مِثْلُصَكُمٌ أَفَتَأْتُونَ ٱلسِّحْدَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونَ () ﴾ (')

النجوى هنا : اسم من التناجي، والتناجي لا يكون إلا سراً، فمعنى إسرار النجوى المبالغة في الإخضاء. والمعنى: أي الذين ظلموا أسروا النجوى بمعنى أخفوا كلامهم ، أي قالوا : هل هذا الرسول إلا بشر مثلكم لا يتميز عنكم بشيء؟ ويجوز أن تكون هذه الجملة بدلاً من النجوى".

وي قول م تعسالى: ﴿ أَلَمَ تَرَأَنَّ أَلَقَهَ يَعْلَمُ مَافِ ٱلسَّمَوَتِ وَمَافِ ٱلأَرْضِ مَا يَصُحُوتُ مِن جَّوْى ثَلَنْتَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسْبَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا آَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيَّنَ مَا كَانُواً ثُمَّ يُنَتِّتُهُم بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ ٱلْقِيَمَةِ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَقَءٍ عَلِيمُ \*\*\* إِنَّ اللَّهُ مَا يوجد من تناجي ثلاثة أو من ذوي نجوى باختلاف

|          | ۱) سورة طه، الآية: ( ٦٢).                       |
|----------|-------------------------------------------------|
|          | ١) فتح القدير ، الشوكاني ، مرجع سابق ،ج٢ ،ص٣٩٦. |
|          | ٢) سورة الأنبياء ، الآية :(٣).                  |
| مجلة     | ٣) فتح القدير، الشوكاني، مرجع سابق،ج٣،ص٣٩٨.     |
| الدراسات | ٤) سورة المجادلة ، الآية :( ٧).                 |
| الدعرية  |                                                 |



عددهم، ويجوز أن تطلق النجوى على الأشخاص المتناجين، وقيل العدد غير مقصود؛ لأنه سبحانه مع كل عدد قلَّ أو كثر يعلم السر والجهر لا تخفى عليه خافية ، وكان لسبب نزول هذه الآيات أنه كان بين النبي ترجين اليهود موادعة ، وكانوا إذا مر بهم الرجل من أصحاب النبي ترجلسوا يتناجون بينهم حتى يظن المؤمن أنهم يتناجون بقتله أو بما يكره المؤمن، فإذا رأى المؤمن ذلك خشيهم فترك طريقه عليهم، فنهاهم النبي ترعن النجوى فلم ينتهوا وعادوا إلى النجوى، فأنزل الله هذه الآيات<sup>(1)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿ لَا خَيْرُ فِي كَثِيرِ مِن نَجُونَهُمْ إِلَا مَنَ أَمَرَ بِعَمَدَقَةٍ أَوَ مَعْرُوفٍ أَوَ إِصْلَيْجٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ آبَتِغَاءَ مَ ضَاتِ اللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْنِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا (<sup>(()</sup>) أي لا خير في كثير مما يتناجى به الناس ويتخاطبون . وإذا لم يكن فيه خير ، فإما لا فائدة فيه كفضول الكلام المباح، وإما شر ومضرة محضة ، كالكلام المحرم بجميع أنواعه، إلا من أمر بصدقة من مال، أو علم، أو أي نفع كان، بل لعله يدخل فيه العبادات القاصرة ، كالتسبيح، والتحميد ، ونحوه.

أو معـروف وهـو الإحسـان والطاعـة ، وكل مـا عـرف في الشـرع والعقل حسنه. وإذا أطلق الأمر بالمعروف ، من غير أن يقـرن بـالنهي عـن المنكـر ، دخـل فيـه النهـي عـن المنكـر . وذلـك لأن تـرك المنهيـات مـن المعروف. وأيضاً لا يتم فعـل الخير إلا بـترك الشـر ، وأما عنـد الاقتران ،

(۱) تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير، ج٤ ، ص٢٧٤.

(٢) سورة النساء، الآية: (١١٤).

مجلة اللىراسات

الدعدية

317



فيفسر المعروف بفعل المأمور ، والمنكر بترك المنهي.

أو إصلاح بين الناس والإصلاح لا يكون إلا بين متنازعين متخاصمين . والنزاع ، والخصام والتغاضب ، يوجب من الشر والفرقة ، مالا يمكن حصره ، فلذلك حث الشارع على الإصلاح بين الناس ، في الدماء والأموال والأعراض ، بل وفي الأديان<sup>()</sup>.

وفي قول به تعالى: ﴿ أَلَّرْ يَعْلَمُوأَأَنَ اللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجُوَنَهُمْ وَأَنَ اللَّهُ عَلَنَمُ الْغُيُوبِ (\*\*) (\*\*) آي جميع ما يسرونه من النفاق وجميع ما يتناجون به فيما بينهم من الطعن على النبي وعلى أصحابه، وعلى دين الإسلام،وأن الله علام الغيوب فلا يخفى عليه شيء من الأشياء المغيبة كائنا ما كان، ومن جملة ذلك ما يصدر عن المنافقين<sup>(\*)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَيَخُونَهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَيِّمَ يَكْتُبُونَ ( ) ( ) أي بل أيحسبون أنا لا نسمع ما يسرون به في أنفسهم ، أو ما يتحادثون به سراً في مكان خال وما يتناجون به فيما بينهم ، بلى نسمع ذلك ونعمل به ورسلنا لديهم يكتبون ، أي : الحفظة عندهم يكتبون جميع ما يصدر عنهم من قول أو فعل<sup>(0)</sup>.

- (۱) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبدالرحمن السعدي، مرجع سابق،
   م، مرجع سابق،
  - (٢) سورة التوبة، الآية: (٧٨).
  - (٢) فتح القدير ، الشوكاني ، ج٢ ، ص٣٨٥.
    - (٤) سورة الزخرف ، الآية: (٨٠).

مجلة

(٥) فتح القدير، الشوكاني، ج٤،ص٥٦٦.

312

الدراسات الدعوية



#### المبحث الثاني

أحوال المحتسب عليهم المتناجين بالإثم والعدوان

المطلب الأول: العالمين بتحريم التناجي بالباطل.

لا بد أن تبنى علاقة المسلم مع الناس على أساس علاقته بالله وبشرعه ومخافته حيث يشوبها الخير والتعاون والإيشار وحسن الصحبة، والتي يعمها مكارم الأخلاق ويختفي سوء الخلق، وعندئذ تكون السعادة في الدنيا والآخرة<sup>(1)</sup>.

ولعـل مـن أهـم أسـباب تمسـك هـؤلاء بفعـل الباطـل بـالرغم مـن معرفتهم بحرمة التناجي به ما يأتي:

أ- غلبة الهوى وإيثار الدنيا: العبد المؤمن يسعى لنيل رضى الله والفوز بالدار الآخرة، أما إذا ضعف الإيمان وتعلق القلب ببهرج الحياة الدنيا وأصابه شيء من سكرتها، فعند ذاك لا تسأل عن جهده في عمارتها وتحصيل لذاتها، ولو أدى ذلك إلى الوقوع في الباطل<sup>(۲)</sup>.

والہوی کما قیل یعمی ویصم، قَالَتَعَالَىٰ: ﴿ فَلَا يَصُدَّنَكَ عَنْهَا مَن لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَأَتَّبَعَ هَوَنِهُ فَتَرْدَىٰ (١) ﴾ (٢)

وقَالَ تَعَالَى: ﴿ أَرَبَيْتَ مَنِ ٱتَخَذَ إِلَىٰهَهُ. هَوَيَنَهُ أَفَأَنَتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا

310

- (١) الأخلاق الفاضلة، عبدالله الرحيلي، ص٨٨
  - (٢) المرجع السابق، ص٨٦.
  - (٣) سورة طه، الآية: (١٦).
  - (٤) سورة الفرقان، الآية: (٤٣).

مجلة

الدراسات الدعوية



٢- ألفة الخطأ وكراهية التغيير: فقد يكون الإصرار على المعصية من باب توارث العادات والسلوكيات بما فيها من صواب وخطأ. فتبدأ تلك العادة صغيرة، ثم تتناقلها الأجيال جيلا بعد جيل، فإذا بها تتحول إلى مُسلِّمَةٍ من المُسلَّمات التي لا تقبل النظر والمراجعة، فضلاً عن تركها والبعد عنها إن كانت خطأ، وحينئذ يجبن الكثير عن التصويب والتقويم أو عن ترك ما علموا أنه خطأ مسايرة للناس وخوفاً من ردة فعلهم، فهم لا يتحملون تغيير السائد، ولا تحريك الساكن، ولذا واجه الدعاة والمصلحون وفي مقدمتهم رسل الله عليهم الصلاة والسلام العنت والمشقة والأذى من مجتمعاتهم وأقوامهم بسبب هذا التقليد الجامد والتعصب الباطل والعادة المستحكمة<sup>(1)</sup>.

٣- عدم توفيق الله للعبد بترك المعاصي: فالهداية الربانية تعطى من الخالق لمن يستحقها قال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيَهُ مِنْمَحَ صَدَرَهُ مَن الخالق لمن يستحقها قال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيَهُ مِنْمَحَ صَدَرَهُ مِن الخالق لمن يستحقها قال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيَهُ مِنْمَحَ صَدَرَهُ مَن الخالق لمن يستحقها قال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيَهُ مِنْمَحَ صَدَرَهُ مَن الخالق لمن يستحقها قال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَن يَهْدِيَهُ مِنْمَحَ صَدَرَهُ مَن الخِالق لمن يستحقها قال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ اللهُ أَنَ يَهْدِيَهُ مِنْمَ عَمَدَهُ مَن الخالق مَن يُرَدِ أَن يَهْدِيَهُ مَعْتَ عَمَدَهُ مَن الخالق مَن الخالق مَن المُعالمُ عَمَان مُنْ أَن يَعْمَ عَلَى اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى المُعْذَمِ عَلَى اللهُ مَن يُومِ مَن الخالق مَن عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى مَنْ عَالَ مَن الخالق مَن عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَي عَلَى عَلَى اللهُ العبد.

خلاصة مـا سـبق أن المـدعو قـد يتمسـك بـبعض المعاصـي لعـدة أسباب إذا نظر لها نظرة فاحصة تبين لـه أن مـا تمسـك بـه باطل ولزمـه الرجـوع للحـق. لـذا علـى الداعيـة أن يسـلك أسـلوب الترهيـب مـع هـذا

(١) انظر: دعوة الخلق للرجوع إلى الحق، محمد الوائلي، (دار طيبة، الريباض، ط١، مجلة معاد)، ص٩٢.
 مجلة (٢) سورة الأنعام، الآية : (١٢٥).
 الدراسات الدعولة المعادي (٢) معاد (٢٠ م



الصنف المتمسك بالمنكر بالرغم من معرفته بالحكم الشرعي له لأن المعاصي هي البوابة الكبيرة لانتكاس القلوب، والفتن هي الداء الخبيث لهذا الانتكاس، فيسلك الداعية أسلوب الترهيب مع هذا الصنف من المدعوين فيره بهم من عواقب هذا العمل في الدنيا والآخرة، ومآل المصر عليه ويذكرهم بالآيات القرآنية التي تنهى عن التناجى بالباطل<sup>(۱)</sup>.

 <sup>(</sup>۱) انظر: الترهيب في الدعوة في القرآن والسنة أنواعه مجالاته تأثيره ، رقية نياز ، (دار مجلة إشبيليا ، الرياض ،ط۱ ، ۱٤٦هـ) ، ص١٤٨.
 الغراسات الدعوية المعربة ٢١٧



#### المطلب الثاني

### الجاهلين بحكم التناجي بالباطل

الجهل هو : اعتقاد الشيء على خلاف ما هو عليه (')

والجهل يورد صاحبه المهالك، وينزع به إلى الشرور والبلايا والجاهل عدو نفسه، يسعى في دمارها من حيث لا يشعر، فالجهل بعواقب الأمور، وبمحاسن الأخلاق ومساوئها يؤدي إلى فساد عريض، وشر مستطير، ويحمل صاحبه على ارتكاب مالا ينبغي<sup>(٢)</sup>.

ويعد الجهل من العوارض الأهلية ،أي أنها ليست من الصفات الذاتية كما يقال البياض من عوارض الثلج والسواد من عوارض الفحم، وقد قسم العلماء الجهل قسمين:

- قسم ناشئ عن تفريط صاحبه وتقصيره في إزالته فلا عذر له فيه.
- قسم ناشئ عن عدم تضريط ، وإهمال لعدم وجود من يعلّم صاحبه، فهذا صاحبه معذور<sup>(\*)</sup>. والقسم الأول يعتبر من الأعمال الإرادية السلبية وهو ما يتعمد فيه الإنسان ترك العمل مع قدرته عليه. وبين أبو الدرداء علامات الجهل بقوله:" علامة الجهل ثلاث: العجب، وكثرة المنطق فيما لا يعنيه، وأن ينهى عن شيء ويأتيه".<sup>(1)</sup>
  - (۱) التعريفات، الجرجاني،مرجع سابق،ص١٠٨
- (۲) سوء الخلق مظاهره أسبابه علاجه، محمد الحمد، (دار ابن خزیمة، الرياض، ط۲، ۱٤۱۷هـ). ص٦٥.
- (٣) انظر: عارض الجهل وأثره على أحكام الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة، أبي العلا بن راشد، (مكتبة الرشد، الرياض، ط٢، ١٤٢٤هـ)، ص٢٨.

مجلة

(٤) جامع بيان العلم وهضله، يوسف بن عبدالبر، (دار الكتب الإسلامية، القاهرة)، ص٢٢٦. اللواسات

الدعوبة



ومما قرره العلماء أن الجهل لا يكون عذراً مطلقاً، وإلا كان خيراً من العلم قال الشافعي: لو عُذر الجاهل لأجل جهله لكان الجهل خيراً من العلم، إذ كان يحط عن العبد أعباء التكليف ويريح قلبه من ضروب التعنيف، فلا حجة للعبد في جهله الحكم بعد التبليغ والتمكين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل".<sup>(1)</sup>

وبناء على ما سبق ذكره لا يعذر المتناجون بالباطل بسبب الجهل وذلك لوضوح الحكم حتى وإن لم يتضح لدى المدعو الحكم الشرعي للتناجي بالباطل فإن النفوس تأنف منه والفطر السليمة تطلب السلامة من الوقوع به، وللعلم فإن الحافز الذاتي للمدعو هو السبيل الموصل لصلاح النفوس واستقامة الخلق وإذا ما تفكر المدعو بضرر النجوى بالباطل على الفرد والجماعة بل والأمة الإسلامية فإنه يصل إلى اليقين الصادق بأهمية ترك ونبذ ذلك الخلق الوضيع المؤدي بالمجتمع إلى التافر والفرقة والاختلاف والتي نهى عنها الله سبحانه وتعالى في كتابه وعلى لسان رسوله عليه الصلاة والسلام. وهذا الصنف من المدعوين يحتسب عليهم بالترغيب بترك ما هم عليه من باطل وترغيبهم بأسلوب لطيف يحببهم بترك التناجي الباطل ويدعوهم في بادئ الأمر برغيبا في الاستقامة، ثم التوبيخ والتعنيف على ما هم عليه من باطل برغيبا من المراح التونيخ والتعنيف على ما هم عليه من باطل

(٢) انظر: الترهيب في الدعوة في القرآن والسنة أنواعه مجالاته تأثيره، رقية نياز، ص٢٤٨.

مجلة

اللراسات الدعوية

 <sup>(</sup>۱) المنثور في القواعد، بدر الدين الزركشي، (المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية، التكويت، ط٢)، ج٢، ص١٥.



# المحتساب على المتناجين بالباطل وأساليبها وسائل الاحتساب على المتناجين بالباطل وأساليبها المطلب الأول: الوسائل والأساليب المباشرة في الاحتساب: الوسيلة في اللغة: المنزلة والدرجة والقرية.<sup>(1)</sup> وهي في الاصطلاح الدعوي: هي ما يتوصل به إلى الدعوة.<sup>(1)</sup> فوسائل الدعوة هي : ما يتوصل به الداعية إلى تطبيق مناهج الدعوة من أمور معنوية أو مادية.<sup>(1)</sup> والوسائل على نوعين: - وسائل أصلية وهي المستفادة من كتاب الله، ومن سنة رسوله الله وما سار عليه سلف هذه الأمة الصالح وانتهجوه.

وسائل تبعية: وهي ما استحدث بعد ذلك من وسائل
 وطرق دعوية نتيجة لما طرأ على حياة الناس من أمور عديدة، وما
 ساعدت العلوم والتقنية على إنتاجه وتيسيره للناس.<sup>(1)</sup>

والأساليب في اللغة: هي الطرق، وقيل هي الفنون المختلفة. <sup>(ه)</sup> وهو في الاصطلاح: صيغ التبليغ في دعوة الناس، أو هو الطريقة

- القاموس المحيط، الفيروزآبادي، مرجع سابق، ص١٣٧٨.
- (٢) المدخل إلى علم الدعوة، أبو الفتح البيانوني، (مؤسسة الرسالة، ،بيروت، ط٢، ١٤١٤هـ)،
   ص٩٤.
  - (٣) المدخل إلى علم الدعوة ، أبو الفتح البيانوني، ص٤٩
  - (٤) وسائل الدعوة، عبدالرحيم المغذوي، (دار إشبيليا،ط١، ١٤٢٠هـ )، ص١٨.

مجلة الشراسات

(٥) المفردات في غريب القرآن للأصفهاني (تحقيق: محمد سيد كيلاني) ، ص٢٣٨.



الكلامية التي يسلكها المتكلم في تأليف كلامه واختيار مفرداته.<sup>(1)</sup> وهي في الدعوة : الطرق التي يسلكها الداعي في دعوته.<sup>(٢)</sup>

والمراد من الوسائل والأساليب المباشرة هي التغيير باليد واستعمال الإشارة والتلويح واللسان، وكذا استخدام اللين في موضعه والشدة في وقتها والتدرج في وقتها فالداعية حال رؤيته للمتناجين الباطل وتأكده من ذلك وجب عليه إزالة ذلك المنكر عملا بقول رسول الله ﷺ :"من رأى منكم منكرا فليغيره بيده فمن لم يستطع فلسانه..."<sup>(7)</sup>

والتغيير باليد من أعلى درجات إزالة المنكر، حيث تكون حاسمة في دفع المنكر وإزالة خطره، وبما أن المنكر المعمول به غير ملموس لدى المحتسب فهنا يحتسب بهذه الدرجة عن طريق الإشارة باليد للمتناجين للانتهاء والتوقف عن هذا المنكر أو أمرهم بالتفرق من أماكنهم عن طريق الإشارة باليد أو مباشرة الضرب بالعصى أو اليد بقدر الضرورة الملجئة لذلك ، إذا لم يندفع المنكر إلا به.

وفي التغيير باللسان على المتاجين بالباطل يتدرج المحتسب في ذلك فيبتدئ بالتعريف والتعليم فإن المنكر قد يقدم عليه الشخص بجهله، وإذا عرف أنه منكر تركه ،فيجب تعريفه باللطف من غير عنف، وذلك لأن ضمن التعريف نسبته إلى الجهل والحمق،والتجهيل إيذاء للمحتسب عليه، وقلما يرضي الإنسان بأن ينسب إلى الجهل

(٢) المدخل إلى علم الدعوة ، أبو الفتح البيانوني، ص٤٩

(٢) رواه مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان، ٦٩/١، رقم ٤٩.

محنلا

الدعوية

. 371

<sup>(</sup>١) انظر: الركائز الإعلامية في دعوة إبراهيم عليه السلام، الشنقيطي (دار عالم الكتب،

الرياض، )، ص٤٨ ، وخصائص القرآن الكريم، فهد الرومي، (ط٤ ، ١٤٠٩)، ص١٨.



بالأمور لا سيما بالشرع، والمحتسب ينبغي عليه أن يعنى بتعريف وتعليم صاحب المنكر شفقة عليه ورحمة به، وأن يعامله معاملة الوالد لولده، وهكذا كان نبي الرحمة صلوات الله وسلامه عليه، وبعد التعريف بالمنكر الذي ارتكبه المتناجين بالباطل تأتي مرحلة النهي والوعظ والنصح والتخويف من الله وذلك إذا أصر مرتكب المنكر على منكره والوعظ كما هو معروف هو التذكير بالخير فيما يرق له القلب.<sup>(1)</sup> ثم لابد من استعمال وسيلة الجدال بالتي هي أحسن مع المتاجين بالباطل الذين يصرون على الاستمرار بالوقوع المنكر حتى يسير بهم الداعية الى طريق الحق والصواب.

والإشارة اللطيفة المفهومة ، والتذكير بالنعم المستوجبة للشكر كنعمة السمع واللسان اللتين تستوجبان شكرهما باستعمالهما بالخير لا الشر .

وبالترغيب والترهيب تارة أخرى ويكون الترهيب بالتخويف من غضب الله وعذابه في الآخرة وهذا هو نهج رسل الله الكرام ، والترغيب في ثوابه والحصول على ما وعد به المحسنين من جنات ونعيم مقيم في الدارين، <sup>(٢)</sup> وبيان الحكم الشرعي لهذا المنكر يقول الشيخ عبدالله بن جبرين "سمي الفاسق عاصياً، ولو كانت معصيته من الكبائر التي هي دون الشرك، كالزنا، والسرقة ، والنميمة،

- (٢)انظر:حقيقة الأمر بالمروف والنهي عن المنكر ، حمد العمار ، (دار إشبيليا ، الرياض ، ط٢ ، ١٤٢٠هـ) ص١٦٢٠ ووسائل الدعوة ، عبدالرحيم المفذوى ، (دار إشببيليا ، الرياض ، ط ١ ،
- ١٤٢٠هـ) ، ص١٦. أصول الدعوة، عبدالكريم زيدان، (مؤسسة الرسالة، بيروت، ط ٤ ،
- ٤١١هـ) ، ص٤٤٠. ووسائل الدعوة وأساليبها بين التوقف والاجتهاد ، حسين عبدالمطلب ،
  - (دار الوطن، الرياض، ط١، ١٤٢٤هـ)، ص١٨- ٢٠.

مجلة الدراسات

الدعوبة

<sup>(</sup>۱) التعريفات، الجرجاني، مرجع سابق، ص٣٠٨.



والغلول، وشسهادة الزور، ونحو هذا، وما ورد من الوعيد في هذه المعاصي فإنه محمول على الزجر والترهيب منها والله أعلم."<sup>(1)</sup> وكانت هذه الفتوى إجابة على سؤال ورد للشيخ عن الذنوب التي يعتبر الأقدام عليها فسقاً قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا يَسَخَرَ قَرْمَ مِّن قَوْمٍ عَسَى آنَ يَكُونُوا غَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَامَ مِن نِسَامٍ عَسَى آن يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُا لَا يَسْخَرُ قَرْمَ أُمَّن الْمُوا

بعد ذلك تأتي مرحلة الغلظة في القول والتي يتبعها المحتسب حال استرسال واستمرار المتناجين بالباطل في باطلهم او بدا منهم الاستهانة بما يلقى إليهم من وعظ ونصح وإرشاد، فيزجرهم بعبارات لا تحمل فحش القول، فالمسلم ليس بسباب ولا لعان، وتغيير المنكر لا يكون بارتكاب منكر.

فإذا لم يستقم الحال ولم يزجر مرتكب المنكر هنا يلجأ المحتسب إلى التهديد والتخويف ، وهذه المرحلة هي آخر المحاولات لنهي المتاجي بالباطل باللسان ، فيهدد المتاجين بالباطل ويخوفهم بقوله: إن لم تنته لأضرينك ولأوذينك ، أو لأخبرن أهلك أو سأشهر بك عند أقاربك وزملائك وجيرانك ، ولكن ينبغي أن يكون التهديد والتخويف في حدود المعقول والمقدور عقلاً وشرعاً.<sup>(7)</sup>

لوز، (دار الوطن، الرياض، ط١، ١٤١٩هـ)، ص٢١٤.

(٢)سورة الحجرات، الآية: (١١).

(٣)انظر :حقيقة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، حمد العمار ، مرجع سابق، ص١٦٦.

. ....

اللراسات الدعوية

محللا

<sup>(</sup>١) حاجة البشـر إلى الأمـر بـالمعروف والنهـي عـن المنكـر ، عبـدالله الجـبرين ، إعـداد : علـي أبـو



### المطلب الثانى

### الوسائل والأساليب غير المباشرة

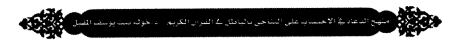
الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو أمر الناس بأنواع الطاعة فرضها ونفلها ،ونهيهم عن المعاصي صغيرها وكبيرها ، وذلك يستدعي الإلزام أو ما يقدر عليه ، فإن قدر على إلزام العاصي بالفعل وجب عليه ، وإن عجز اقتصر على الإنكار بالقلب ، وهذا هو مرادنا من هذا المطلب إلا وهو الوسائل والأساليب غير المباشرة في الاحتساب على المصر على التناجي بالباطل ، فإذا خاف الضرر أو عدم القبول أو زيادة المتحر ، بالرد الشنيع والسخرية الآمر عنهم ، وهجرهم وبغضهم ، والتحذير من شرورهم<sup>(۱)</sup> ، قال رسول الله تلا "من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقله ، وذلك أضعف الإيمان" . وبالطبع فإن الهجر من أهم وسائل الاحتساب غير المباشر على مرتكب المنكر .

ومن الإنكار في القلب تصدر عدة وسائل تساعد المحتسب على إنكار المنكر، منها تقديم كتيب يوضح حكم التناجي بالباطل أو قصاصة ورقية فيها شرح لآيات النجوى بالباطل أو شريط يحوي محاضرة الموضوع ذاته، وبث حكم هذا النوع من المنكر في المجتمع وخلال وسائل الإعلام الحديثة. ونشر مطويات تحوي شرح حديث الرسول عليه الصلاة والسلام إذا كانوا ثلاثةً فلا يَتناجى الثان دُونَ

(1) انظر: حاجة البشر إلى الأمر بالمروف والنهي عن المنكر، علي أبو لوز، مرجع مجلة سابق، ص ٢٩- ٧٩.
 الدراسات ١٩- ٧٩.
 الدراسات ١٤ معرية ٢٩ مع ٢٩ مع ٢٩ معرية ٢٩ مع ٢٩ معرية ٢٩ مع ٢٩ مع



الثالث».<sup>(()</sup> وبالطبع فإن من فقه الإنكار استخدام الوسائل والأساليب غير المباشرة وذلك منعاً من استفزاز الآخرين، أو بسبب سلطة صاحب المنكر، أو عدم القدرة على المواجهة المباشرة، أو خشية وقوع أضرار لا يتحقق معها إزالة المنكر. هذا وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً.



الغاتمية

الحمد لله الكبير المتعال والشكر له تعالى على كل حال .. وبعد: فإن التناجي الباطل من المسائل التي يجب أن ينكر عليها في المجتمعات الإسلامية حتى يصفو المجتمع ويعلو في سماه التآخي وتسمو رايات المودة والمحبة

هذا وقد خلصت من هذا البحث بنتائج عدة نوردها على النحو الآتي:

- أهمية البحث في المسائل التي تدعو إلى الألفة والاجتماع والبعد عن
   مسببات الفرقة والاختلاف
- ٢- النجوى هي حديث السربين الاثنين أو الجماعة
   ٣- بيان الآثار السلبية للتناجي بالباطل على الفرد والمجتمع.
   ٤- المتناجين بالباطل على صنفين عالم بالحكم وجاهل به.
   ٥- هناك وسائل وأساليب للاحتساب على المتناجين بالباطل منها الوسائل والأساليب المباشرة ومنها غير المباشرة.
   هذا وأوصي بأهمية البحث في مثل هذا الموضوعات التي تقوي روابط المجتمع وتبعد الفرقة والاختلاف بين أفراده.
   هذا وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم هذا وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم هذا وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم

تسليماً ڪثيراً ، ، ، ،

| مجلة     |
|----------|
| اللراسات |
| الدعيلا  |

### فهرس المراجع والمصادر

- القرآن الكريم.
- ٢- صحيح البخاري
  - ۳- صحيح مسلم
- ٤- احذر البضاعة الذميمة الغيبة والنميمة ، حمود المطر، (دار طويق،
   الرياض، ١٤١٧هـ).
- ٥- البحـوث الإعلاميـة، أسسها، أساليبها، مجالاتها، محمـد
   الحيزان(ط۱، ۱٤۱۹هـ)
- ٦- الترهيب في الدعوة في القرآن والسنة أنواعه مجالاته تأثيره ، رقية نياز ، (دار إشبيليا ، الرياض ، ط١ ، ١٤٢٠هـ)
- ٨- القاموس المحيط، الفيروزآبادي، (مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١،
   ٨- القاموس المحيط، الفيروزآبادي، (مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١،
- ٩- كتاب المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، (دار القلم، بيروت) .
- ۱۰ لسان العرب، ابن منظور، ( دار إحياء التراث، بيروت، ط۲، 10
   ۱۵ (۱۵ هـ).
  - ١١- فتح القدير، الشوكاني، (دار المعرفة، بيروت).
- ١٢- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبدالرحمن
   السعدى، (مؤسسة الرسالة، الرياض، ط٩، ١٤١٨هـ)
- ١٣ فـ تح القـ دير الجـ امع بـ ين فـ ني الروايـة والدرايـة ، محمـ د
   الشوكاني ، (دار المعرفة ، بيروت)

مجلة

الدراسات الدعوبة



- ١٤- الأخلاق الفاضلة، عبدالله الرحيلي.
- ١٥ دعوة الخلق للرجوع إلى الحق، محمد الوائلي، (دار طيبة، الرياض، ط١، ١٤١٨هـ)
  - ١٦- التعريفات، الجرجاني.
- ۱۷ سوء الخلق مظاهره أسبابه علاجه، محمد الحمد، (دار ابن
   خزیمة، الریاض، ط۲، ۱٤۱۷هـ).
- ١٨- عارض الجهل وأثره على أحكام الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة، أبي العلابن راشد، (مكتبة الرشد، الرياض، طعاد ١٤٢٤، ٦هـ).
- ١٩ جامع بيان العلم وفضله، يوسف بن عبدالبر، (دار الكتب
   الإسلامية، القاهرة).
- ٢٠ المنشور في القواعد، بدر الدين الزركشي، (المجلس الأعلى
   للشؤون الإسلامية، الكويت، ط٢).
  - ۲۱ القاموس المحيط، الفيروزآبادي.
- ٢٢ المدخل إلى علم الدعوة، أبو الفتح البيانوني، (مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٢، ١٤١٤هـ)
- ٢٣- وسائل الدعوة، عبد الرحيم المغذوي، (دار أشبيليا، ط١٤٢٠هـ).
- ٢٤ المفردات في غريب القرآن للأصفهاني (تحقيق: محمد سيد كيلاني).
- ٢٥ الركائز الإعلامية في دعوة إبراهيم عليه السلام، الشنقيطي
   (دار عالم الكتب، الرياض،)

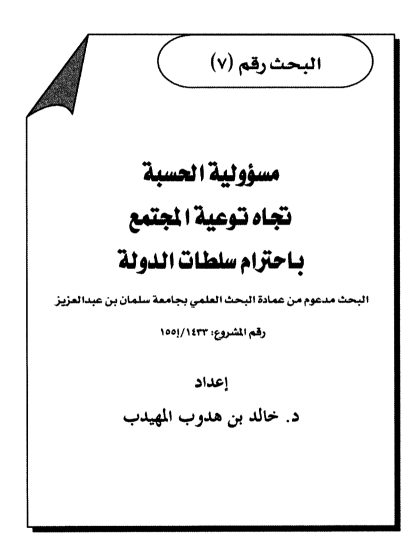
مجلة

الدراسات الدعوبة



- ٢٦- خصائص القرآن الكريم، فهد الرومي، ( ط٤ ، ١٤٠٩ هـ)
- ٢٧- حقيقة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حمد العمار، (دار إشبيليا، الرياض، ط٢، ١٤٢٠هـ)
- ٢٩ أصول الدعوة، عبد الكريم زيدان، (مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٤، ١٤١١هـ)
- ٣٠- وسائل الدعوة وأساليبها بين التوقيف والاجتهاد، حسين عبدالمطلب، (دار الوطن، الرياض، ط١، ١٤٢٤هـ).
- ٣١- حاجة البشر إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، عبدالله
   الجبرين، إعداد علي أبو لوز، (دار الوطن، الرياض، ط ١،
   ١٤١٩هـ)







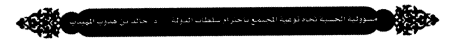


متكرمه

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ بـالله مـن شـرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنـا ، مـن يهـده الله فـلا مضـل لـه ، ومـن يضـلل فـلا هـادي لـه وأشـهد أن لا إلـه إلا الله وحـده لا شـريك لـه، وأشـهد أن محمداً عبده ورسوله .

(يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَقُوا اللَّهُ حَقَّ تُقَائِدِ وَلَا تَمُوثُنَ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِعُونَ ﴾ ('' . (يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوُا رَبَّكُمُ الَذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَنَ مِنْهُمَا رَجَالا كَثِيرًا وَنِسَاءٌ وَاتَقُوا اللَّهُ الَذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَنَ مِنْهُما رَجَالا كَثِيرًا وَنِسَاءٌ وَاتَقُوا اللَّهُ الَذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْها زَوْجَها وَبَنَ مِنْهُما رَجَالا كَثِيرًا وَنِسَاءٌ وَاتَقُوا اللَّهُ الَذِى تَسَاءَ لُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ ('' (يَتَأَيُّهُا الَذِينَ ءَامَنُوا اتَقُوا اللَّهُ وَقُولُوا فَوْلا سَدِيلاً (﴾ يُصْلِح لَكُمْ أَعْمَالكُمُ وَيَعْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمٌ وَمَن يُطِع اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَرْزًا عَظِيمًا (﴾ يُصْلِح لَكُمْ أَعْمَالكُمُ وَيَعْفِر نَكُمُ ذُنُوبَكُمٌ وَمَن يُطِع اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَرْزًا عَظِيمًا (﴾ (') الله عنه الحفظ فقد تضمنت الشريعة الإسلامية أحكاماً وتشريعات تهدف لحفظ المصالح والحقوق ودفع المفاسد والشرول ، فجميع أحكام الشريعة تشتمل على أوامر ونواه تهدف للمحافظة على الكرابي إلى الأسولية المولامية المصالح على ما على أوامر ونواه تهدف المحافظة على الكليمة أحكام الله منه المعا على الحسابة المي الما والسرول المحافظة على الكليات والأصول المحمع على حمايتها في جميع الشرائع السماوية ، وقد شرعت الحسبة

- (١) سورة آل عمران الآية ١٠٢.
  - (٢) سورة النساء الآية ١.
- ٣) سورة الأحزاب الآيات ٧٠ ٧١.
- (٤) خطبة الحاجة، كما سماها العلماء وقد أثبت الشيخ/ محمد ناصر الدين الألباني --رحمه الله- صحة بعيض طرقها، انظر: خطبة الحاجة- محمد ناصر الدين الألباني-ص(٣- ١٤) المكتب الإسلامي -- بيروت ط٣- ١٣٩٧هـ.



في النظـام الإسـلامي كولايـة يـتم مـن خلالهـا تطبيـق هــذه الأوامــر واجتناب النواهي في العبادات والسلوك وسائر المعاملات.

فالحسبة حال تطبيقها بمفهومها الشامل تستوعب كافة مناحي الحياة وتسهم في إشاعة المعروف والحد من تفشي المنكر ، وتحول دون ارتكاب الأفعال المحظورة ، وترسي قواعد العدل ، ومن خلالها يؤخذ على يد كل من حاد عن الطريق ، أو سعى لتفريق الجماعة أو تصدر للتطاول على مؤسسات الدولة الإسلامية أو من يمثلها من أصحاب السلطة الذين قلدوا الولاية وقاموا بحقها واجتهدوا في إحقاق الحق ودفع الظلم وإرساء قواعد العدالة ، وتسعى سلطات الدولة الشلاث في الملكة العربية السعودية : التشريعية ، والقضائية ، والتنفيذية ؛ لإرساء قواعد العدالة وتحقيق مصالح العباد من خلال مؤسساتها المتعددة.

فقد نصت المادة الـ ٤٤ من النظام الأساسي للحكم على أن «تتكون السلطات في الدولة من السلطة القضائية / السلطة التنفيذية / السلطة التنظيمية (التشريعية)، وتتعاون هذه السلطات في أداء وظائفها وفقاً لهذا النظام وغيره من الأنظمة. والملك هو مرجع هذه السلطات» فهذا النص القانوني يبين بشكل واضح أن هناك سلطات ثلاثاً في المملكة والعلاقة بين هذه السلطات هي علاقة تعاون<sup>(1)</sup>.

وقد جاء هذا البحث المعنون بـ " مسؤولية الحسبة تجاه توعية المجتمع باحترام سلطات الدولة " لتسليط الضوء على الجانب التطبيقي

(۱) صحيفة الاقتصادية ، السلطات الثلاث، عبد العزيز الحصان ، الخميس ٢٧ - ٢ ۱٤٣١هـ . الموافق ١١ فبراير ٢٠١٠م العدد ٥٩٦٧.



للحسبة الذي يسهم في نشر الوعي تجاه سلطات الدولة ومن يمثلها ، ولتصحيح المفاهيم المغلوطة والممارسات الخاطئة التي ينتهجها البعض تجاه تلكم الكيانات الرسمية المنوط بها تحقيق مصالح البلاد والعباد وفقاً لمراد الله - عز وجل – القائل سبحانه ( الَّذِينَ إِن مَكَنَنَهُمْ فِ ٱلأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَوْةَ وَءَاتَوُا الزَّكَوَةَ وَأَمَرُوا بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَلِلَهِ عَنِبَةُ ٱلْأُمُورِ ( ) ( ). اهمية الموضوع وإسباب اختياره:-

أهمية الموضوع :

تكمن أهمية موضوع البحث في أن الإسلام ليس ديناً عقدياً – فحسب- ، لا شأن له بشؤون الدنيا والدولة ، بل هو دين ودولة والتلازم بينها قائم ، فالدولة من الدين ، والدين بجملة أحكامه لا بد له من دولة تقيمه وتحميه ، والدولة عبارة عن مؤسسات رسمية والمؤسسات تنبثق من سلطات الدولة الثلاث (تشريعية و قضائية و تتفيذية) من الملك إلى مجلس الوزراء إلى وكلاء الوزراء إلى الموظفين، وهذه المنظومة المتكاملة تمثل كيان الدولة المسلمة التي جاءت الشريعة الإسلامية بتأكيد المحافظة على كيانها ، وحيث ظهر في بعض مجتمعات المسلمين أفكاراً وأطروحات تستهدف النيل من مؤسسات الدولة وسلطاتها سعياً للنيل من شرعيتها مما يستوجب تضافر جهات الاحتساب للسعي لدحض هذا الفكر وبيان ضلاله .

(1) سورة الحج الآية ٤١.



مشكلة البحث:

تكمن مشكلة البحث في الحاجة لإبراز وتناول مفهوم الحسبة و مكانتها وتطبيقاتها في نظام الدولة الإسلامية وأنواع سلطات الدولة في الملكة العربية السعودية ومسؤولية جهات الاحتساب حيال توعية المجتمع باحترام سلطات الدولة ومؤسساتها في ظل اهتئات وتطاول بض الأفراد والجهات عليها.

أسباب اختيار الموضوع :

كثيرة هي دوافع اختيار موضوع هذا البحث" مسؤولية الحسبة تجاه توعية المجتمع باحترام سلطات الدولة " ولعل من أهمها ما يلي:

ا- عدم وجود دراسة أكاديمية في موضوع هذا البحث.

٢- ما يشهده العالم من ثورة إعلامية استغلت في بث أفكار
 وأطروحات تهدف للنيل من مؤسسات الدولة الإسلامية وثوابتها .

٣- ضعف تواصل جهات الاحتساب مع المجتمع فيما يتعلق بالذب عن مؤسسات الدولة الشرعية.

٥- الحاجة الملحة لتسليط الضوء على سلطات الدولة والمهام
 الجسام التي تضطلع بها في المجتمع.

٦- تصحيح بعض المفاهيم المغلوطة لدى بعض الفئات في المجتمع تجاه سلطات الدولة.

الدراسات السابقة والتراكمات العلمية :

بعد البحث والاطلاع في المكتبات العامة والخاصة والجهات العلمية والأكاديمية المعنية بهذا الشأن ، لم أقف على رسالة علمية ، أو كتب أو بحوث تناولت موضوع البحث (مسؤولية الحسبة تجاه



توعية المجتمع باحترام سلطات الدولة )بشكل مستقل. أهداف الدراسة:-

تهدف هذه الدراسة إلى عدة أهداف أذكر أهمها فيما يلي:

- ابراز وظيفة سلطات الدولة في المملكة العربية السعودية.
- ۲- تبصير أفراد المجتمع بالدور الريادي الذي تضطلع به سلطات الدولة.
- ٣- بيان الجهود التي يمكن لجهات الاحتساب أن تبذلها لتوعية
   المجتمع باحترام سلطات الدولة.
  - ٤- تعزيز ثقافة احترام مؤسسات الدولة لدى أفراد المجتمع.
- ٥- بيان جهود بعض جهات الاحتساب حيال توعية المجتمع باحترام
   سلطات الدولة.

#### تساؤلات الدراسة:

إن البحوث العلمية الأكاديمية تأتي للإجابة على تساؤلات هامة تتم الإجابة عليها عبر تقسيمات المخطط العلمي للدراسة ، ولذا يمكن أن تطرح مجموعة من التساؤلات للإجابة عليها عبر رحلة البحث من خلال المخطط في هذا البحث ، وهي كالتالي : ما تعريف الحسبة لغة واصطلاحاً ؟ ما مكانة الحسبة في الإسلام ؟ ما تطبيقات الحسبة في نظام الدولة الإسلامية ؟ ما السلطة التشريعية في الملكة العربية السعودية ؟ ما السلطة القضائية في الملكة العربية السعودية ؟ ما السلطة التنفيذية في الملكة العربية السعودية ؟



ما مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام السلطة التشريعية؟ ما مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام السلطة القضائية ؟ ما مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام السلطة التنفيذية ؟ منهج الدراسة:

إن طبيعة الدراسة لهذا الموضوع "مسؤولية الحسبة تجاه توعية المجتمع باحترام سلطات الدولة" تقتضي استخدام أنفع المناهج العلمية في مثل هذا البحث، حيث إن المنهج العلمي هو الطريق المأمون للوصول إلى المعرفة ، وسأستخدم المنهجين الآتيين :

١- المنهج الاستقرائي هو "تتبع الجزئيات كلها أو بعضها
 للوصول إلى حكم عام يشملها جميعاً".

وسيكون استخدام الباحث - إن شاء الله- لمنهج الاستقراء الناقص الذي هو تتبع بعض الجزئيات لاستخراج بعض القواعد التي تخدم بعض قضايا البحث التي تحتاج إلى استقراء.

٢- المنهج الاستنباطي: هـو "مـا يقـوم علـى التأمـل في أمـور
 جزئية ثابتة لاستنتاج أحكام منها".

تقسيم الدراسة:

جاءت تقسيمات البحث على النحو الآتي :

المقدمة

المبحث الأول: مفهوم الحسبة ومكانتها وتطبيقاتها في نظام الدولة الإسلامية :

> المطلب الأول : تعريف الحسبة في اللغة والاصطلاح. المطلب الثاني: مكانة الحسبة في الإسلام.



المطلب الثالث: تطبيقات الحسبة في نظام الدولة الإسلامية. المبحث الثاني: سلطات الدولة في الملكة العربية السعودية: المطلب الأول: السلطة التشريعية. المطلب الثاني: السلطة القضائية. المطلب الثالث: السلطة التنفيذية. المبحث الثالث: مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام سلطات الدولة. المطلب الأول: مسوولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام السلطة التشريعية. المطلب الثانى : مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام السلطة القضائية. المطلب الثالث : مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام السلطة التتفيذية. الخاتمة وتشتمل على أهم النتائج والتوصيات. المصادر والمراجع الفهرس



# المبحث الأول مفهوم الحسبة و مكانتها وتطبيقاتها في نظام الدولة الإسلامية المطلب الأول: تعريف الحسبة في اللغة والاصطلاح : تعريف الحسبة لغة:-"الحسبة : بكسر الحاء اسم من الاحتساب ، والاحتساب من "الحسب، احتسبت بالشيء اعتددت به ، قال الأصمعي: فلان حسن الحسب ، احتسبت بالشيء اعتددت به ، قال الأصمعي: فلان حسن ولحسب ، احتسبت بالشيء اعتددت به ، قال الأصمعي: فلان حسن ولكمة الحسبة عدة معان منها : الحسبة في الأمر أي: حسن التدبير والنظر فيه<sup>(۱)</sup> ولكمة الحسبة عدة معان منها : الحسبة في الأمر أي: حسن التدبير والنظر فيه<sup>(۱)</sup> ولكمة الحسبة عدة معان منها : وينك وفق ما جاء عنه لله في الأحاديث الآتية : اليماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه<sup>(۲)</sup> . وعن أبي هريرة حقال: قال رسول الله لله : من قام رمضان إيماناً واحتساباً غفر له ما تقدم من ذنبه<sup>(۲)</sup>

وعن أبي هريرة 🐟 أن رسول الله ﷺ قال: يقول الله تعالى: " ما

- (۱) انظر : لسان العرب ، محمد بن مصرم بن منظور ۱ / ۳۱۵ ، دار النشر : دار صادر بیروت ، ط۱.
- (٢) أخرجه البخاري في كتاب : الإيمان، باب: صوم رمضان احتساباً من الإيمان ٢٢/١ ح ٣٨ الجامع الصحيح المختصر ، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي ، دار النشر : دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت - ١٤٠٧ - ١٩٨٧ ، ط٣ ، تحقيق : د. مصطفى ديب البغا .

(٣) أخرجه البخاري في كتاب : الإيمان، باب: تطوع فيام رمضان من الإيمان ٢٢/١ ح ٣٧.

مسورتية الحسب نحاة توعبه المجتمع باخترام سلطات الدولة == د. خالد بن هدوت المهتدب

لعبدي المؤمن عندي جزاء إذا قبضت صفيّه من أهل الدنيا ثم احتسبه إلاّ الجنة"<sup>(۱).</sup>

٢- العد والحساب:

يقال : حسبت الشيء أحسبه حسابا وحسبانا ، إذا عددته (" . ومنه قول الله تعالى : ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلَيَّلَ سَكَنًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ (") ﴾ (") ٣- المظن :

- كما في قول عنز وجل: ﴿ فَإِذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوَّ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدْلِ مِنكُو وَأَقِيمُوا ٱلشَّهَادَةَ لِلَّهِ ذَلِكُمْ يُوعَظُ بِهِ مَنكَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرُ وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ بَخْرَعًا ٢ وَيَرْزُفْهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ أَلَّ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ بَعْرَهُ أَنْ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِ شَيْءٍ قَدَرًا ٢ ﴾ (<sup>1)</sup> أي: من حيث لا يظن . فحسبه كذا ... ظنَّه <sup>(1)</sup>
- (١) أخرجه البخاري في كتاب : الإيمان، باب: العمل الذي يبتغي به وجه الله تعالى صحيح
   البخارى ٥/ ٢٣٦١- ٢٠٦٠.
- (٢) انظر: تهذيب اللغة ، لأبي منصور محمد بن أحمد الأزهري تحقيق : محمد عوض مرعب
   ٤ / ١٩٢ ، دار النشر : دار إحياء التراث العربي بيروت ٢٠٠١م ، ط١.
  - (٣ ) سورة الأنعام الآية ٩٦.

٤) سورة الطلاق الآيتان ٢ - ٣.

(٥) انظر: تقسير البحر المحيط، محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي ٢/١٤٠، دار النشر: دار الكتب العلمية - لبنان/ بيروت - ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م، ط١، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود - الشيخ علي محمد معوض، شارك في التحقيق ١- د.زكريا عبد المجيد النوقي ٢- د.أحمد النجولي الجمل.



 <sup>(1)</sup> للعجم الوسيط : إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر / محمد النجار 1 / ١٧١ ، دار النشر :
 دار الدعوة ، تحقيق : مجمع اللغة العربية.

- (٣) الأحكام السلطانية لأبي يعلى الفراء للقاضي أبو يعلى ، محمد بن الحسين بن محمد بن
   خلف ابن الفراء، ص ٢٨٤، دار النشر : دار الكتب العلمية بيروت ١٤٢١ هـ ٢٠٠٠ ، ط٢ ، تحقيق : محمد حامد الفقي.
- (٤) معالم القرية ، محمد بن محمد بن أحمد بن أبي زيد بن الأخوة، القرشي، ٥١/١، دار النشر : الهيئة المصرية العامة للكتاب - مصر - ١٩٧٦ ، ط١ ، تحقيق : د.محمد محمود شعبان، صديق أحمد عيسى المطيعي.
- ٥) مقدمة ابن خلدون ، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضرمي1/٢٢٥ ، دار النشر :
   دار القلم بيروت ١٩٨٤ ، ط٥.

 <sup>(</sup>٢) انظر : تاج العروس من جواهر القاموس ، محمد مرتضى الحسيني الزبيدي ٢٧٥/٢ ، دار النشر : دار الهداية ، تحقيق : مجموعة من المحققين.

مسووليه الحسب نجاد موعيه الجمع باحمراه سلطات الدولة ... د. خالد بن هدوب المهدب الم

إلى مـا فيـه صـلاحهم وإبعـادهم عمـا فيـه ضـررهم وفقـاً لأحكـام الشرع"<sup>(1)</sup>.

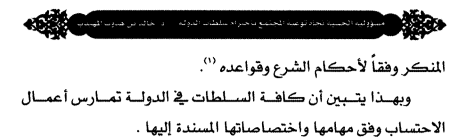
٦- " فاعلية المجتمع في الأمر بالمعروف إذا ظهر تركه، والنهي عن المنكر إذا ظهر فعله تطبيقاً للشرع الإسلامي"<sup>(٢)</sup>.

وبتأمل هذه التعريفات السابقة يتبين أن أشملها وأدقها التعريف الأول الذي أورده الماوردي- رحمه الله – لكونه دل على أن الحسبة تقوم على أساسين هما: الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر. وهو بذلك يشمل الحسبة بمعناها الواسع.

وقد فرق شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه الله – بين اختصاصات المحتسب وغيره من القضاة والولاة فقال : " أما المحتسب فله الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مما ليس من اختصاص الولاة والقضاة وأهل الديوان ونحوهم "<sup>(٢).</sup>

وعلى ضوء ذلك يمكن أن يعرف الاحتساب الرسمي بأنه : ممارسة تلك الرقابة الإدارية بتكليف من الدولة على أفعال الأفراد وتصرفاتهم لصبغها بالصبغة الإسلامية . أمراً بالمعروف ونهياً عن

- (١) نظام الحسبة في الإسلام ، دراسة مقارنة ، عبدالعزيز بن محمد بن مرشد ص١٥، دراسة نال بها مقدمها درجة ( الماجستير ) بامتياز من المعهد العالي للقضاء بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في العام الجامعي ١٩٩٢ هـ بإشراف د. عبد العال أحمد عطوة .
  - (٢) أصول الحسبة في الإسلام "دراسة تأصيلية مقارنة" د. محمد كمال الدين إمام ١٦.
- (٢) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، أحمد عبد الحليم بن تيمية الحرائي ٢٨ / ٦٩، دار النشر : مصتبة ابن تيمية ، ط٢ ، تحقيق : عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي النجدي.



<sup>(</sup>١)عبد المزيز بن محمد المرشد، نظام الحسبة في الإسلام ، ص١٦.



### المطلب الثانى

### مكانة الحسبة في الإسلام

تعد الحسبة من الولايات الدينية في النظام الإسلامي إذ يجب على الحاكم المسلم أن يقيمها ويعظم من شأنها ويوسع من مجالات تطبيقها ؛ لإظهار المعروف والدلالة عليه ولإنكار المنكر والأخذ على يد مرتكبه حماية للدين من أن تندرس معالمه ، وصيانة للمجتمع من الانحراف والانجراف ؛ ولإظهار الفضيلة والدلالة عليها؛ سعياً لتحقيق مصالح العباد الدينية والدنيوية وفقاً لقواعد الشريعة ومبادئها تحقيقاً لقول المولى - عمز وجل - ﴿ ٱلَّذِينَ مَكَنَّنُهُمْ فِ ٱلْأَرْضِ أَفَامُوا الصَلَوْةَوَمَاتَوُا ٱلزَّكَوْةَ وَأَمَرُوا بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهَوْا عَنِ آلْمُنكَرِ ً وَلِقَوْعَبَةُ

ولاشك أن الحسبة تعد من شعائر الدين التي بتحقيقها تنال الأمة الإسلامية الخيرية بين سائر الأمم كما قال تعالى: ﴿ كُنتُم خَيَر أُمَّةٍ أُخْرِجَت لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِأَلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنصَحِ وَتُؤْمِنُونَ بِأَلَقُ وَلَوْ مَامَنَ أَهْلُ الْحِتَنِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُم عَنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَصَرَهُمُ ٱلْغَنِيعُونَ أَن ﴾ (\*)، وقد تواترت النصوص من الكتاب والسنة في الأمر بإظهارها ، والتحذير من تعطيلها . ومن هنا عد بعض أهل العلم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ركناً سادساً من أركان الإسلام.

(1)سورة الحج ٤١.

(٢) سورة آل عمران ١١٠.



يقول شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - : " الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي أنزل به كتبه وأرسل به رسله من الدين " <sup>(١)</sup> .

ويقول الإمام القرطبي- رحمه الله - : " إن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كانا واجبين في الأمم المتقدمة وهما فائدة الرسالة وخلافة النبوة " <sup>(٢)</sup> .

ويقول العلامة سيف الدين الآمدي- رحمه الله - : " ما من أمة إلا وقد أمرت بالمعروف ونهت عن المنكر كنهيهم عن الإلحاد وتكذيب أنبيائهم " <sup>(7)</sup> .

ويقول الإمام ابن حزم - رحمه الله - : "اتفقت الأمة على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بلا خلاف بين أحد منهم لقوله تعالى: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمُ أُمَّةً يَدَعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِلَلْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ<sup>5</sup> وَأُولَكَيِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ <sup>(1)</sup> ﴾ <sup>(1)</sup>

وقد جاءت الشريعة الإسلامية بالأمر بإقامتها والحث على إظهار معالمها وأكدت النصوص المتواترة من الكتاب والسنة على التحذير من التهاون بالقيام بشأنها كما قال - سبحانه وتعالى - ﴿ لُعِنَ الَّذِينَ حَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَةٍ يلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَ اَبْنِ مَرْيَعَةً ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَحَانُوا يَعْتَدُونَ ٢ اللهِ حَانُوا لَا يَتَنَاهُونَ عَن مُنتَكِرٍ

<sup>(</sup>١) مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ٢٨ / ١٢١.

 <sup>(</sup>٢) الجامع لأحتتكام القرآن ، محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي ٤/ ٤٧ ، دار النشر: دار الشعب - القاهرة.

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام ، علي بن محمد الآمدي أبو الحسن ١ / ٢٧٤ ، دار النشر : دار الكتاب المربي

بيروت - ١٤٠٤ ، الطبعة : الأولى ، تحقيق : دسيد الجميلي.

<sup>(</sup>٤) آل عمران آية ١٠٤.



فَعَلُوهُ لَبِنْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ٢

ومن تمام فضل الله - تبارك وتعالى - على الدولة السعودية أن وفق ولاتها منذ تأسيسها على العناية بإقامة شعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وجعلته ركناً أساساً في دستورها حيث نصت المادة الثالثة والعشرون من النظام الأساسي للحكم على أن الدولة " تحمي عقيدة الإسلام وتطبق شريعته، وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، وتقوم بواجب الدعوة إلى الله " <sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة آية ٧٨.

<sup>(</sup>٢) النظام الأساسي للحكم الصادر بالأمر السامي الكريم رقم ١٩٠ في ١٤١٢/٨/٢٧هـ.



# المطلب الثالث

## تطبيقات الحسبة في نظام الدولة الإسلامية

المستقرئ لتاريخ الحسبة يقف على أن الرسول ﷺ مارس الحسبة عملياً في السوق فعن أبي هريرة ۞ أن رسول الله ﷺ مرَّ على صُبْرة<sup>(')</sup> طعام، فأدخل يده فيها فنالت أصابعه بللاً، فقال: "ما هذا يا صاحِبَ الطُّعام؟". قال: أصابته السماء يا رسول الله. قال: "أَفَلاَ جَعَلْتَهُ فَوْقَ الطُّعَامِ كَيْ يَرَاهُ النَّاسُ، مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِنِّي"<sup>(')</sup>.

وكذا صحابته الكرام - رضوان الله عليهم أجمعين - ، فقد أسند عليه الصلاة والسلام مهمة الاحتساب في مكة المكرمة لسعيد ابن سعيد بن العاص ش<sup>ي (٣)</sup>.

قال ابن عبد البر : استعمل رسول الله ﷺ سعيد بن سعيد بن العاص ﷺ بعد الفتح على سوق مكة<sup>(٤)</sup>.

وتصدر أبو بكر الصديق ، للقضاء على أعظم منكر ظهر بعد وفاة رسول الله ﷺ حينما ارتدت بعض القبائل عن دين الإسلام

- (١) قال الأزهري : الصبرة: الكومة المجموعة من الطعام. انظر: صحيح مسلم بشرح النووي ،
   يحيى بن شرف بن مري النووي ٢ /١٠٩ ، دار النشر : دار إحياء التراث العريي بيروت
   ١٣٩٢ ، ط٢ ، .
- (٢) مسلم: كتاب الإيمان، باب قول النبي من غشنا فليس منا (١٠٢)، أبو داود (٣٤٥٢)،
   والترمذي (١٣١٥)، وابن ماجه (٢٢٢٤)، وأحمد (٧٢٩٠).
- (٣) سعيد بن سعيد بن العاص بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف القرشي الأموي استشهد يوم الطائف وكان إسلامه قبل فتح مكة بيسير ، فلما خرج رسول الله ﷺ إلى الطائف خرج معه فاستشهد. انظر : الاستيعاب في معرفة الأصحاب ، يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر ٦٢١/٢، دار النشر : دار الجيل - بيروت - ١٤١٢ ، ط١ ، تحقيق : علي محمد البجاوي.

(٤) الاستيعاب ٦١٢/٢ .



وامنتع بعضها عن دفع الزكاة ولأجل هذا قال لله في حرب المرتدين: والله لأُقَاتِلَنَّ من فرَّقَ بين الصلَّاةِ والزَّكَاةِ فإن الزِّكَاةَ حقُّ المَالِ، والله لو منَعُونِي عنَاقًا كانُوا يُؤدُّونَهَا إلى رسول اللّهِ ﷺ لَقَاتَلْتُهُمْ على منعِها"<sup>(1)</sup>.

وتابعه الخليفة الراشد عمر بن الخطاب الله حيث باشر أعمال الاحتساب بنفسه ، فكان يتولَّى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، ويُوَجِّه الناس إلى الحقِّ والصراط السوي ، و يكْتُبُ إلى عُمّالِهِ أن أهَمَّ أمْرِكُمْ عنْدِي الصلَّاةُ فمَنْ حفِظَهَا وحَافَظَ عليها حفِظَ دينهُ ومَنْ ضيَّعَهَا كان لِما سبواها أشَدُّ إضاعةً <sup>(1)</sup>.

وقد أسس الخليفة عمر بن الخطاب ا نظام الحسبة، فقد أورد عدد من الباحثين <sup>(٢)</sup> ما يفيد بأن الخليفة الراشد عمر بن الخطاب ا هو مؤسس نظام الحسبة.

فعن الزهري : أن عمر بن الخطاب المنعمل عبد الله بن عتبة على السوق<sup>(1)</sup> ، ومعه السائب بن يزيد رضي الله عنهما<sup>(۱)</sup> . كما

- (١)روام البخاري حِتَاب الزَّحَاةِ باب وجُوب الزَّحَاةِ وَهَولِ اللَّهِ تَعَالَى (وأَقِيمُوا الصِّلَاةَ وآتُوا الزَّحَاةَ ) ٢ / ٥٠٠ح١٣٣٠.
- (٢) الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ، شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد الزرعي الدمشقي ٢٤٩/١، دار النشر : مطبعة المدني – القاهرة ، تحقيق: د. محمد جميل غازي.
- (٣) انظر : صبح الأعشى في كتابة الإنشا ، اسم المؤلف: القلقشندي أحمد بن علي بن أحمد
   الفزاري ٥ / ٤٢٤ ٤٢٥ ، دار النشر : وزارة الثقافة دمشق ١٩٨١ ، تحقيق : عبد القادر زكار.
- (٤)عبد الله بن عتبة بن مسعود الهذلي أبو عبد الله ويقال أبو عبيد الله ويقال أبو عبد الـرحمن المدني ويقال التكوفي أدرك النبي ﷺ ورآه وروى عنه وعن عمه عبد الله بن مسعود وعمـر



استعمل عمر 🐗 على سوق المدينة سليمان بن أبي حثمة 🗥.

وعمار وعمر بن عبد الله بن الأرقم مكاتبة وأبي هريرة وغيرهم وعنه أبناه عبيد الله وعون، وحميد بن عبد الرحمن بن عوف ومعاوية بن عبد الله بن جعفر وأبو إسحاق السبيعي وعامر الشعبي وعبد الله بن معبد الزماني ومحمد بن سيرين وغيرهم، قال ابن سعد كان ثقة رفيعاً كثير الحديث والفتيا فقيها وذكره بن حبان في الثقات وقال يؤم الناس بالكوفة، مات في ولاية بشر بن مروان سنة أربع وسبعين، قلت: وقال العجلي: تابعي ثقة وذكره العقيلي في الصحابة وروى من طريق حديج بن معاوية عن أبي إسحاق عنه بعثنا رسول الله في إلى النجاشي الحديث وقد وهم حديج فيه والصواب أنه من رواية عبد الله عن عمه عبد الله بن مسعود وقد سبق ابن عبد البر لرد ذلك في الاستيعاب وذكره بن البرقي فيمن أدرك النبي في ولم يثبت له عنه رواية وذكره ابن سعد في السبقة الأولى من أهل المدينة ممن ولد على عهد رسول الله في قال: وأنا الفضل بن دكين أنا بن عيينة عن الزهري أن عمر استعمل عبد الله بن عتبة على السوق مات سنة ثارب عبينة عن الزهري أن عمر استعمل عبد الله بن عتبة على السوق مات سنة أو أربع عبينة عن الزهري أن عمر استعمل عبد الله بن حجر أبو الفضل المسقلاني الساهمي وسبعين انظر : تهذيب التهذيب ، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل المسقلاني الساهمي ر ٢٢٢ ، دار النشر : دار الفكر – بيروت – ١٤٠٤ - ١٩٨٤ ، ما.

- (١) السَّائبُ بن يَزيدُ بن سعيد بن شمَامَة بن الأسود ، ولد في السنة الثانية من الهجرة ، عن السائب بن يزيد قال : حج بي أبي مع رسول الله تلافي حجة الوداع ، وأنا ابن سبع سنين .
   وكان السائب عاملاً لعمر بن الخطاب رضي الله عنه ، على سوق المدينة مع عبد الله بن عتبة بن مسعود . وتوفي سنة ثمانين ، وقيل : سنة اثنتين وثمانين ، وقيل : سنة ست وثمانين ، وقيل : سنة ست وثمانين ، وقيل : سنة ست الله بن عتبة بن مسعود . وتوفي سنة ثمانين ، وقيل : سنة اثنتين وثمانين ، وقيل : سنة ست وثمانين ، وقيل : سنة الله بن عتبة بن مسعود . وتوفي سنة ثمانين ، وقيل : سنة اثنتين وثمانين ، وقيل : سنة ست وثمانين ، وقيل : سنة اثنتين وثمانين ، وقيل : سنة ست وثمانين ، وقيل : سنة الله بن عتبة بن مسعود . وتوفي سنة ثمانين ، وكان عمره أربعاً وتسعين ، وقيل : سنة وتسعون .
   انظر : أسد الغابة في معرفة الصحابة ، عز الدين بن الأثير أبي الحسن علي بن محمد انظر : أسد الغابة في معرفة الصحابة ، عز الدين بن الأثير أبي الحسن علي بن محمد الخري ؟ ٢٨٤ م.
   الجزري ٢٩٤/٢ ، دار النشر : دار إحياء التراث العربي بيروت / لبنان ١٤١٧ هـ الجزري ٢٩٤/٢ ، ما ما ، تحقيق : عمادل أحمد الرضاعي ، حضر العمال في سنن الأقوال الجزري ٢٩٤/٢ ، دار النشر علي المندي ٥/٢٢ ، دار العباب معمد الوضاعي ، حضر العمال عام ، علام الما العربي ١٤٩ هـ .
- (٢)سليمان بن أبي حَثمة بن غائم بن عامر بن عبد الله بن عبيد بن عويج بن عديّ بن كمب القرشي العدوي ، هاجر صغيراً مع أمه الشّفّاء بنت عبد الله من المبايمات، وكان من فضلاء المسلمين وصالحيهم ، واستعمله عمر على سوق المدينة ، وجمع عليه وعلى أبيّ بن كمب الناس ليصليا بهم في شهر رمضان ، وهو معدود في كبار التابعين. انظر : أسد الفابة في معرفة الصحابة ، عز الدين بن الأثير أبي الحسن علي بن محمد الجزري٢/٢٢٢ ، دار النشر : دار إحياء التراث العربي – بيروت / لبنان – ١٤١٧ هـ - ١٩٩٦ م ، طا ،

۳0.



ولم تقتصر مهمة التكليف بالحسبة على الرجال فحسب بل كلف الله من النساء من تقوم بها.

قال ابن عبد البر : كان عمر الشفاء أم سليمان بن أبي حثمة<sup>(١)</sup> - رضي الله عنها - في الرأي ويرضاها ويعظمها وربما ولاها شيئاً من أمر السوق<sup>(٢)(٢)</sup>.

تحقيق : عادل أحمد الرفاعي ، الإصابة في تمييز الصحابة ، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشنافعي ، ٢٧/٣ ، دار النشر : دار الجيل - بيروت - ١٤١٢ - ١٩٩٢ ، ط١ ، تحقيق : علي محمد البجاوي.

(٢)انظر : الاستيعاب في معرفة الأصحاب ، يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر، ١٨٦٩/٤ .

(٣)قال ابن العربي في أحكام القرآن : "وقد روي أن عمر قدم امرأة على حسبة السوق ولم يصح فلا تلتفتوا إليه فإنما هو من دسائس المبتدعة في الأحاديث" انظر : أحكام القرآن ، أبو بكر محمد بن عبد الله ابن العربي٣ / ٤٨٢ ، دار النشر : دار الفكر للطباعة والنشر - لبنان ، تحقيق : محمد عبد القادر عطا.

وجمعاً بين ما ذكره ابن عبد البروابن العربي فيحمل توليتها بالحسبة على أمور خاصة بالنساء فالمرأة كما هو معلوم لا يتأتى لها أن تبرز إلى المجالس وتخالط الرجال وتفاوضهم مفاوضة النظير للنظير لأنها إن كانت فتاة حرم النظر إليها وكلامها وإن كانت متجالة برزة لم يجمعها والرجال مجلس تزدحم فيه معهم ولم يعلم قط من تصور هذا ولا أعتقده منها. انظر: نظام الحكومة النبوية المسمى التراتيب الإدراية ، الشيخ عبد الحي الكتاني 1 / ٢٨٦، الناشر : دار الكتاب العربي سيروت.



قال العلماء : هذا أصل ولاية الحسبة (') .

وتواصل الاهتمام بهذه الشعيرة في عهد الخليفة الراشد عثمان بن عفان الله حيث مارسها بنفسه و ، كان حريصاً على حماية العقيدة والذب عنها . فقد بلغه أن إنسانًا كفر بَعْدَ إيمانِهِ فَدَعَاهُ إلَى الإِسْلاَمِ تُلائًا فَأَنَى فَقَتَلَهُ<sup>(1)</sup>.

وحينما بلغه وجود بيت للأصنام بصنعاء بناه الضحاك على اسم الزهرة فقام الله بتخريبه (<sup>(۳)</sup>.

كما كان الخليفة المسدد علي بن أبي طالب الله يتفقد أمر الرعية و يمشي في الأسواق يرشد الناس ويصلح الأخطاء

ويأمر بحسن البيع والامتتاع عن التدليس والفساد. <sup>(1)</sup> فعن الحسن بن جرموز عن أبيه قال: رأيت علياً وهو يخرج من القصر وعليه قبطيتان إزار إلى نصف الساق ورداء مشمر قريب منه، ومعه درة له يمشي بها في الأسواق ويأمر الناس بتقوى الله وحسن البيع ويقول: (أوفوا الكيل والميزان، ويقول: لا تنفخوا اللحم)<sup>" (0)</sup>. وكان شه يمشى في الأسواق وحده وهو خليفة يرشد الضال ويعين الضعيف ويمر بالبياع والبقال فيفتح عليه القرآن ويقرأ قول الله تعالى : ﴿ يَلْكَ اَلدَّارُ اَلْأَخِرَةُ

<sup>(</sup>١) انظر : كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ، علاء الدين علي المتقي بن حسام الدين الهندي ، ٣٢٥/٥ دار النشر : دار الكتب العلمية – بيروت – ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م ، ط1 ، تحقيق : معمود عمر الدمياطي.

 <sup>(</sup>٢)انظر : المحلى ، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري أبو محمد ١٩٠/١١ ، دار النشر :
 دار الآفاق الجديدة - بيروت ، تحقيق : لجنة إحياء التراث العربي.

<sup>(</sup>٣)انظر : تلبيس إبليس ، عبد الرحمن بن علي بن محمد أبو الفرج ٧٧/١ ، دار النشر : دار الكتاب العربي - بيروت - ١٤٠٥ - ١٩٨٥ ، ط١ ، تحقيق : د. السيد الجميلي. (٤)انظر : البراية والنهاية ٢/ ١٨ /ط١/ مكتبة المارف / بيروت/ ١٩٦٦م. (٥)انظر : الرجع السابق ٨/ ٣.



نَجَعَمُتُهَا لِلَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَاذًا وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُنَقِينَ (\*\*\*) \*\*\*\* يقول نزلت هذه الآية في أهل العدل والتواضع من الولاة وأهل القدرة من سائر الناس. (\*)

وامتد العمل بنظام المراقبة والحسبة طوال العهد الأموي، وفي العصر العباسي ازدهرت الحياة الاجتماعية، واتسعت الحركة التجارة، وتعددت المهن ، وبرزت ولاية الحسبة كأحد الولايات النافذة.

ثم صارت الحسبة بعد ذلك في الدولة الإسلامية ولاية من الولايات ونظاماً من الأنظمة.

وقد كانت الحسبة في كثير من الدول الإسلامية مثل العبيديين بمصر والمغرب ، والأمويين بالأندلس داخلة في عموم ولاية القاضي يولي فيها باختياره ، ثم لما انفردت وظيفة السلطان عن الخلافة وصار نظره عاماً في أمور السياسة ، اندرجت في وظائف الملك وأفردت بالولاية.<sup>(٣)(٤)</sup>

ومن خلال هذا يتبين أن الحسبة شعيرة من الشعائر التي تميزت بها أمة الإسلام ، وأولتها الدولة الإسلامية على مر العصور رعاية وعناية فائقة من خلال إظهار معالمها ، وتوسيع مجالات اختصاصها لتشمل كافة مناحي الحياة سعياً لاكتساب الخيرية التي أخبر بها المولى عز وجل في قوله سبحانه ( كُتُمَّمَ خَيَرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُ ونَ بِأَلْمَعُرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنصَحِرِ ﴾ <sup>(0)</sup>.

- (١)سورة القصص الآية ٨٣.
- (٢)انظر : البداية والنهاية ٨ /٥ .
- (٣) مقدمة ابن خلدون ، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضرمي ٢٢٦/١.
- (٤) انظر : الحسبة في النظام الإسلامي: أصولها الشرعية وتطبيقاتها العملية ، إدريس محمد
   عثمان ص١٢٧ ، رسالة ماجستير.
  - (٥) سورة آل عمران ١١٠.



~

وتعرف أيضا بأنها : السلطة المتخصصة بعمل القوانين، وتقوم مع ذلك بالإشراف على أعمال السلطة التنفيذية (\*)

- (١) تاج العروس من جواهر القاموس ، محمد مرتضى الحسيني الزبيدي ٣٧٥/١٩، دار النشر : دار البداية ، تحقيق : مجموعة من المحققين .
- (٢) السياسة الدستورية للدولة الإسلامية، د. إبراهيم النجار، رسالة دكتوراه سنة ١٩٣٦م، بمكتبة كلية الشريعة والقانون بالقاهرة: (ص٣٩٨).
- (٢) السلطات الثلاث في الدساتير العربية وفي الفكر الإسلامي "دراسة مقارنة" ،د. سليمان محمد الطماوي،
- (٤) السياسة الدستورية للدولة الإسلامية، د. إبراهيم النجار، رسالة دكتوراه سنة ١٩٣٦م، بمكتبة كلية الشريعة والقانون بالقاهرة: (ص٣٩٨).

°0 2



وقد كانت سلطة التشريع في عهد النبي ﷺ له عليه الصلاة والسلام ، فمصدره في التشريع وحي الله تعالى له واجتهاده.

فالقانون الأساسي في الاسلام قوامـه آيـات الأحكـام الـواردة في القرآن الكريم وفي سنة المصطفى عليه الصلاة والسلام.

وإذا تبين أن مصدر هذا القانون الأساسي هو الله سبحانه بما أنزله من القرآن وما أقر عليه الرسول ﷺ من اجتهاد وأن هذا القانون الأساسي هو عماد التشريع في الإسلام لكون مصدر التشريع الاسلامي هو الله تعالى وحده<sup>(1)</sup>.

وقد أكد الملك عبد العزيز – رحمه الله – في بداية توليه الحكم على المنهجية التي سيسير عليها في حكمه للبلاد والتي قرنها بتطبيق شرع الله - تبارك وتعالى - حيث قال "إن مصدر التشريع لا يكون إلا من كتاب الله وما جاء عن رسول الله عليه الصلاة والسلام، أو ما أقره علماء الإسلام بطريق القياس أو أجمعوا عليه مما ليس في الكتاب أو السنة . فلا يحل في هذه الديار غير ما أحله الله ، ولا يحرم فيها غير ما حرمه الله"<sup>(٢)</sup>.

وجاء في المادة الأولى من النظام الأساسي للحكم أن " المملكة العربية السعودية دولة عربية إسلامية ، ذات سيادة تامة ، دينُها الإسلام ، ودستورُها كتاب الله تعالى وسنةُ رسوله ﷺ ولغتُها هي اللغة

- (۱) انظر : السلطات الثلاث في الاسلام "التشريع- القضاء- التنفيذ" ، عبد الوهاب
   خلاف، ص٦- ٧، ط٢، ١٤٠٥هـ ، دار القلم للنشر والتوزيع، الكويت.
  - (٢) السلطة التنظيمية في المملكة العربية السعودية ، د. محمد بن عبد الله المرزوقي ص٢٢ (٢) السلطة التنظيمية ، مكتبة العبيكان، الرياض.



العربية، وعاصمتُها مدينةُ الرياض" وتسمية الكتاب والسنة بالدستور يأتي من باب التجوز وإلا فهما أعظم وأشمل من أي دستور، والمقصود بالتسمية هو توضيح الأمر لغير المسلمين ولمن تعوّد جعل الدساتير أعلى نظام تحتكم إليه بقية الأنظمة ؛ وليتبين أنه لا شيء يعلو على الكتاب والسنة ولا مقارنة<sup>(۱)</sup> .

إن عمل السلطة التشريعية لا يقف عند حد التشريع وإذما يتعداه إلى الإشراف والمباشرة لضمان الالتزام بهذا التشريع من قبَل السلطتين: (التنفيذية ، والقضائية)، وبخاصة السلطة التنفيذية، كما أنها تشترك مع سائر أهل الشورى وأهل الحل والعقد في القيام بدور الرقابة على باقي السلطات والمحاسبة للحكومة، وإبداء المشورة للحاكم ومعاونيه في كل مُشكل يعرض للأمة من الأمور العامة<sup>(7)</sup>.

وتعد السلطة التنظيمية أهم مظاهر سيادة الدولة ، وبها يتحدد منهج الدولة ومسلكها العام وسياساتها في رعاية الحقوق والمصالح ، ويتشكل وفقاً لها هيكل الدولة وأجهزتها ومؤسساتها. وقد جاء النظام الأساسي للحكم بتحديد أهم المعالم الرئيسة للسلطة التنظيمية الذي جعل لها الاختصاص بوضع الأنظمة واللوائح مع تحديد

- (١) محاضرة بعنوان " مصدر السلطة في النظام الأساسي للحكم من منظور السياسة الشرعية " نظمتها الجمعية السعودية للعلوم السياسية ألقيت في كلية الحقوق والعلوم السياسية بجامعة الملك سعود بالرياض، إعداد د. عبدالعزيز بن سطام بن عبدالعزيز آل سعود الأستاذ المساعد في المعهد العالي للقضاء بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، راجع موقع المفكرة القضائية ص٤٩، ط ٢، ١٩٧٤م، دار الفكر العربي.
- (٢) مجلة البيان ، السلطة التشريعية في الدولة الإسلامية ، د. عطية عدلان، العدد ٢٨٠
   الصادر بتاريخ ١٤٣١/١٢/٢١هـ.



الهدف والمرجعية التي تتقيد بها وتستند إليها ، فحدد هدفها بما يحقق المصلحة ويرفع المفسدة في شؤون الدولة ، وقيدها بمرجعية واحدة لا تتعداها ولا تتخطاها وهي قواعد الشريعة الإسلامية <sup>(۱)</sup>.

والسلطة التشريعية في الملكة العربية السعودية سلطة مركبة ما بين الملك ومجلس الوزراء ومجلس الشورى، إلا أن الأخير له سلطة الدراسة والتوصية فقط وليس لما يخرج منه أي حجة نظامية مالم يقر من مجلس الوزراء، وذلك حسبما نصت عليه المادة (٦٧) من النظام الأساسي للحكم<sup>(٢)</sup>، فمجلس الشورى له الحق في دراسة الأنظمة واللوائح واقتراح ما يراه مناسباً حيالها، وله الحق في اقتراح أنظمة جديدة ، أو تعديل أنظمة سارية المفعول، ولكن ليس له حق إقرارهما ، بل يحيلها لرئيس مجلس الوزراء الذي يقوم بإحالتها إلى مجلس الوزراء الذي يتولى دراستها ، والتصويت عليها ، فإن اتفقت وجهة نظر المجلسين صدرت القرارات بعد موافقة الملك عليها، وإن اختلفت فللملك حق إقرار ما يراه مناسباً ، وذلك حسب

السلطة التنظيمية في المملكة العربية السعودية ، د. محمد بن عبد الله المرزوقي ص١٧٩.

(٢) تختص السلطة التنظيمية بوضع الأنظمة واللوائح، فيما يُحقق المصلحة، أو يرفع المسدة في شؤون الدولة، وفقاً لقواعد الشريعة الإسلامية، وتُمارس اختصاصاتها وفقاً لهذا النظام ونظامي مجلس الوزراء ومجلس الشورى".

(٢) " ترفع قرارات مجلس الشوري إلى الملك ، ويقرر ما يحال منها إلى مجلس الوزراء .

 إذا اتفقت وجهات نظر مجلسي الوزراء والشورى تصدر القرارات بعد موافقة الملك عليها.



من نظام مجلس الشورى والمادة (٢١) <sup>(١)</sup> من نظام مجلس الوزراء <sup>(٢)</sup>.

ومع أن السلطة التنظيمية بالمملكة العربية السعودية محصورة في الفرعين المذكورين : مجلس الشورى ومجلس الوزراء إلا أن هناك جهة ذات أهمية بالغة في العمل التنظيمي تمثل المرجع المعتبر فيما قد يشكل من الحادثات والنوازل والوقائع والمتغيرات بحيث يستجلى منها الرأي الشرعي فيما عرض ، وهي هيئة كبار العلماء المؤهلة للإفتاء، وهذا ما أكدت عليه المادة الخامسة والأربعون من النظام الأساسي للحكم<sup>(7) (1)</sup>.

 إذا تباينت وجهات نظر المجلسين يعاد الموضوع إلى مجلس الشورى ليبدي ما يراه بشأنه ويرفعه إلى الملك لاتخاذ ما يراه).

 هذا هو النص بعد تعديله بالأمر الملكي رقم ١٩٨/ وتاريخ ١٤٢٤/١٠/٢هـ حيث كان النص السابق ( ترفع قرارات مجلس الشورى إلى رئيس مجلس الوزراء ويحيلها إلى مجلس الوزراء للنظر فيها، فإن اتفقت وجهات نظر المجلسين صدرت بعد موافقة الملك عليها، وإن تباينت وجهات النظر فللملك إقرار ما يرام".

- (١) " يدرس مجلس الوزراء مشروعات الأنظمة واللوائح المروضة عليه ويُصبوت عليها مادة مادة، ثم يصوت عليها بالجملة وذلك حسب الإجراءات المرسومة في النظام الداخلي للمجلس".
- (٢) وقد حان الوقت لتعديل نظام مجلس الشورى بحيث يصدر قرارات ملزمة للجهاز التنفيذي تتجاوز التوصيات التي يفرح بها كثير من المواطنين ثم يحبطون حين لايتم إقرارها "انظر: مقالة مطلوب من مجلس الشورى قرارات لا توصيات للكاتب خالد الفريان ، جريدة الرياض، الاربعاء ٢ صفر ١٤٣٣ هـ - ٢٨ ديسمبر ٢٠١١م - العدد ١٥٨٩٢.
- (٣) "مصدر الإفتاء في المملكة العربية السعودية ، كتاب الله تعالى ، وسنة رسوله ً الله ويبين النظام ترتيب هيئة كبار العلماء وإدارة البحوث العلمية والإفتاء واختصاصاتها".



المطلب الثاني السلطة القضائية

تعريف القضاء :

القضاء مصدر، ويسمى به الحكم الصادر من القاضي، ويجمع حينئذ على أقضية، وفعله قضى يقضي قضاء أي حكم ، وفي القاموس : القضاء ممدود ومقصور ، وقضى عليه قضاء وقضياً ، ورجل قضيّ : سريع القضاء ، واستقضى: صار قاضياً<sup>(٢)</sup>.

وأحسن تعريف ما اختاره ابن خلدون القاضي من تعريف الحنفية، وشرحه فقال : « هو الفصل بين الناس في الخصومات ، حسماً للتداعي ، وقطعاً للنزاع ، بالأحكام الشرعية المتلقاة من الكتاب والسنة»<sup>(٢).</sup>

تعريف السلطة القضائية :

تعرف بأنها "السلطة المختصة بتفسير القانون وتطبيقه على المنازعات التي تعرض عليها"<sup>(1)</sup>.

ومنذ بزوغ فجر الإسلام والرسول ﷺ يتولى مهمة القضاء والفصل

- (۱) انظر : السلطة التنظيمية في المملكة العربية السعودية ، د. محمد بن عبد الله المرزوقي ص١٨٠ - ١٨١.
- (٢) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي ، أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي ج ٢ ص ٥٠٧ ، دار النشر : المكتبة العلمية – بيروت. ، القـاموس المحـيط، محمـد بـن يعقوب الفيروزآبادي ١٧٠٨/١ ، دار النشر : مؤسسة الرسالة - بيروت.
  - (٣) مقدمة ابن خلدون جزء ١ صفحة ٢٢٠.
- (٤) السلطات الثلاث في الدساتير العربية وفي الفكر الإسلامي "دراسة مقارنة" ، دسليمان محمدالطماوي، ص٢٦٦.



يِّ الخصومات بين المسلمين استجابة لقول الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلْكِنَّبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَآ أَرَىٰكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِّلْخَاَبِنِينَ خَصِيمًا ﴾<sup>('')</sup>.

ويهدف القضاء في الإسلام إلى إقامة العدل ، وتحقيق القسط ، وحفظ الحقوق والأموال وصيانة الأنفس والأعراض ، وحفظ الآداب العامة ، وتطبيق أحكام الشرع ، وإقامة الحدود ، وصون القيم والأخلاق ، ومنع العدوان والظلم والبغي بشتى صوره وأشكاله المتجددة؛ ليتحقق للخلق العيش بأمان وطمأنينة .

فأهداف القضاء عامة وشاملة لكل إنسان مسلماً كان أو غير مسلم، كبيراً كان أو صغيراً، رجلاً أو امرأة ، غنياً أو فقيراً، صاحب سلطان أو مواطناً عادياً أو مقيماً امتثالاً لقوله عز وجل: أعرد بالله مِنَ اللَّيَطنِ الرَّحِيرِ ( \* يَتَأَيُّها الَّذِينَ ، امَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ بِالقِسْطِ شُهَدَآة لِلَه وَلَوْ عَلَى آنفُسِكُمْ أَوِ الْوَلِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ إِن يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيراً فَاللَهُ أَوَلَى بِهماً فَلَا تَتَبِعُوا الْمُوَى آن تَعَدِلُوا وَإِن تَلُوبُ أَوَ تُعَرِضُوا فَإِنَّ اللَّه مَاتَعَمَلُونَ جَبِماً فَلَا تَتَبِعُوا الْمُوَى آن تَعَدِلُوا وَإِن تَلُوبُ أَوَ تُعَرِضُوا فَإِنَّ اللَه مَاتَعَمَلُونَ جَبِيماً فَلَا تَتَبَعُوا الْمَوَى آن مَعَدِلُوا وَإِن تَلُوبُ أَوَ تُعَرِضُوا فَإِنَّ اللَه كَانَ بِمَاتَعَمَلُونَ جَبِيماً فَلَا تَتَبَعُوا الْمَوَى آن مَعَدِلُوا وَإِن تَلَوْ أَوَ لَوَ يَعَلَيْهِ اللَّهُ اللَهُ أَوَلَى بِهماً مَنْ يَعْذَعَ مَنْ اللَهُ مَوَى أَلْهُ وَالْوَلِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ إِن يَكُنُ غَنِيكَا أَوْ فَقِيرا فَاللَهُ أَوَلَى بِهما فَلَا تَتَبَعُوا الْمُوَى آن مَعَدِلُوا وَإِن تَلَوْ أَوَ إِن تَعَرْبُوا أَوَ لَا يَعْرَبُوا أَوَ وَاللَهُ أَوَ أُولَى بَعْمَا فَلَا تَشْلُكُمُ أَوْ أَمَوى الْمَوى أَن مَعَدِلُوا أُولا يَعْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ لِلَا الْتَعَمَلُونَ خَبِيرًا مُنْ أَلْيَتِيمَ أَوْ أَمَوى أَلَو مَوالَا مَعَن مَالَهُ أَوَ وَلَوَ مَوَ أَوَى أَنْهُ مَعْ أَوْ أُولَا الْتَعْرَالاً مُوسَعَا أَوْ الْعَالَيْ أُولُونُ أُولَ أَوْلَةً مَا إِلَى اللَهُ مَعْ أَوْ أَعْرَا أُولُو مَنْ مَعْ أُولُ أُولَ مُولُوا أَوْ وَلَوْ مَوْ أَوْ أَ

- (۱) سورة النساء آية (۱۰۵).
- (٢) سورة النساء آية (١٣٥).

31.

مسووليه الحسبة نجاد توعنية الجنمع باحتراه سلطات الدولة .....د. خالت بن هدوت المهيدين الم

تَذَكَّرُونَ ٢ ( ٥ ) وقول م تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ لِلَّهُ لَقَرَمِينَ اللَّهُ لَمَ الَّذِينَ مَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ اللَّهُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى آلَا تَعْدِلُوا أَعْدِلُوا هُوَ أَقْدَرُ لِلتَّقَوَى وَاتَقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ٢ ( ٢) .

قال ابن القيم - رحمه الله - : « إن الله أرسل رسله ، وأنزل كتبه ؛ ليقوم الناس بالقسط ، وهو العدل الذي قامت به السموات والأرض ، فإذا ظهرت أمارات العدل ، وأسفر وجهه بأي طريق كان ، فثم شرع الله ودينه »<sup>(۳)</sup>.

والسلطة القضائية في المملكة العربية السعودية منذ عهد التأسيس وهي تتمتع بالاستقلال التام وجاء التأكيد على ذلك وفقاً لما نص عليه النظام الأساسي للحكم كما في المادة (٤٦)، حيث نصت على أن «القضاء سلطة مستقلة.. ولا سلطان على القضاة في قضائهم لغير سلطان الشريعة الإسلامية».

فهذا النص يبين مدى استقلالية السلطة القضائية . فبناءً على البناء الدستوري السعودي تعتبر السلطة القضائية سلطة مستقلة ليس ذلك فحسب بل لا يوجد سلطان على القضاة في ممارستهم للعمل القضائي إلا سلطان الشريعة . فبناءً على ذلك يوجد فصل واضح بين السلطة القضائية وعلاقته مع السلطة التشريعية والتنفيذية فلا يحق

- (1)سورة الأنعام آية (١٥٢).
  - (٢) سورة المائدة آية (٨).
- (٣) الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ، لأبي عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر
   بن أيوب بن سعد الزرعي الدمشقي ١٩/١ ، دار النشر : مطبعة المدني القاهرة ،
   تحقيق : د. محمد جميل غازي .



لأي من السلطتين التدخل في أعمال السلطة القضائية أو بالتحديد التدخل في قضاء القضاة ، وذلك لكونه تدخلاً غير دستوري<sup>(۱)</sup>.

والقضاء في المملكة العربية السعودية قائم على تحكيم الشريعة الإسلامية من خلال القضاء العادي والقضاء الإداري وعدد من اللجان الإدارية ذات الاختصاص القضائي في منازعات محددة تم تشكيلها بأوامر سامية<sup>(٣)</sup>.

والقضاء العادي هو صاحب الولاية العامة وينظر في جميع المنازعات والقضايا وفق قواعد الاختصاص المنصوص عليها في نظام المرافعات الشرعية ونظام الإجراءات الجزائية ، باستثناء المنازعات التي ينظرها ديوان المظالم (المحاكم الإدارية) والتي جاء النص عليها على سبيل الحصر. أما القضاء الإداري(ديوان المظالم) فهو المختص بنظر القضايا والمنازعات الإدارية والتي جاء ذكرها في نظام القضاء على سبيل الحصر. أما بخصوص اللجان الإدارية ، فهي لجان قضائية ، تقوم بأعمال قضائية ، وهي مستقلة عن القضاء العادي والإداري ، وقراراتها قضائية بحتة ولها حجية الأمر المقضي به ، وقابلة للطعن بها<sup>(٢)</sup>.

- (۱) صحيفة الاقتصادية ، السلطات الثلاث، عبد العزيز الحصان ، الخميس ١٤٣١ ٢٠ ٧٧
   هـالموافق ۱۱ فبراير ١٢٠١٠لعدد ٥٩٦٧.
- (٢) وتسمى اللجان شبه القضائية؛ لأنها في الأصل لجان إدارية وذات اختصاص قضائي تقوم بأعمال قضائية لكنها منفصلة عن وزارة العدل والقضاء العادي والإداري وقراراتها لها قوة القرارات القضائية، وقابلة للطعن أمام المحاكم الإدارية وأهم هذه اللجان: اللجان الجمركية ولجنة تسوية المنازعات المصرفية و لجان فض المنازعات والمخالفات التأمينية ولجنة الفصل في منازعات الأوراق المالية ولجنة تسوية منازعات الاستثمار.
- (٣) مقالة بعنوان : السلطة القضائية في المملكة العربية السعودية تشكيلها واختصاصاتها ،
   د.عدنان العمر.



ومن خلال هذا العرض يتبين لنا أن السلطة القضائية تعد سلطة فوق كافة السلطات ؛ لأنه من خلالها يقاضي ويحاكم جميع الناس بغض النظر عن مكانتهم الاجتماعية ، ومراكزهم القيادية في الدولة فقد كان الخلفاء والأمراء والحكام يحضرون مجالس القضاء للنظر في دعاويهم أو الدعاوى المقامة ضدهم؛ تحقيقاً لمبدأ العدالة التي تميزت بها شريعتنا الإسلامية الغراء.



## المطلب الثالث

#### السلطة التنفيذية

تعريف السلطة التنفيذية :

السلطة التنفيذية في اللغة : السلطة من السلاطة وهي القوة والقوة والقوة والقوة والقوة والقورة والقهر. قال الأزهري : السلاطة بمعنى الحدة (<sup>(1)</sup>.

والتنفيذ في اللغة : إمضاء الأمر . يقال : رجل نافذ في أمره أي ماض في جميع أمره . يقال: أمره نافذ :أي ماض مطاع<sup>(٢)</sup>.

السلطة التنفيذية في الاصطلاح : هي ما عدا التنظيم والقضاء من سائر الأعمال التي تتطلبها سياسة الناس وتدبير شؤونهم ، وهي في الدولة المعاصرة الهيئة الحاكمة التي تقوم بتنفيذ القوانين وتسيير الإدارة والمرافق العامة<sup>(٣)</sup>.

والأصل في الإسلام أن الإمام هو المسؤول عن أعمال الدولة مسؤولية تامة ، فهو الذي يضع سياسة الدولة العامة ويشرف على تنفيذها ، وهو الذي يهيمن على كل أمور الدولة<sup>(٤)</sup>.

وللإمام أن يستعين بالوزراء في القيام على شؤون الدولة وتوجيه أمورها ولكنهم مسؤولون أمامه عن أعماله وليس لهم سوى تنفيذ سياسته واتباع أمره.

- (۱) لسان العرب ، اسم المؤلف: محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المسري ٢٢١/٧، دار النشر : دار صادر - بيروت ، ط١.
  - (٢) المرجع السابق ٥١٦/٣.
  - (٣) انظر: النظم السياسية ، د. ثروت بدوي ، ص ١٣٥ ، ط دار النهضة العربية.
- (٤) نظرية الدولة الإسلامية وآدابها في الإسلام ،د. سمير عاليه ، ص٤٥، المؤسسة الجامعية للنشر.



فالسلطة التنفيذية تشمل جميع أجهزة الإدارة سواء كانت تتبع مجلس الوزراء أو المجالس المحلية أو المؤسسات والهيئات العامة ، وبالرغم من اتساع مدلول السلطة التنفيذية إلا أن الدراسات الدستورية تعنى بمسؤولياتها العليا أي برئيس الدولة ، وبمعاونيه المباشرين<sup>(۱)</sup>. السلطة التنفيذية في المملكة العربية السعودية :

أسند النظام في المملكة العربية السعودية رئاسة السلطة التنفيذية للملك حيث نصت المادة السادسة والخمسون على أن الملك هو رئيس مجلس الوزراء الذي له صلاحيات واسعة فيما يتعلق بالشؤون الداخلية والخارجية وتنظيم الأجهزة الحكومية والتنسيق فيما بينها بحسب ما ينص عليه نظامه<sup>(۲)</sup>.

ومجلس الوزراء السعودي والأجهزة الإدارية التابعة له يعتبر السلطة التنفيذية في المملكة العربية السعودية ويخضع في ذلك لرئاسة وتوجيه الملك إذ تنص المادة (٢٥) من نظام مجلس الوزراء على أن " للمجلس باعتباره السلطة التنفيذية المهيمنة على شؤون التنفيذ" ونصت المادة (٤٤) من النظام الأساسي للحكم على أن الملك هو مرجع السلطات الثلاث في الدولة"<sup>(7)</sup>.

كما أسندت السلطة التنفيذية إلى مجلس الوزراء باعتباره

<sup>(</sup>١) السلطات الثلاث في الدساتير العربية وفي الفكر الإسلامي ، د. سليمان الطماوي ص١٨٢.

 <sup>(</sup>٢) السلطة التنظيمية في الملكة العربية السعودية ، د. محمد بن عبد الله المرزوقي ص١٧٧.

<sup>(</sup>٢) اختصاصات السلطة التنفيذية – دراسة مقارنة – ص ٢١ ، بحث تتعميلي لنيل درجة الماجستير من المعهد العالي للقضاء بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية للباحث / سعد بن مشرف العمري، ١٤٢١هـ.



مكوناً من نواب رئيس مجلس الوزراء المعنيين بتنفيذ أنظمة وقرارات الدولة عبر أجهزة الدولة التي يرأسونها حسب ما نصت عليه المادتان (١٩- ٢٤) من نظام مجلس الوزراء.

ومن خلال هذا يتبين أن مجلس الوزراء يعد سلطة تنظيمية وتشريعية في الدولة من ناحية اختصاصه بإصدار التشريعات والنظم، كما يعد من ناحية أخرى ممثلاً للسلطة التنفيذية في الدولة، مع ملاحظة أن النظام منح الصفة التنظيمية لمجلس الوزراء بمجموعه وليس لآحاد الوزارات المثلة فيه، بينما أسبغ الصفة التنفيذية للمجلس بمجموعه، فلكل وزارة أو مصلحة حكومية بمفردها بخلاف السلطة القضائية التي تتمتع باستقلالية تامة عن السلطتين.



#### المبحث الثالث

# مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام سلطات الدولة . المطلب الأول: مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام السلطة التشريعية :

من المهام التي تندرج ضمن أعمال الحسبة التي تمارسها مؤسسات الدولة الرسمية والمؤسسات والجمعيات المدنية توعية المجتمع باحترام السلطة التشريعية لأن في احترامها بسط لمهابة الدولة وسلطانها ، والسلطة التشريعية في المملكة العربية السعودية كما أشرت سابقاً سلطة مركبة ما بين الملك ومجلس الوزراء ومجلس الشوري ، إضافة لهيئة كبار العلماء ، وتتركز مسؤولية الحسبة تجاه هذه السلطة من خلال الآتي :

الفرع الأول : مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام الملك :

أولى فقهاء الإسلام وعلماء الشريعة قضية الإمامة والخلافة عناية فائقة وذلك لعلو منزلة هذه السلطة التي لا يستقيم أمر الدين والدنيا إلا من خلالها ومن هنا عُدَّ موضوع الإمامة وما يتعلق به أصلاً من أصول الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - : ولهذا كان المشهور من مذهب أهل السنة أنهم لا يرون الخروج على الأئمة وقتالهم بالسيف، وإن كان فيهم ظلم، كما دلت على ذلك الأحاديث المستفيضة عن النبي تله ، لأن الفساد في القتال ، والفتنة أعظم من الفساد الحاصل بظلمهم بدون قتال ولا فتنة ، فلا يدفع أعظم الفاسدين بالتزام أدناهما ، ولعله لا يكاد يعرف طائفة خرجت على



ذي سلطان إلا وكان في خروجها من الفساد ما هو أعظم من الفساد الذي أزالته<sup>(1)</sup>.

وعظمت الشريعة الإسلامية شأن ولاية أمر المسلمين وأولتها اهتماماً بالغاً، وعناية فائقة؛ لأنه لا يمكن أن تستقيم حياة الناس إلا بإمام وقد علم بالضرورة من دين الإسلام أنه لا دين إلا بجماعة، ولا جماعة إلا بإمامة، ولا إمامة إلا بسمع وطاعة.

ولهذا أصبح موضوع الإمامة وما يتعلق به، أصلاً من أصول الاعتقاد عند أهل السنة والجماعة.

وبالتالي يتحتم على الجهات التي تباشر أعمال الاحتساب أن يكون لها دور فاعل في تجلية المفاهيم المغلوطة والأفكار الدخيلة حول موضوع الولاية ، خصوصاً في هذه المرحلة التي تعج بأطروحات وأفكار تهدف إلى النيل من ولاة الأمر، والتقص من حقهم ، والدعوة من قبل فئة ضالة بالخروج عليهم .

والحسبة تمنع ظهور الأفكار المتطرفة؛ لأن وجود الفساد وظهوره وجرأته يستفز أهل الاستقامة؛ فإما أن يغيروا المنكر بأنفسهم وهذا ما لا تحمد نتائجه، وقد يفضي إلى مفاسد كثيرة، وإما أن تقوم بهذه العمل جهات مسؤولة ولها أن تتعاون مع المصلحين في المجتمعات لمنع الفساد، وبالتالي سلامة المجتمع من الفساد وقطع الطريق أمام

 (۱) منهاج السنة النبوية ، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني أبو العباس ، ٣٩١/٣ دار النشر : مؤسسة قرطبة - ١٤٠٦ ، ط١ ، تحقيق : د. محمد رشاد سالم.



الأفكار والأعمال المتطرفة (''.

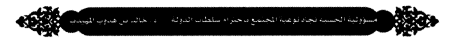
ومن الجهود المبذولة في هذا الباب ما يقوم به مركز الأمير محمد بن نايف للمناصحة والرعاية من جهود تندرج ضمن أعمال الاحتساب على أصحاب الفكر المنحرف، وذلك من خلال استيعاب المتورّطين في الفكر الضال وإعادة دمجهم في المجتمع وتصحيح مفاهيمهم عن طريق الاستفادة من برامج المركز المختلفة والوصول بالستفيدين منه لمستوى فكري آمن ومتوازن لهم ولمجتمعهم ، ومساعدتهم أيضاً على مواجهة التحديات الفكرية والاجتماعية التي قد تواجههم بعد إكمال تنفيذ الأحكام القضائية الصادرة بحقهم، كما تساعد برامج المركز من غرر بهم لإدراك أخطائهم والعودة لجادة الصواب، والاندماج بالمجتمع مواطنين صالحين ومنتجين

كما يحمد لوزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد مبادرتها في تولي هذا الجانب من خلال تبنيها لحملة السكينة <sup>(٢)</sup> على

(٢) انظر : جريدة الرياض ، الأحد ٢٧ رجب ١٤٣٣ هـ - ١٧ يونيو ٢٠١٢م - العدد ١٦٠٦٤.

(٣) تقومُ فكرة الحملة على الانتشار في مواقع ومنتديات ومجموعات الإنترنت ، وذلك عبر فريق عمل مُختلف التخصصات، يُحقق بتكامله أهداف الحملة عبر الوسائل والأساليب المُناسبة والمؤثرة . على أن تكون صفة الانتشار والتعامل مع الجمهور صفة شخصية وديّة ، ومن خلال هذه المواقع والمنتديات يتم بث المفاهيم الصحيحة ومُناقشة الأفكار المُنحرفة ، قد يكون هذا النقاش علناً أو عبر الرسائل الخاصة أو برامج المحادثة الثائية ، وتُركز على المضمون الشرعي بالإضافة إلى الأدب في الحوار ومُراعاة التفاوت في ثقافة المُخاطبين وقد حظيت الحملة برعاية مباشرة من معالي وزير الشؤون الإسلامية والأوقاف

انظر :، دور الحسبة في حفظ المجتمعات وخطورة تركها، الشيخ محمد سيد حاج موقع : ميد الخاطر http://www.saaid.net/alsafinh/22.htm.



الشبكة المعلوماتية التي تهدف للاحتساب على أصحاب الأفكار المنحرفة بواسطة مجموعة من العلماء وطلبة العلم المتمكنين والذين تصدروا لمحاورتهم بأسلوب حواري حضاري رصين، ينطلق من أصول الشريعة وثوابتها، وقد كان لانتهاج الوزارة لهذا المنهج من خلال هذا الموقع المتميز أثر بالغ في تصحيح الأفهام المغلوطة، والأفكار المنحرفة لدى العديد من معتنقي الفكر الذي ينادي بالخروج على الدولة، والنيل من الحكام، والحط من قدرهم، ومكانتهم<sup>(۱)</sup>.

ومما يجب على العلماء والدعاة على وجه الخصوص القيام بواجب النصح للأمة والتواصل مع الولاة ونصحهم وبيان الحق لهم تحقيقاً لقوله ﷺ : "الدين النصيحة . قيل : لمن يا رسول الله؟ قال: لله ولكتابة ولأئمة المسلمين وعامتهم"<sup>(٢)</sup>.

فقيام العلماء والدعاة بهذا الواجب الشرعي يعد نوعاً من أنواع

والدعوة والإرشاد معالي الشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ -- حفظه الله -- وجعلت توجيهاته مسارات لحركة الحوار داخل المواقع والمنتديات ومنارات لفكر الحملة وطريقتها. انظر: http://www.assakina.com/about.php#ixzz1snxnmMDw

- (۱) عدد الذين تراجعوا (۱.۵۰۰) ، من أصل (۳.۲۵۰) تمت محاورتهم ومناقشتهم عبر المنتديات والمواقع وبرامج المحادثة المباشرة.
- ( ٥٠ ) منهم في منطقة الخليج، و(٣٠ ٪ من الدول العربية المجاورة) و(٢٠ ٪ ) من أوروبا
   وأمريكا.
- (٢٠%) من المتراجعين تراجعوا تراجعاً تاماً عن كل أو أغلب الأفكار المنحرفة، و(٢٠%)
   تراجعوا عن أخطر الأفكار الإرهابية وأكثرها ضرراً.
   انظر : http://www.assakina.com/about.php#ixzz1 so llrEIA
  - (٢) رواه مسلم في (الإيمان) باب بيان أن الدين النصيحة برقم ٥٥.



الاحتساب الذي يسد الباب على من أراد شق صف الأمة والخروج على ولاتها.

الضرع الثاني : مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام مجلس الوزراء :

مجلس الوزراء :

- تعريف مجلس الوزراء : هو هيئة نظامية تتولى الإدارة المركزية في الملكة ويرأسها الملك ومدته لا تزيد عن أربع سنوات وينظمه حالياً نظام مجلس الوزراء الصادر عام ١٤١٤هـ مقره مدينة الرياض ويجوز عقد جلساته في جهة أخرى من المملكة.

- ويتشكل مجلس الوزراء من : ١- الملك رئيساً للمجلس. ٢- نواب رئيس المجلس.
  - ٣- الوزراء العاملين . ٤- وزراء الدولة.
- مستشاري الملك الذين يتم تصنيفهم بأمر ملكي .

يعد مجلس الوزراء سلطة مستقلة لها مقامها الذي يجب أن يحفظ، وهيبتها التي ينبغي أن تصان ، ليبقى لهذا الكيان هيبته وسلطانه ، ومن هذا المنطلق صدر الأمر السامي الكريم رقم: أ/٩٣وتاريخ : ١٤٣٢/٥/٢٥هـ القاضي بحظر التعرض أو المساس بالسمعة أو الكرامة أو التجريح أو الإساءة الشخصية إلى مفتي عام الملكة أو أعضاء هيئة كبار العلماء أو رجال الدولة أو أياً من موظفيها أو أي شخص من ذوي الصفة الطبيعية أو الاعتبارية الخاصة. ونص الأمر الملكي على معاقبة كل من يخالف أحكام هذا النظام بواحدة أو أكثر من العقوبات التالية : غرامة لا تزيد على خمسمائة



ألف ريال ، وتضاعف الغرامة إذا تكررت المخالفة ، أو إيقاف المخالف عن الكتابة في جميع الصحف والمطبوعات ، أو عن المشاركة الإعلامية من خلال القنوات القضائية ، أو عنهما معاً ، أو إغلاق أو حجب محل المخالفة مؤقتاً أو نهائياً ، فإن كان محل المخالفة صحيفة فيكون تنفيذ قرار الإغلاق بموافقة رئيس مجلس الوزراء ، وإن كان محلها صحيفة الكترونية أو موقعاً ونحو ذلك فيكون تنفيذ قرار الإغلاق أو الحجب من صلاحية الوزير ، أو نشر اعتذار من المخالف في الطبوعة - إذا كانت مخالفته نشر معلومات مغلوطة أو اتهامات تجاء المذكورين في الفقرة (٢) من المادة (التاسعة) من هذا النظام -وفق الصيغة التي تراها اللجنة وعلى نفقته الخاصة وفي نفس المكان الذى نشرت فيه المخالفة.

كما أن من حق الوزراء على أفراد المجتمع ومؤسساته الرسمية والمدنية إعانتهم على أداء الأمانة التي تحملوها من خلال التواصل معهم ونقدهم والاحتساب عليهم بكافة الوسائل الشرعية المتاحة تحقيقاً لمبدأ النصيحة الذي أكد عليه المصطفى - عليه الصلاة والسلام -بقوله " الدين النصيحة..." وذلك سعياً للارتقاء بعمل وزاراتهم وتحسين مستوى الأداء بما يحقق النفع والصالح العام للبلاد والعباد ويحول دون تفشي المنكرات الظاهرة<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) مثال ذلك ما قام به أكثر من ۲۰۰ من الدعاة والمحتسبين الذين اجتمعوا بوزير العمل بشأن ما يتعلق بمسألة اختلاط المرأة مع الرجال في المحلات النسائية . انظر : جريدة الرياض العدد ١٦٢٥٦ الصادر يوم الأربعاء ١٢ صفر ١٤٣٤ هـ - ٢٦ ديسمبر ٢٠١٢م - .

الضرع الثالث : مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام مجلس الشوري :

- مسؤولية الحسبة تجاه توعية الجنمع باخترام سلطات الدولة 👘 د. خالد بن صوب الهيدب 💊

تعريف الشوري :

تعريف الشوري في اللغة :

قال ابن منظور في : الشورى والمشورة بضم الشين ، مفعًله ، ولا تكون مفعولة لأنها مصدر وتقول منه : شاورته في الأمر واستشرته بمعنى . وفلان خير شير أي يصلح للمشاورة وشاوره مشاورة وشواراً ، واستشارة : طلب منه المشورة ... ويقال فلان وزير فلان وشيره أي مشاورة وجمعه شوراء<sup>(1)</sup>.

تعريف الشورى في الاصطلاح :

قال ابن العربي: هي الاجتماع على الأمر ليستشير كل واحد منهم صاحبه ويستخرج ما عنده<sup>(٢)</sup>.

ويمكن تعريفهـا بأنهـا: اسـتخراج الـرأي مـن أهـل الاختصـاص بقصد التوصل إلى الصواب أو إلى موقف قريب منه<sup>(٢)</sup>.

أعضاء مجلس الشورى:

يعد مجلس الشورى بالمملكة العربية السعودية أحد سلطات

(1) انظر: لسان العرب ٤ / ٤٣٧.

- (٢) أحكام القرآن ، لأبي بكر محمد بن عبد الله ابن العربي ٢٨٩/١ ، دار النشر : دار
   الفكر للطباعة والنشر لبنان ، تحقيق : محمد عبد القادر عطا.
- (٣) آراء في الدعوة والحركة ، د. صلاح الدين النكدلي ١٠/١ ، الناشر : الدار الإسلامية
   للإعلام ، الطبعة الشبكية الأولى ١٤٣٠ه ٢٠٠٩م.



الدولة التي حددها النظام الأساسي للحكم ويقوم على الاعتصام بحبل الله والالتزام بمصادر التشريع الإسلامي ، ويحرص أعضاء المجلس على خدمة الصالح العام، والحفاظ على وحدة الجماعة ، وكيان الدولة ، ومصالح الأمة ويتكون من رئيس ومائة وخمسين عضواً يختارهم الملك من أهل العلم والخبرة والاختصاص<sup>(1)</sup>. **صلاحيات مجلس الشورى واختصاصاته :** 

أولاً - الدور التنظيمي ( التشريعي ) :

تتم ممارسة هذه الوظائف من خلال دراسة مشروعات الأنظمة واللوائح المحالة من الحكومة ، ويبدي رأيه فيها ، ويدخل ما يراه من تعديل كما أن له تفسير الأنظمة وفق المادة الخامسة عشرة .

كما تخول المادة الثالثة والعشرون من النظام حق التقدم باقتراح مشروع نظام، حيث تُعطى السلطة التنظيمية حق اقتراح مشروعات الأنظمة ( القوانين ) ، وفي مجلس الشورى هذا الحق يملكه كل عشرة أعضاء باقتراح نظام جديد ، أو تعديل نظام نافذ . ثانياً: دراسة المعاهدات والاتفاقيات الدولية . ثالثاً: الدور الرقابى :

يمارس مجلس الشورى دوره الرقابي على الأداء الحكومي من خلال الوسائل الآتية :

ابداء الرأي في السياسات العامة للدولة .

(۱) موقع مجلس الشورى على شبكة الإنترنت.

http://www.shura.gov.sa/wps/wcm/connect/ShuraArabic/internet/publications/faq



۲- مناقشة الخطة العامة للتنمية .

- ٣- مناقشة التقارير السنوية للوزارات والأجهزة الحكومية .
  - ٤- استدعاء المسؤولين الحكوميين .

رابعا- اقتراح مشروع نظام (قانون) .

إن هـذا النـوع مـن الاختصاصـات يمارسـه مجلـس الشـورى وفـق مادتـه الثالثـة والعشـرين والـتي تعطـي كل عشـرة أعضـاء حـق اقـتراح مشروع نظام جديد ، أو تعديل نظام نافذ<sup>(۱)</sup>.

فأعضاء مجلس الشورى يمثلون المجتمع ويسعون للمطالبة بحقوقه وتلمس احتياجاته ، ويتتبعون أداء أعمال الوزارات والجهات الحكومية ويقومونها ويستدركون عليها سعياً لتقديم أفضل الخدمات لأفراد المجتمع ، وبالتالي فإن أعضاء مجلس الشورى يضطلعون بمهام جسام نيابة عن المجتمع.

ومع ما يضطلع به المجلس من مهام جسام إلا أنه – بوضعه الحالي – يوجه له بعض النقد ، ومن ذلك ما جاء في التقرير الثاني للجمعية الوطنية لحقوق الإنسان الذي تضمن أن المجلس لم يشهد أي تطور إيجابي تجاه توسيع المشاركة وتعزيز دوره الرقابي على أجهزة ومؤسسات السلطة التنفيذية ، وكان تحركه محدوداً بسبب افتقاره للصلاحيات اللازمة فيما يتعلق بمعالجة ما تعرض له المجتمع من

 (۱) انظر : الشورى في الإسلام ( ممارسة نيابية ) تجربة الملكة العربية السعودية إعداد :إدارة المعلومات بمجلس الشورى الطبعة الأولى الرياض ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م.



مشاكل ألحقت الضرر بالأوضاع المعيشية للمواطنين"<sup>(()</sup> ، وهذا من الاحتساب المحمود الذي يسهم في تصحيح مسار المجلس وتطوير مستوى أداء عمله بما يحقق طموحات وتطلعات أفراد المجتمع الذي يمثلونه.

كما أن وسائل الإعلام المقروءة والمسموعة والمرئية تمارس دوراً حضارياً في الاحتساب على المجلس من خلال تحفيز الأعضاء على القيام بمهامهم بوصفهم صوتاً للمواطنين يفترض أن يعايشوا همومهم ويتلمسوا احتياجاتهم<sup>(\*)</sup>.

وبالتالي فإن على جهات الحسبة ومؤسساتها الرسمية والمدنية أن تسعى لتبصير أفراد المجتمع بمهام المجلس وجهوده ، وأن تسعى لتوفير وسائل تواصل ميسرة تسهل التواصل ما بين أفراد المجتمع وأعضاء مجلس الشورى وتسهم في إيصال احتياجات ومطالب أفراد المجتمع لمجلس الشورى لإعانة الأعضاء على القيام بمهامهم المسندة إليهم. الفرع الرابع : مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام العلماء : تعريف العلماء:

المقصود بالعلماء الدنين جاء ذكرهم في قوله عرز وجل:

- (۱) انظر : جريدة اليوم ، خبر تحت عنوان " «حقوق الإنسان» تتهم «الشورى» بالفشل في معالجة الأزمات " الخميس ١٥ شعبان ١٤٣٣ هـ- ٥ يوليو (تموز) ٢٠١٢م.
- (٢) مثال ذلك مقالة الكاتب بصحيفة الوطن محمد الرطيان المعنونة بـ "من المواطن محمد إلى
   أعضاء الشورى مع التحية" المنشورة يوم السبت الماضي ٤- ٨- ٢٠٠٧ ما لتي تناولتها
   بالتحليميل قنسمياة العربيمية انظرمين : الموقسميع الإلكترونسمي لقنسمياة
   العربية http://www.alarabiya.net/articles/2007/08/07/37596.html



( وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَٱلْأَنْعَنِ مُغْتَلِفُ ٱلْوَنَهُ، كَذَلِكَ إِنَّمَا يَحْشَى ٱللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوْأُ إِنَ ٱللَّهُ عَزِيزُ عَفُورُ ( ) ( ) هم الدذين يخافون قدرته فمن علم أنه - عز وجل - قدير أيقن بمعاقبته على المعصية ، كما روي علي بن أبي طلحة عن ابن عباس ( إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَتَوُاً ) قال : الذين علموا أن الله على كل شيء قدير . وقال الربيع ابن أنس : من لم يخش الله تعالى فليس بعالم وقال مجاهد : إنما العالم من خشى الله عز وجل وعن ابن مسعود : كفى بخشية الله تعالى علما وبالاغترار جهلاً ".

وقد أبان سبحانه وتعالى رفعة مقامهم وعلو منزلتهم، بقوله سبحانه: ﴿ يَرْفَع ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَنتٍ ﴾ <sup>(٢)</sup> قال ابن حجر : قيل في تفسيرها يرفع الله المؤمن العالم على المؤمن غير العالم ورفعة الدرجات تدل على الفضل إذ المراد به كثرة الثواب وبها ترتفع الدرجات ورفعتها تشمل المعنوية في الدنيا بعلو المنزلة وحسن الصيت في الآخرة بعلو المنزلة في الجنة<sup>(١)</sup>.

ومن هنا عظمت الشريعة الإسلامية حقهم وأعلت منزلتهم فقد

(١) سورة فاطر جزء من الآية (٢٨).
 (٢) الجامع لأحكام القرآن ، اسم المؤلف: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي١٤
 / ٢٤٣ ، دار النشر : دار الشعب – القاهرة.
 (٣) سورة المجادلة الآية (١١).
 (٤) فتح المجادي البخاري ، اسم المؤلف: أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل (٤) فتح الفضل .

العسقلاني الشافعي ١ /١٤١ ، دار النشر : دار المعرفة - بيروت ، تحقيق : محب الدين الخطيب.



قال عليه الصلاة والسلام: " من سلك طريقاً يطلب فيه علمًا سلك الله به طريقًا من طرق الجنة وإن الملائكة لتضع أجنحتها لطالب العلم رضا بما يصنع، وإن العالم ليستغفر له من في السماوات ومن في الأرض والحيتان في جوف الماء، وإن فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر، على سائر الكواكب وإن العلماء ورثة الأنبياء، وإن الأنبياء لم يورثوا دينارًا ولا درهمًا، وإنما ورّثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظ وافر»<sup>(1)</sup>.

قال الإمام الطحاوي - رحمه الله تعالى - : وعلماء السلف من السابقين ومن بعدهم من التابعين أهل الخير والأثر وأهل الفقه والنظر، لا يُذكرون إلا بالجميل، ومن ذكرهم بسوء فهو على غير السبيل<sup>(\*)</sup>.

وقال الإمام الحافظ ابن عساكر –رحمه الله - : اعلم يا أخي وفقك الله وإيانا وهداك سبيل الخير وهدانا أن لحوم العلماء مسمومة ، وعادة الله في هتك منتقصهم معلومة ومن أطلق لسانه في العلماء بالثلب بسلام الله قبل موته بموت القلب: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن تُعْمِيبَهُمْ فِنْنَةُ أَوْبُعُمِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيرُ (<sup>(1)</sup>) ﴾ <sup>(1)(1)</sup>.

- (1) رواه أحمد ح ٢١٢٠٧ عن أبي الدرداء 🚓.
- (٢) متن المقيدة الطحاوية ، أبو جعفر الطحاوي /٥٨ ، دار النشر : المتحتب الإسلامي بيروت ١٣٩٨هـ
   ١٩٧٨م ، ط١ ، تحقيق :العلامة: محمد ناصر الدين الألباني.
  - (٣) سورة النور الآية ٦٣.

(٤) الزواجر عن اقتراف الكبائر ، ابن حجر المنشي ١٦٦/١ ، دار النشر : المكتبة العصرية - لبنان / صيدا
 بيروت - ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م ط٢ ، تحقيق : تم التحقيق والاعداد بمركز الدراسات والبحوث بمكتبة نزار مصطفى الباز.

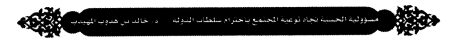


ولكون العلماء يعدون من أولي الأمر الذين أمرنا الله عز وجل بالرجوع لهم والصدور عن قولهم كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَاجَاءَهُمَ أَمَرُ مِنَ ٱلْأَمَنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِدٍ وَلَوَ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوُلِ ٱلْأَمَرِ مِنْهُمَ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ وَلَوَلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيَكُمُ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبْعَتُهُ

فقد اعتنت المملكة العربية السعودية بالعلماء عناية خاصة منذ تأسيس الدولة إلى زماننا الحاضر وسعت لتأسيس هيئة شرعية عليا تحت مسمى " هيئة كبار العلماء" التي تعد أعلى سلطة شرعية في المملكة يرأسها المفتي العام وهي مخولة بإصدار الفتاوى وإبداء رأي الشرع في أمور الدين والحياة.

وقد صدر مرسوم ملكي بتشكيلها ، وتضمن المرسوم تكوين الهيئة من عدد من كبار المختصين في الشريعة الإسلامية من السعوديين ، ويجري اختيارهم بأمر ملكي ، ويجوز عند الاقتضاء وبأمر ملكي إلحاق أعضاء بالهيئة من غير السعوديين ممن تتوفر فيهم صفات العلماء السلفيين. وتتولى الهيئة إبداء الرأي فيما يحال إليها من ولي الأمر من أجل بحثه ، وتكوين الرأي المستند إلى الأدلة الشرعية فيه ، كما تقوم بالتوصية في القضايا الدينية المتعلقة بتقرير أحكام عامة؛ ليسترشد بها ولي الأمر ، وذلك بناء على بحوث يجرى تهيئتها وإعدادها طبقاً لما نص عليه الأمر المشار إليه ، واللائحة المرافقة له.

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ١٠٣.



الهيئة بأمر ملكي، وتكون مهمتها إعداد البحوث وتهيئتها للمناقشة من قبل الهيئة، وإصدار الفتاوى في الشؤون الفردية، وذلك بالإجابة عن أسئلة المستفتين في شؤون العقائد والعبادات والمعاملات الشخصية، وتسمى(اللجنة الدائمة للبحوث والفتوى) ويلحق بها عدد من البحاث<sup>(۱)</sup>.

وقد شنت بعض الجهات الإعلامية ، وفئات من أصحاب الفكر المنحرف<sup>(۲)</sup> حملة تهدف للنيل من هذه المؤسسة الشرعية العليا والحط من قدر المنتسبين إليها من كبار العلماء مما دفع ولي الأمر – يحفظه الله - لإصدار الأمر السامي الكريم رقم : أ/٩٣ وتريخ : ١٤٣٢/٥/٢٥ القاضي بحظر التعرض أو المساس بالسمعة أو الكرامة أو التجريح أو الإساءة الشخصية إلى مفتي عام المملكة أو أعضاء هيئة كبار العلماء أو رجال الدولة أو أياً من موظفيها أو أي شخص من ذوي الصفة الطبيعية أو الاعتبارية الخاصة الذي سبق الإشارة إليه.

وهـذا الموقف الصـارم مـن ولـي الأمـر – يحفظه الله – سـاهم في الحد من التطاول على العلماء والنيل منهم عبر وسـائل الاعلام المختلفة ، كمـا أنـه فتح مجـالاً للاحتسـاب على كل فـرد أو جهة تتطـاول على العلماء أو ينتقص من قدرهم .

(٢) انظر : مقالة الصحفي بجريدة الجزيرة / حماد السالمي المنشور يوم الخميس ١٢ شوال ١٤٣٠ بالعدد ١٣٥١٧ تحت عنوان: نعرف جيداً أنّ للتطرف والتشدد في بلادنا (هيئة لتصبار المشاغبين والمحاربين).

<sup>(1)</sup> انظر المرسوم الملكي رقم (١٣٧/) في ١٣٩١/٧/٨هـ ، الأمر الملكي رقم (١٨٨) وتاريخ ١٤٢٢/٢/٦هـ.



## المطلب الثانى

# مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام السلطة القضائية

تكتسب السلطة القضائية أهميتها ومكانتها الرفيعة باعتبارها السلطة التي تضمن كفالة واحترام حقوق الإنسان وحماية مصالح الأفراد والجماعات، ولكونها الجهة التي تحقق سيادة الشريعة وتساوي الجميع أمامها ، ويترتب على علو هذه المكانة ورفعتها استقلال ونزاهة القضاء بشكل تام .

فالسلطة القضائية أهم سلطة حاكمة في البلاد ومن هذا المنطلق نجد أن الدولة أولتها رعاية وعناية خاصة ابتداءً من تعيين القضاة مروراً بما يتمتعون به من حصانة ومكانة واستقلالية وانتهاءً بالإعفاء من هذه السلطة الذي لا يتم إلا عن طريق أعلى سلطة حاكمة في الدولة وهو الملك مما يضفى مقاماً خاصاً للمنتمين لهذه السلطة العدلية.

لأجل هذا فإن جهات الحسبة منوط بها توعية المجتمع بمكانتهم ولـزوم الامتثـال لأحكـامهم وتحاشي النيـل مـن أعراضـهم والافتئـات عليهم، خصوصاً في ظل ما طرأ مؤخراً من تصدر بعض وسائل الإعلام المرئيـة والمسـموعة وبعـض الصـحف للنيـل مـن مكـانتهم وتضـخيم أخطائهم وتشويه سمعتهم والتطاول على أحكامهم، والذي يعد تطاولاً على أحكام الشرع المطهر الذي يستمد منه القضاة أحكامهم وفقاً لما نصت عليه المادة(٤٦)<sup>(()</sup>من النظام الأساسي للحكم.

 <sup>(</sup>١) ونصها " القضاء سلطة مستقلة، ولا سلطان على القضاة في قضائهم لغير سلطان الشريعة الإسلامية".



فالقاضي الشرعي ملزم بالتقيد بأحكام الشريعة الغراء التي تعبدنا الله - عز وجل - بالتحاكم إليها كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَآ أَنزَلَ اللَّهُ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ <sup>(1)</sup> ﴾ <sup>(1)</sup>.

والقاضي يستمد حكمه في الخصومات والقضايا التي ينظرها من شريعة الله تبارك وتعالى التي تعبدنا الله عز وجل بالامتثال لها كما في قوله - عز وجل- ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمُ ﴾ <sup>(1)</sup>. وقوله سبحانه : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمَرًا أَن يَكُونَ هَمُ ٱلْخِبَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدَ

ومع ذلك فإن اجتهاده قابل للخطأ والصواب وقد أبان عليه الصلاة والسلام ذلك بقوله "إذا حكَمَ الحَاكِمُ فَاجتَهَدَ ثمَّ أصَابَ فلُهُ أَجرَانِ وإذا حكَمَ فَاجتَهَدَ ثمَّ أَخطَأَ فلَهُ أَجْرً"<sup>(1)</sup>.

إلا أن الاجتهاد الخاطئ من القاضي – إن وقع – فإنه لا يقابل بالتشهير والتندر والازدراء ؛ لأن في ذلك نيل من الشريعة وتطاول على سلطة القضاء التي تمثل سلطان الدولة.

وقد حدَّر معالي وزير العدل د. محمد العيسى، من أسلوب الإثارة الإعلامية في تناول الموضوعات القضائية، وقال: الإثارة لا تكون على

- (١) سورة المائدة آية ٤٤ .
- (٢) سورة النساء ٦٥ آية .
- (٣) سورة الأحزاب آية ٣٦.

(٤) رواه البخاري باب أجرِ الحَاكِمِ إذا اجتَهَدَ فأَصَابَ أو أَخطَأَ٦ / ٢٦٧٦ ح٦٩١٩ .



حساب سمعة جهاز العدالة، وإن الكثير مما يُنشر في الصحف ضد القضاة يكون كيدياً من بعض مَنْ حُكم عليهم في المحاكم، وإن القاضي مستهدَف بالنقد من بعض الظلمة وآكلي أموال الناس وسالبي حقوقهم بالباطل. وهدد الوزير بعدم ترك ذلك، وقال "سنأخذ بحق القضاء؛ فما ينال القاضي في شخصه يمثل لنا حقاً عاماً؛ لأنه يطول القضاء". وأشار إلى صدور أحكام قضائية صارمة ضد المتجاوزين على القضاة في كثير من دول العالم، تؤدي إلى إفلاس بعض المؤسسات المتسببة، ويؤول مصير أفرادها إلى الحكم الجزائى<sup>(1)</sup>.

لذا فجهات الاحتساب<sup>(۲)</sup> - كل حسب اختصاصه - منوط بهم التصدي لكل من سعى للنيل من القضاء الشرعي وقضاة الشريعة والأخذ على يديه وردعه حماية لكيان السلطة القضائية.

 <sup>(</sup>۱) صحيفة نون الالكترونية - الأربعاء ۱۱ / ۱۱ / ۲۰۱۲ . خبر بعنوان : وزير العدل يحذر
 من التطاول على القضاء والقضاة للإثارة الإعلامية .

<sup>(</sup>٢) من وجهة نظري أن مسؤولية تحريك الدعوى منوطة بهيئة التحقيق والادعاء العام بوصفها جهة الادعاء العام في الدولة التي تملك حق تحريك الدعاوى القضائية الخاصة بالشأن العام ، إضافة للجهات القضائية الـتي تعرضت للتجريح والقـدح دون وجه حق فإن لها تحريك الدعوى والمطالبة بمحاسبة المخالف أمام الجهات القضائية المختصة.



#### المطلب الثالث

#### مسؤولية الحسبة في توعية المجتمع باحترام السلطة التنفيذية

بحكم أن السلطة التنفيذية هي من يمثل الدولة في مباشرة تنفيذ وتطبيق الأنظمة والأحكام؛ فإن هذا يستلزم أن يكون لها هيبة في نفوس أفراد المجتمع تدفع إلى الامتثال لأمرها والتزام توجيهاتها ، ومن هذا المنطلق نجد أن المنظم السعودي حرص على الاهتمام برجال السلطة في الدولة حيث جاء تعريف رجال السلطة العامة في الملكة العربية السعودية في نظام عقوبات انتحال صفة رجل السلطة العامة في مادته الأولى من النظام الصادر بالمرسوم الملكي رقم م/٤٦ وتاريخ والتعليمات وضبط المخالفات التي تقع في دائرة اختصاصه"<sup>(1)</sup>

وحرصاً من المنظم على عدم المساس بشخصية رجل السلطة أو النيل منها فقد أدرجت قضايا الاعتداء على رجال السلطة ضمن الجرائم الموجبة للتوقيف وفقاً للقرار الصادر من صاحب السمو الملكي وزير الداخلية رقم١٩٠٠ وتاريخ ١٤٢٨/٧/٩هـ<sup>(٢) (٢)</sup>.

وقد سن المنظم السعودي عقوبات رادعة في حق من انتحل صفة رجل السلطة العامة حيث نصت المادة الثانية من نظام عقوبات انتحال صفة رجل السلطة صفة رجل السلطة العامة على أن "

- (۱) انظر : نظام عقوبات انتحال صفة رجل السلطة العامة ، الناشر هيئة الخبراء بمجلس الوزراء ، مطابع الحكومة.
- (٢) جاء في الفقرة (١١) من القرار : الاعتداء على رجل الأمن أثناء مباشرته مهام وظيفته، أو
   (٢) جاء في الفقرة (١١) من القرار : الاعتداء على رجل الأمن أثناء مباشرته مهام وظيفته، أو
   (٢) جاء في الفقرة (١١) من القرار : الاعتداء على رجل الأمن أثناء مباشرته مهام وظيفته، أو
  - (٣) موقع وزارة الداخلية.



العامة يُعاقب بالحبس مدة لا تتجاوز ثلاث سنوات، أو بغرامة لا تزيد على خمسين ألف ريال أو بهما معاً فإذا كان ارتكاب الجريمة مصحوباً بالإرهاب، أو الاستغلال، أو كان من انتحلت صفته من رجال المباحث أو الاستخبارات، أو أحد العسكريين أو من في حكمهم فيعاقب الفاعل بالسجن مدة لا تتجاوز عشر سنوات، أو بغرامة لا تزيد على مائة وخمسين ألف ريال، أو بهما معاً<sup>(1)</sup>.

إن لجريمة انتحال صفة رجل السلطة العامة أثر في إخلال ثقة المواطنين والمقيمين في رجال السلطة العامة ، سواءً كانوا رجال أمن أو مباحث أو وظيفة عامة ، مما يؤثر سلباً على المجتمع ككل<sup>(\*)</sup>.

وبالتالي فإن جهات الاحتساب منوط بها زرع ثقافة احترام الأنظمة والتشريعات ورجال السلطة في نفوس الناس كافة ، ويتأتى ذلك من خلال تربية النشء على احترام السلطة والممثلين لها عسكريين كانوا أم مدنيين ، وذلك من خلال إدراج هذه المفاهيم ضمن مناهج التعليم ، كما يقع على الوالدين المسؤولية في هذا الباب كونهم قدوات لأبنائهم يحتذون بهم ويسيرون على نهجهم ، وتشاطر مؤسسة التشئة الاجتماعية الأخرى كالمسجد والسوق والإعلام بقية المؤسسات كونها تسهم بشكل فاعل في نشر هذه الثقافة في أوساط المجتمع وبين كافة شرائحه.

- (۱) انظر : نظام عقوبات انتحال صفة رجل السلطة العامة ، الناشر هيئة الخبراء بمجلس الوزراء ، مطابع الحكومة.
- (٢) انظر : جريمة انتحال صفة رجل السلطة العامة بين الشريعة والأنظمة المعاصرة دراسة مقدمة لاستكمال درجة الماجستير في العدالة الجنائية من جامعة نايف ، للباحث: عبد الله بن عبد العزيز المطرودي ص٧ ، الرياض، ١٤٢٣هـ.



#### الغاتمة

# وتتضمن أهم النتائج والتوصيات

# أولاً : النتائج :

- اتساع أعمال الحسبة في الشريعة الإسلامية.
- ٢- تنوع أساليب ووسائل الاحتساب التي يمكن لمؤسسات الاحتساب الرسمية
   والمدنية إيصال رسالتها من خلالها.
  - ٣- ضرورة توعية أفراد المجتمع باحترام سلطات الدولة التي تمثلها.
  - ٤- عدم وجود تشريعات كافية تحفظ لسلطات الدولة مكانتها في المجتمع.
- م- تمادي بعض وسائل الإعلام في التطاول على سلطات الدولة نتيجة لضعف
   التشريعات وعدم تفعيل القائم منها.
  - -٦ إن لوسائل الإعلام دور بارز في نشر ثقافة احترام سلطات الدولة.
- ٧- عدم تضمين المناهج الدراسية لموضوعات تسهم في تعزيز ثقافة احترام سلطات الدولة في نفوس الطلاب والطالبات.

#### ثانياً : التوصيات :

- سن تشريعات وأنظمة تعنى بحفظ حقوق سلطات الدولة.
- ٢- المساهمة في نشر ثقافة احترام سلطات الدولة ومؤسساتها من
   خلال وسائل الإعلام المقروءة والمسموعة والمرئية والمواقع
   الالكترونية.
- ٦- أن تتبنى وزارة التربية والتعليم ووزارة التعليم العالي إدراج مفردات
   تتناول احترام سلطات الدولة في المناهج والمقررات الدراسية.
- ٤- تنظيم حملات توعوية مكثفة تعنى بنشر ثقافة احترام سلطات الدولة.
- تشجيع النقد الهادف للسلطات الذي يسهم في تلاشي الأخطاء،



بموضوعات الحسبة ، وتطوير أدائها بما ينسجم مع وسائل الاتصال والتواصل الحديثة.



# المراجع والمصادر

- ١- أحكام القرآن ، أبو بكر محمد بن عبد الله ابن العربي، دار النشر : دار
   الفكر للطباعة والنشر لبنان ، تحقيق : محمد عبد القادر عطا.
- ٢- اختصاصات السلطة التنفيذية دراسة مقارنة ، بحث تكميلي لنيل
   درجة الماجستير من المعهد العالي للقضاء بجامعة الإمام محمد بن سعود
   الإسلامية للباحث / سعد بن مشرف العمري، ١٤٢١هـ.
- ٣- آراء في الدعوة والحركة ، د. صلاح الدين النكدلي ، الناشر : الدار
   الإسلامية للإعلام ، الطبعة الشبكية الأولى ٩١٤٣٠ ٢٠٠٩م.
- ٤- أسد الغابة في معرفة الصحابة ، عز الدين بن الأثير أبي الحسن علي بن
   محمد الجزري ، دار النشر : دار إحياء التراث العربي بيروت / لبنان
   ا الدار الما ، حمية : عادل أحمد الرفاعي.
- ٥- أصول الحسبة في الإسلام "دراسة تأصيلية مقارنة" د. محمد كمال الدين
   إمام، دار الهداية، مصر.
- ٦- الأحكام السلطانية للقاضي أبي يعلى ، محمد بن الحسين بن محمد بن
   خلف ابن الفراء، دار النشر : دار الكتب العلمية بيروت ١٤٢١ هـ
   ٢٠٠٠ ، ط٢ ، تحقيق : محمد حامد الفقى.
- ٧- الإحكام في أصول الأحكام ، علي بن محمد الآمدي أبو الحسن ، دار
   النشر : دار الكتاب العربي بيروت ١٤٠٤ ، ط١ ، تحقيق : د. سيد
   الجميلي.
- ٨- الاستيعاب في معرفة الأصحاب ، يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر
   ، دار النشر : دار الجيل بيروت ١٤١٢ ، ط١ ، تحقيق : علي محمد
   البجاوي.
- ٩- الإصابة في تمييز الصحابة ، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني
   ١٩٩٢ ١٤١٢ ١٩٩٢ ، ط١ ،
   ١لشافعي ، دار النشر : دار الجيل بيروت ١٤١٢ ١٩٩٢ ، ط١ ،
   تحقيق : علي محمد البجاوي.



- ١٠- البداية والنهاية ، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي أبو الفداء، دار
   النشر : مكتبة المعارف بيروت.
- ١١- الجامع الصحيح المختصر ، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري
   ١٩٨٧ ١٤٠٧ ١٩٨٧
   ١٩٨٧ ١٤٠٧ ١٩٨٧
   ، ملم ، دار النشر : دار ابن كثير ، اليمامة بيروت ١٤٠٧ ١٩٨٧
- ١٢- الجامع لأحكام القرآن ، محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي ، دار النشر.
   : دار الشعب القاهرة.
- ١٣- الحسبة في النظام الإسلامي: أصولها الشرعية وتطبيقاتها العملية ، إدريس محمد عثمان ، رسالة ماجستير.
- ١٤- الزواجر عن اقتراف الكبائر ، ابن حجر الهيثمي، دار النشر : المكتبة
   العصرية لبنان / صيدا بيروت ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م ط٢ ، تم
   التحقيق والإعداد بمركز الدراسات والبحوث بمكتبة نزار مصطفى
   الباز.
- ١٥- السلطات الثلاث في الاسلام "التشريع- القضاء- التنفيذ" ، عبد الوهاب
   خلاف، ، ط٢، ١٤٠٥هـ دار القلم للنشر والتوزيع، الكويت.
- ١٦- السلطات الثلاث في الدساتير العربية وفي الفكر الإسلامي "دراسة مقارنة"
   ،د. سليمان محمد الطماوي.
- ١٧- السلطة التنظيمية في الملكة العربية السعودية ، د. محمد بن عبد الله
   المرزوقي ، ط١ ، ١٤٢٥هـ ، مكتبة العبيكان، الرياض.
- ١٨- السياسة الدستورية للدولة الإسلامية، د. إبراهيم النجار، رسالة دكتوراه
   سنة ١٩٣٦م، بمكتبة كلية الشريعة والقانون بالقاهرة.
- ١٩ الشورى في الإسلام (ممارسة نيابية ) تجريبة الملكة العربية السعودية
   إعداد :إدارة المعلومات بمجلس الشورى ،ط١، الرياض ١٤٢٤هـ/٢٠٠٣م.
- ٢٠ الطرق الحكمية في السياسة الشرعية ، شمس الدين محمد بن أبي بكر
   بن أيوب بن سعد الزرعي الدمشقي ، دار النشر : مطبعة المدني القاهرة ، تحقيق : د. محمد جميل غازي.



- ٢١- المحلى ، علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري أبو محمد ، دار النشر :
   دار الآفاق الجديدة بيروت ، تحقيق : لجنة إحياء التراث العربي.
- ٢٢- المصباح المنيرية غريب الشرح الكبير للرافعي ، أحمد بن محمد بن علي
   المقري الفيومي ، دار النشر : المكتبة العلمية بيروت.
- ٢٣- القاموس المحيط ، محمد بن يعقوب الفيروزآبادي ، دار النشر : مؤسسة الرسالة بيروت.
- ٢٤- المعجم الوسيط ؛ إبراهيم مصطفى / أحمد الزيات / حامد عبد القادر /
   محمد النجار ، دار النشر : دار الدعوة ، تحقيق : مجمع اللغة العربية.
- ٢٥- النظام الأساسي للحكم الصادر بالأمر السامي الكريم رقم ٩٠/أ في ١٤١٢/٨/٢٧هـ.
  - ٢٦ النظم السياسية ، د. ثروت بدوي ، ط دار النهضة العربية.
- ٢٧- تاج العروس من جواهر القاموس ، محمد مرتضى الحسيني الزبيدي ، دار
   ١٤ النشر : دار الهداية ، تحقيق : مجموعة من المحققين .
- ٢٨- تفسير البحر المحيط ، محمد بن يوسف الشهير بأبي حيان الأندلسي ، دار النشر : دار الكتب العلمية لبنان/ بيروت ١٤٢٢ه. ٢٠٠١م ،
   ط١، تحقيق : الشيخ عادل أحمد عبد الموجود الشيخ علي محمد معوض، شارك في التحقيق ١) د. زكريا عبد المجيد النوقي ٢) د. أحمد النجولي الجمل.
- ٢٩- تلبيس إبليس ، عبد الرحمن بن علي بن محمد أبو الفرج ، دار النشر : دار
   ١٤٠٥ ١٤٠٥ ١٩٨٥ ، ط١ ، تحقيق : د. السيد
   الجميلي.
- ٣٠- تهذيب التهذيب ، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي ،
   دار النشر : دار الفكر بيروت ١٤٠٤ ١٩٨٤ ، ط١.
- ٣١- تهذيب الكمال ، يوسف بن الزكي عبدالرحمن أبو الحجاج المزي ، دار
   النشر : مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٠ ١٩٨٠ ، ط١ ، تحقيق :
   د. بشار عواد معروف.

۳٩.



- ۲۵- موقع مجلس الشوری علی شبکة الانترنت http://www.shura.gov.sa/wps/wcm/connect/ShuraArabi c/internet/publications/faq
- ٤٤- جريمة انتحال صفة رجل السلطة العامة بين الشريعة والأنظمة المعاصرة دراسة مقدمة لاستكمال درجة الماجستير في العدالة الجنائية من جامعة نايف، للباحث: عبد الله بن عبد العزيز المطرودي ، الرياض، ١٤٢٣هـ.
- 20- خطبة الحاجة- محمد ناصر الدين الألباني- المكتب الإسلامي بيروت ط7- حامير ما الدين الألباني- المكتب الإسلامي بيروت ط7- 1792هـ.
- ٤٦- صبح الأعشى في كتابة الإنشا ، القلقشندي أحمد بن علي بن أحمد الفزاري، دار النشر : وزارة الثقافة - دمشق - ١٩٨١ ، تحقيق : عبد القادر زكار.



- ٤٧- صحيح مسلم بشرح النووي ، يحيى بن شرف بن مري النووي ، دار النشر: دار إحياء التراث العربي - بيروت - ١٣٩٢ ، ط٢.
- ٤٨- فتح الباري شرح صحيح البخاري ، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل
   المسقلاني الشافعي ، دار النشر : دار المعرفة بيروت ، تحقيق : محب
   الدين الخطيب.
- ٤٩ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ، علاء الدين علي المتقي بن حسام
   الدين الهندي ، دار النشر : دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٩هـ ١٩٩٨م ، ط١ ، تحقيق : محمود عمر الدمياطي.
- ٥٠- مستن العقيسدة الطحاوية ، أبسو جعضر الطحاوي، دار النشسر : المكتب الإسسلامي بيروت ١٣٩٨هـ ١٩٧٨م ، ط١ ، تحقيق : العلامة: محمد ناصر الدين الألباني.
  - ٥١- مجلة البيان ، العدد ٢٨٠ الصادر بتاريخ ١٤٣١/١٢/٢١هـ.
- ٥٢- مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، أحمد عبد الحليم بن تيمية
   ١لحراني ، دار النشر : مكتبة ابن تيمية ، ط٢ ، تحقيق : عبد الرحمن بن
   محمد بن قاسم العاصمي النجدي.
- ٥٣- معالم القربة ، محمد بن محمد بن أحمد بن أبي زيد بن الأخوة ، القرشي ،
   دار النشر : الهيئة المصرية العامة للكتاب مصر ١٩٧٦ ، ط١ ،
   تحقيق : د.محمد محمود شعبان ، صديق أحمد عيسى المطيعي.
- ٥٤ مقدمة ابن خلدون ، عبد الرحمن بن محمد بن خلدون الحضرمي، دار
   النشر : دار القلم بيروت ١٩٨٤ ، ط٥.
- ٥٥- منهاج السنة النبوية ، أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحرائي أبو العباس
   ٥٥ منهاج السنة النشر : مؤسسة قرطبة ١٤٠٦ ، ط١ ، تحقيق : د. محمد رشاد
   سالم.
- ٥٦ لسان العرب ، محمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري، دار النشر :
   دار صادر بيروت ، ط١.
- ٥٧- نظام الحسبة في الإسلام ، دراسة مقارنة ، عبدالعزيز بن محمد بن مرشد



، دراسة نال بها مقدمها درجة ( الماجستير ) بامتياز من المعهد العالي للقضاء بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في العام الجامعي ١٩٩٣ هـ بإشراف د. عبد العال أحمد عطوة .

- ٥٨- نظام عقوبات انتحال صفة رجل السلطة العامة ، الناشر هيئة الخبراء بمجلس الوزراء ، مطابع الحكومة.
- ٥٩ نظرية الدولة الإسلامية وآدابها في الإسلام ، د. سمير عاليه ، المؤسسة الجامعية للنشر.



·



أهداف الجمعية السعودية للدراسات الدعوية تتمية الفكر العلمي في مجال الدراسات الدعوية ٥٠> تحقيق التواصل العلمي لأعضاء الجمعية. تقديم الاستشارات العلمية في مجال الدراسات الدعوية. ۲۰ تطوير الأداء العلمي والمهني لأعضاء الجمعية. ه> تيسير تبادل الإنتاج العلمي والأفكار العلمية في مجال الدراسات الدعوية بين الهيئات والمؤسسات المهنية داخل المملكة وخارجها .

