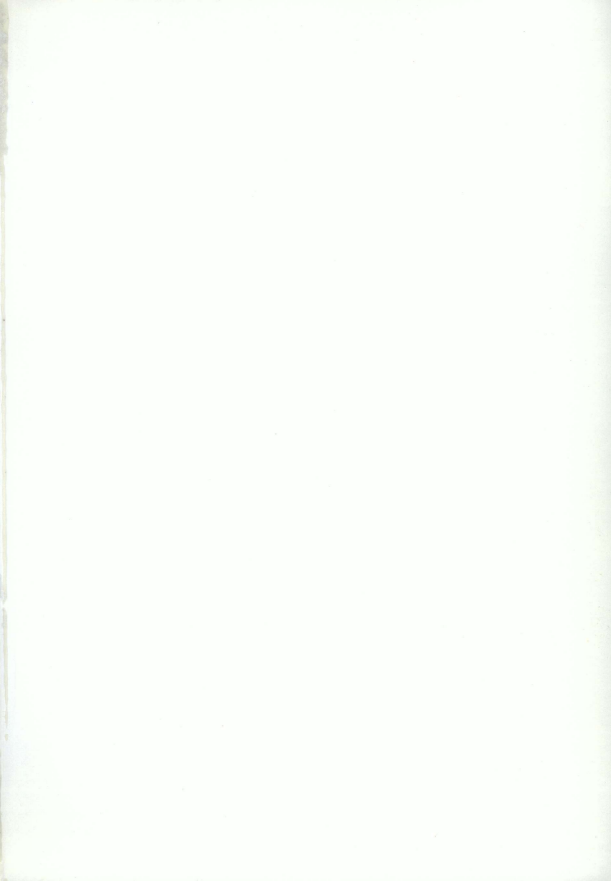


المصلحة العربية السعودية وزارة التعليم جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الجمعية السعودية للدراسات الدعصوية

# المراز ا

# عناوين الأبحاث:

- بـلاغـة الخطاب الدعوى في سورة نوح .
- ـات الامر بالمعروف والنهى عن المنكر في القران الكريم (دراسة وصفية تحليلية). |
  - لمسوؤلية الدعوية تجاه المريض النفسي
  - تعزيز ثقافة الوقف (دراسة دعوية مقارنة).
  - مسؤولية الدعوية للداعو، المراللَّه فور عبادات التحميل
  - فاعدة المشققة جلب التبسيير دراسقد عوية تأصيلية).





المملكة العربية السعودية وزارة التعليم جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية الجمعية السعودية للدراسات الدعوية

# مجلة الدراسات الدعويـة مجلة عليية محكمة

العددالسابع

**Δ1277** 

# المراسلات:

تتم المراسلات باسم رئيس هيئة تحرير المجلة على العناوين التالية:

الملكة العربية السعودية ص ب ٤٨٤٧ - الرياض ١١٤١٢

هاتف وفاكس: ٢٥٨٥١٣٢ -١١ -٠٠٩٦٦

موقع الجمعية الإلكتروني:

http://www.imamu.edu.sa/dawastud/index.htm

المشرف العام د. أحمد بن علي الخليفي رئيس مجلس الإدارة

رئيس التحرير أ. د. حمد بن ناصر العمار

أعضاء هيئة التحرير

i. د. سليمان بـن قاسـم العيـد ( i.د. عبدالرحيم بن محمد المغذوي د. خالـد بـن هـدويب المهيـدب

أمـين المجلــة راشد بن محمد الجاسر ردمد: ۸۲۲ ـ ۱۲۵۸ ـ ۱۲۹ / ۱۲۹۹

الله المحالية



# قواعد النشير

# أولاً: يشترط في البحث الذي ينشر في المجلة ما يلي:

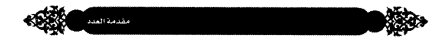
- ١ -أن يكون البحث متخصصاً في الدعوة والحسبة.
  - ٢ -أن يكون متسماً بالأصالة وسلامة الاتجاه.
  - ٣ -أن يكون البحث دقيقاً في التوثيق والتخريج.
    - ٤ -أن تتحقق فيه السلامة اللغوية.
    - ٥ -أن تكتب الآيات بالرسم العثماني.
- ٦ -أن يكون ملتزماً بعلامات الترقيم المتعارف عليها.
- ٧ -أن لا يكون قد سبق نشره أو قدم للنشر لجهة أخرى.
- ٨ -أن لا يكون مستلاً من بحث أو رسالة نال بها الباحث درجة علمية.

# ثانياً: أن تكون الهوامش والمصادر على النحو التالي:

- ١ -توضع هوامش كل صفحة أسفلها على حدة.
- ٢ تثبت المصادر والمراجع في قائمة في آخر البحث مع استيفاء
   معلوماتها، مثال: معالم الدعوة، عبدالوهاب بن لطف الديلمي
   ط١ (جدة، دار المجتمع، ١٤٠٦هـ).
  - ٣ -توضع نماذج من صور المخطوط إن وجد في المكان المناسب.
- ثالثاً: عند ورود أعلام أجنبية في متن البحث تكتب بحروف عربية، وتكتب بين قوسين بحروف لاتينية.

# رابعاً: يشترط عند تقديم البحث ما يلى:

- ان يقدم الباحث طلباً لرئيس تحرير المجلة بنشر بحثه، والتزاماً بعدم نشره إلا بعد موافقة خطية من هيئة تحرير المجلة.
- ٢ يقدم الباحث خمس نسخ من البحث يتضمن ملخصاً
   باللغتين(العربية -والانجليزية) بحدود (٢٥٠) كلمة.



- ٣ أن لا تزيد صفحات البحث عن (٦٠) صفحة مقاس (٦١٩).
- ك أن يكون البحث مكتوباً على برنامج (Word Microsoft)
   متوافق مع الإصدارات الحديثة.
- ٥ أن يترك مسافة قدرها (٤,٥) سم على كل جانب من صفحة
   (٣١٩) وكذلك (٥) سم من أعلى وأسفل الصفحة، لتكون
   الكتابة على مساحة قدرها (٢٠×١٢) سم بما في ذلك رقم
   الصفحة الذي يكون في وسط أسفل الصفحة.
- خامساً: يتم تحكيم البحوث المقدمة للنشرية المجلة من قبل اثنين على الأقل من المتخصصين.
- سادساً: يلتزم الباحث بتقديم البحث الذي يجتاز التحكيم وبعد إجراء التعديلات إن وجدت على قرص حاسوبي، و إرساله بالبريد الإلكتروني.
  - سابعاً: لاتعاد البحوث إلى أصحابها سواء نشرت أم لم تنشر.
- ثامناً: يعطى الباحث نسختين من المجلة وعشر مستلات من بحثه الذي تم نشره.

تبيه: الأبحاث الواردة في المجلة تعبر عن آراء أصحابها.





وبعد:



# المقدمة

الحمد لله الذي شرّف العلم وأهله، والذي أعلى جانب النظر والبحث وجعلها من قيم دينه، والصلاة والسلام على نبي الرحمة المهداة محمد بن عبدالله وعلى آله وصحبه وأتباعه إلى يوم الدين،،،

يسرنا أن نُرحِّب بكم بين يدي هذا العدد السابع من أعداد "مجلة الدراسات الدعوية" والذي يصدر من الجمعية السعودية للدراسات الدعوية في ثوب علمي رصين محكّم.

وقد اشتمل هذا العدد على الأبحاث العلمية الآتية:

- ١. بلاغة الخطاب الدعوى في سورة نوح عليه السلام.
- ٢. آيات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم "دراسة وصفية تحليلية".
  - ٣. المسؤولية الدعوية تجاه المريض النفسي.
  - ٤. تعزيز ثقافة الوقف "دراسة دعوية مقارنة".
  - ٥. المسؤولية الدعوية للداعي إلى الله في عيادات التجميل.
    - 7. قاعدة المشقة تجلب التيسير "دراسة دعوية تأصيلية".



نسأل الله أن تكون هذه الأبحاث العلمية لبنة في البناء العلمي للمجتمع على أساس من العلم والبرّ والتقوى.

وبهذه المناسبة فإنّا نهيب بالعلماء والباحثين والمختصين تناول الموضوعات الرئيسة في مجال الدعوة في أبحاثهم ونشرها عبر هذا المنفذ من خلال بريد الجمعية الإلكتروني bsserah@gmail.com، وتقديم الجديد النافع،، وعلى طريق العلم والبحث والفضل نتواصى ونتواصل...

رئيس هيئة التحرير

أ ١ د ٠ حمد بن ناصر العمار

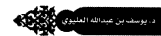


# البحث رقم (١)

# بلاغة الخطاب الدعوي في سورة نوح الطَّيِّكُلْمُ

# إعداد

د. يوسف بن عبدالله العليوي
 قسم البلاغة والنقد ومنهج الأدب الإسلامي
 جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية





### مقدمة

الحمد لله الذي أنزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرًا، والصلاة والسلام على من أرسله الله هاديًا ومبشرًا ونذيرًا، وداعيًا إلى الله بإذنه وسراجًا منيرًا. أما بعد:

فإن من أحسن الأقوال وأشرف الأعمال الدعوة إلى الله على كما قال سبحانه: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قُولًا مِّمَن دَعَا إلى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَيْ الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَ

والخطاب الدعوي يهدف إلى التأثير في المدعوين واستمالة قلوبهم إلى الحق وإقناعهم به، ويستثمر الوسائل والأساليب التي تسهم في تحقيق ذلك، ومن أهمها بلاغة القول والتفنن في نظمه وأساليبه بحسب ما يقتضيه مقام الدعوة والمدعوين.

وكلماكان الداعية مراعيًا للبلاغة في خطابه كان أسدً قولاً، وأكثر تأثيرًا، وأقوى إقناعًا، وأقدر على التواصل، وأقرب للقبول، وأبعد عن عثرات الكلام وسقطاته، ويتحقق له ((إيصال المعنى إلى القلب في أحسن صورة من اللفظ))(١)، ويحصل بذلك ما أراده الله على في الخطاب الدعوي من الحكمة والحسن في قوله سبحانه: ﴿ ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمُوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَادِهُمُ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ [انحل: ١٢٥].

ورسل الله عليهم السلام هم القدوة في منهاج الدعوة وخطابها، وقد قال الله على الرسوله محمد على بعد أن ذكر جملة من الأنبياء: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُدَاهُمُ الْتُنعَامِ: ٩٠]، وإن من صفاتهم ومنهجهم بلاغة القول وفصاحته، ومن ذلك ما ذكره الله على في بيان النعم التي أنعم بها على داود النه الله على فصل الخطاب،

<sup>(</sup>١) النكت في إعجاز القرآن، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن: ٧٥.



كما في قوله تعالى: ﴿وَشَدَدْنَا مُلْكُهُ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ وَفَصْلُ الْخِطَابِ﴾ [ص: ٢٠]، ومما فسر به "فصل الخطاب": بيان الكلام، كما روي عن ابن عباس الخطاب"، قال ابن عطية (٢٤٥هـ): ((إن الله تعالى آتاه أنه كان إذا خاطب في نازلة فصل المعنى، وأوضحه، وبيَّنه، لا يأخذه في ذلك حصر ولا ضعف))(٢).

ومما يبيِّن منهج الأنبياء في فصاحة القول وبلاغته في الدعوة إلى الله قول موسى النسخ حين أمره الله ظل بتبليغ الدعوة إلى فرعون وملأه: ﴿ وَأَخِي هَارُونُ هُوَ أَفْصَحُ مِنِي لِسَانًا فَأَرْسِلْهُ مَعِيَ رِدْءًا يُصَدِّقُنِي ﴾ [القصص: ٣٤]، وموسى النسخ كما يظهر من الآية لم يعدم فصاحة القول وإبانة الدعوة، ولكنه يطلب الأفصح والردء الذي يصدق، كما قال في موضع آخر: ﴿ وَاحْلُلُ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِي ﴿ يَفْقَهُوا قَوْلِي ﴿ وَاجْعَلْ لِي وَزِيرًا مِنْ الْمَالِي ﴾ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴾ [طه: ٢٧ -٣٣]، مِنْ أَهْلِي ﴾ هَارُونَ أَخِي ﴾ اشدُدْ بِهِ أَزْرِي ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي ﴾ [طه: ٢٧ -٣٣]، لأنه يدرك أن من يقدم عليهم يتطلبون بيانًا عاليًا وحجة غالبة، ومعينًا على القيام بأعباء النبوة والرسالة إلى ذاك الملك المتكبر الجبار العنيد (٣).

وأمرنا الله عَلَىٰ أَن نتأسى بإبراهيم النَّهِ ومن معه في براءته من قومه، فقال الله عَلَىٰ: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَبَمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَعْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحْدَهُ الْآية [المتحنة: ٤].

والتأسي هنا ليس في مجرد فعل التبرؤ، وإلا حاء نظم الآية على حكاية الفعل، كأن يقال: إذ تبرؤوا من قومهم ومما يعبدون من دون الله وكفروا بهم...، ولكن الآية حاءت بحكاية القول المنبئ عن الفعل، مما يدل على أن التأسى بالقول مقصود، قال

<sup>(</sup>١) ينظر في قول ابن عباس وغيره: معالم التنزيل: ٧٧/٧، وزاد المسير: ١١١/٧-١١٢، والجامع لأحكام القرآن: ١٤٩/١٨.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز: ١٨/١٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير القرآن العظيم: ٢٣٦/٦.



ابن عاشور (١٣٩٣هـ): ((والمراد بقولهم هذا لقومهم أنهم قالوه مقال الصادق في قوله، فالائتساء بهم في ذلك القول، والعمل بما يترجم عليه القول مما في النفوس))(١). كما أن التأسي بالقول لا يحصل تمامه حتى يكون بالمسلك البليغ الذي سلكوه، مما ينبئ عن قوة إيمانهم بالله وتمسكهم بدينه، وشدة تبرؤهم من الكفر وأهله، ولو لم يكن هذا مقصودًا لجاء نظم القول بغير هذه الصورة، وربما يكفي أن يقولوا: تبرأنا منكم ومن معبوداتكم وكفرنا بطريقتكم وسنعاديكم ونبغضكم إلى أن توحدوا الله. ولكن فرق عظيم بين هذا القول وذاك القول.

وقد عرض القرآن الكريم تجارب الأنبياء في دعوتهم وخطابهم لأقوامهم؛ للاقتداء بحم والتسلية بقصصهم ونجاتهم ومآل أقوامهم.

ومن هؤلاء الأنبياء الكرام نوح القيض، الذي أُفردت سورة كاملة باسمه، عرضت قصته بصورة موجزة في دعوة قومه وخطابه إياهم، والقصة نفسها خطاب للنبي ولقومه، فاشتملت السورة على نوعين من الخطاب: الأول: خطاب نوح القيض لقومه، وهو خطاب مباشر صريح، كما سردته السورة. والثاني: خطاب القصة للنبي محمد وقومه، وهو خطاب تعريضي غير مباشر، مقصود من سرد القصة.

وسيتناول هذا البحث كلا النوعين من الخطاب في هذه السورة باعتبارها أغوذجًا من نماذج الخطاب الدعوي في القرآن الكريم.

ويتناول الخطابين وأساليبهما بمنهجية بلاغية تحليلية، تحيب على سؤال البحث: ما الخصائص البلاغية لنظم الخطاب الدعوي من خلال سورة نوح؟

ولن يكون من مقصود البحث تتبع نظم السورة لفظة لفظة وجملة جملة وأسلوبًا أسلوبًا، إلا ما يكشف عن الخصائص البلاغية والظواهر الأسلوبية للخطاب الدعوي في السورة.

<sup>(</sup>١) تفسير التحرير والتنوير: ١٤٥/٢٨.



وللوصول إلى هذه الخصائص البلاغية تناول البحث نوعي الخطاب بالتحليل، ثم خلص بعد ذلك إلى بيان تلك الخصائص، ولذا بُني البحث على ثلاثة مباحث: الأول: الخطاب الدعوي لنوح الكيلا مع قومه. والثاني: الخطاب الدعوي بالقصة. والثالث: خصائص النظم في الخطاب الدعوي. ومهدت قبلها بتمهيد تناول سياق السورة، ثم ختمتها بخاتمة تبين نتائج البحث.

# وسميته "بلاغة الخطاب الدعوي في سورة نوح".

وإني لأرجو أن يكون هذا البحث وأمثاله دافعًا لمن يتصدر لدعوة الناس إلى الله على منابر الجمعة والإعلام وغيرها أن يتناولوا من البلاغة ما يسهم في رقى خطابهم؛ ليكون أكثر قبولاً وأعمق تأثيرًا.

أسأل الله ﷺ أن يكتب لي فيه التوفيق والسداد، وأن يتقبله مني بقبول حسن، والحمد لله رب العالمين.



### تهيد

# الأول: سياق السورة:

من المقرر عند البلاغيين أن سياق النص مؤثر في تحليله وإدراك خصائص نظمه، سواء كان سياقًا مقاليًا داخليًا، أم سياقًا مقاميًّا خارجيًّا؛ فإن البلاغة قائمة على مراعاة السياق تحقيقًا للأصل البلاغي: لكل مقام مقال، وما البلاغة إلا: مطابقة الكلام الفصيح لمقتضى الحال(١).

ولكي نكشف عن بلاغة النظم القرآني للخطاب الدعوي في السورة لا بد أن نتبين السياق الذي وردت فيه، وسنتناوله من جانبين: سياق النظم، وسياق النزول.

# أ- سياق النظم:

جاءت السورة في النظم بعد سورة "المعارج"، وهي سورة مكية، بيّنت في مطلعها إعراض كفار مكة عن دعوة الحق واستهزاءهم بها، حتى سألوا العذاب واستعجلوه تمكمًا وتعجيزًا: ﴿ سَأَلَ سَائِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِع ﴾ [المعارج:١].

ولما كان إعراض الكفار وتمكمهم مما يؤذي النبي ، ويصيبه بالهم والحزن، ويفت في صبره، أمر بالصبر الجميل: ﴿فَاصْبِرْ صَبْرًا جَمِيلاً ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا ﴿ وَيَفَتَ فِي صبره، أمر بالصبر الذي لا يشوبه جزع ولا شكوى إلا إلى الله تعالى، كما ورد عن مجاهد (ت٤٠١هـ) والحسن البصري (ت١١هـ)(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: مفتاح العلوم: ١٦٨ و ٤١٥ و ٤٣٢، والإيضاح مع شروح التلخيص: ١٢٢/١، ومعجم المصطلحات البلاغية: ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير ابن أبي حاتم، وجامع البيان للطبري، ومعاني القرآن للفراء: عند تفسير سورة يوسف: ١٨. وروي في حديث مرفوع لا يصح عن حِبَّان بن أبي جبلة أن رسول الله ﷺ سئل عن قوله: ﴿فَصَبْرٌ جَمِيلُ﴾ [يوسف: ١٨] فقال: ((صَبُرٌ لا شَكُوى فِيه)). أخرجه ابن أبي حاتم والطبري في تفسيريهما، وقال ابن كثير في تفسيريهما، وقال ابن كثير في تفسيريهما، وقال ابن كثير



ثم بينت السورة ذلك اليوم الذي يسألون عذابه، وما فيه من الأهوال والأحوال، وما أعده الله للمجرمين المكذبين من شديد العذاب: ﴿يَوْمَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ عَلَى وَمَا أَعَدُهُ الْجُبَالُ كَالْعِهْنَ ﴾ الآيات [١-١].

وبيّنت أنه لا نجاة من ذلك العذاب إلا للمؤمنين المصدقين: ﴿ إِلاَّ الْمُصَلِّينَ ۞ الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ الآيات [٢٠-٣٠].

ثم حاءت خاتمتها إنذارًا ووعيدًا للمكذبين: ﴿ فَمَالِ الَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ 
 عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ عِزِينَ ﴾ أَيَطْمَعُ كُلُّ امْرِيٍّ مِنْهُمْ أَنْ يُدْخَلَ حَنَّةَ 
 نَعِيمٍ ﴾ الآيات إلى قوله: ﴿ فَ ذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّى يُلاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي 
يُوعَدُونَ ... ﴾ الآيات [٣٦-٤٤].

ثم حاءت بعدها "سورة نوح" لتكون نموذجًا واقعيًّا لما جاء في سورة "المعارج" من أمر النبي على بالصبر والثبات على الدعوة، والإنذار والوعيد لكفار مكة، فعرضت للنبي على صورة من صور الصبر الجميل والثبات الطويل عند نوح الله وعرضت للكفار صورة واقعية لسنة الله على في حلول الوعيد بمن كذّب، وأُنذر فأعرض: ﴿بُمَّا خَطِيئًا تِهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْصَارًا ﴾ [نوح: ٢٥].

فوقعت "سورة نوح" موقع الاستدلال والاستظهار لما في "سورة المعارج"(١).

ولعل اختيار قوم نوح النبي الله على المشابحة قوم النبي الله على عبادة الأوثان، وسؤال العذاب، كما قال الله على عنهم: ﴿قَالُوا يَا نُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا فَأَكْثَرْتَ جِدَالَنَا فَأْتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ [هود: ٣٢]، وهم مع ذلك أظلم منهم وأطغى، وأشد قوة وأكثر جمعًا، فما أغنت عنهم آلهتهم ولا قوقم من شيء لما جاء أمر الله، قال البقاعي (ت٥٨٨هـ): ((لما محتمت "سَأَلَ" بالإنذار للكفار -وكانوا عباد أوثان بعذاب الدنيا والآخرة، أتبعها أعظم عذاب كان في الدنيا على تكذيب الرسل بقصة

<sup>(</sup>١) ينظر: البرهان في تناسب سور القرآن: ١٩٥، ونظم الدرر: ٢٢/٢٠ ٤٣٣- ٤٢٣، وتناسق الدرر في تناسب السور: ١٢٩، وروح المعاني: ٦٧/٢٩.



نوح الكليلا، وكان قومه عباد أوثان، وكانوا يستهزئون به، وكانوا أشد تمردًا من قريش وأجلف وأقوى وأكثر، فلم ينفعهم شيء من ذلك عند نزول البلاء وبروك النقمة عليهم وإتيان العذاب إليهم))(١).

# ب- سياق النزول:

التعرف على سياق النزول مما يكشف عن المقام الذي اقتضى أن تكون السورة بالنظم الذي جاءت عليه. وكثير من المدونات التي تناولت نزول السورة تذكر أمرين يتصلان بمقام السورة:

الأول: أن السورة مكية بالاتفاق (٢)، وهي بذلك تحمل شيئًا من خصائص الخطاب المكي في القرآن الكريم (٣).

# الثاني: أن السورة نزلت بعد سورة النحل، وقبلهما الكهف(4).

وليس فيما وقفت عليه من أقوال المفسرين ما يحدد زمن نزول السورة، ولكن الطاهر من سياق السور التي ذُكر أنها نزلت قبلها أن السورة جاءت في حال اشتد فيها عناد المشركين وتكذيبهم ومكرهم واستهزاؤهم بالنبي على وجاء به، حتى وجد في نفسه ما وجد من الضيق والحزن، وقد قال الله على لنبيه الله في أول سورة الكهف:

<sup>(</sup>١) نظم الدرر: ٣٢٢/٢٠، وينظر: البحر المحيط: ٣٣٢/٨، والتحرير والتنوير: ١٨٧/٢٩.

 <sup>(</sup>۲) ينظر: تنزيل القرآن لابن زنجلة: مجلة معهد الشاطبي، عدد (۲): ۲۶۳، والمحرر الوجيز: ۳۷۲/۰، وروح المتحرير والتنوير: ۱۸۶/۲۹.

<sup>(</sup>٣) مما ذكر من الخصائص الموضوعية والأسلوبية الغالبة على السور المكية: الاهتمام بتقرير توحيد الله على وأصول العقيدة، وذكر قصص الأنبياء والأمم السابقة، وتسلية النبي على وتثبيته، وإنذار المشركين ومحادلتهم، وآيات السحدة، وقصر الآيات، وكثرة أساليب التأكيد والتقرير كالقسم والتكرار وضرب الأمثال، والنداء بايا أيها الناس، يا بني آدم"، والافتتاح بالحمد لله، والافتتاح بالحروف المقطعة، وذكر ألفاظ لم ترد إلا فيها مثل الفاظ: كلاّ، الوصف، الحرص، الجنون، الزحر، الرحر، التضرع، الصور، الصيحة، الوزر والأوزار، سواء وردت بلفظها أم بالاشتقاقات المتعلقة بما. ينظر: البرهان في علوم القرآن: ١٨٨/١، والمكي والمدني في القرآن الكريم: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: بصائر ذوي التمييز: ٩٩/١، وتفاسير القرآن حسب ترتيب النزول: ٩١٤٩.



﴿ فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ عَلَى آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا هِلَذَا الْحَدِيثِ أَسَفًا ﴾ [الكهف:٦]، وقال في آخر سورة النحل: ﴿وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَّ بِاللَّهِ وَلا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُ في ضَيْق مِمَّا يَمْكُرُونَ ﴾ [النحل:١٢٧].

وقد اقتضت هذه الحال تثبيت قلب النبي ﷺ وتسليته، ومن ذلك إنذار المشركين ووعيدهم، فتتابعت هذه السور وغيرها في تسلية النبي ﷺ وإنذار المكذبين، وقد استُفتحت سورة الكهف بالإنذار: ﴿ الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوَجًا ۞ قَيِّمًا لِيُنْذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِنْ لَدُنْهُ وَيُبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُهِ نَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا ۞ مَاكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ۞ وَيُنْذِرَ الَّذِينَ قَالُوا اتَّخَذَ اللهُ وَلَدًا مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلا لِآبَائِهِمْ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُمُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلاً كَذِبًا ﴾ [الكهف: ١-٥].

وبه استُفتحت أيضًا سورة النحل: ﴿أَتَى أَمْرُ اللهِ فَلا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ يُنَزِّلُ الْمَلائِكَةَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنْذِرُوا أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاتَّقُونِ ﴾ [النحل: ١-٢].

وفي كلا السورتين أَمْرُ النبي ﷺ بالصبر، وتسليتُه في مواجهة قومه ودعوتهم.

ثم جاءت في هذا السياق "سورة نوح" لتشعر بمزيد من التثبيت والتسلية للنبي ﷺ والذين آمنوا معه، وبمزيد من الإنذار والوعيد لمن كذبوا وأعرضوا عنه، في سيرة واقعية عن نوح التَلْيُكُلِّ.

ومن خلال ما سبق يتضح أن المخاطب بالسورة اثنان:

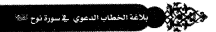
١- النبي على تسليةً له ولمن معه من المؤمنين.

٢- المشركون تأكيدًا لهم تحقق الإنذار والوعيد.

وقلد حلوت السلورة بما تضمنته من قصة نلوح الطِّين مع قومه أنواعًا من المخاطبات:

١- خطاب الله عَلَيْهُ لنوح الطَّيْعُ في الآية الأولى.

- ٢- خطاب نوح الليخ لقومه في الآيات (٢-٤، ١٠-٢).
- ٣- خطاب نوح اللَّيْجُ لله ﷺ في الآيات (٥-٢٤، ٢٦-٢٨).
- والبحث يتناول الخطاب الدعوي في السورة، من خلال نوعين من الخطاب:
  - ١- خطاب نوح الكيلا لقومه، وهو خطاب مباشر صريح، كما سردته السورة.
- ٢- خطاب القصة للنبي محمد ﷺ وقومه، وهو خطاب تعريضي غير مباشر، مقصود
   من سرد القصة.



# المبحث الأول الخطاب الدعوي لنوح الطَيْطُ مع قومه

جاء خطاب نوح الطَّيْلاً لقومه في أربع عشرة آية (٢-٤، ١٠٠٠) تضمنت ما يأتي من المعاني والأساليب البلاغية التي نظمتها:

أولاً: الإخبار بمهمته وحقيقة دعوته لقومه وغمراتها لهم إن حققوها، وبها بدأ الخطاب: ﴿ يَا قَوْمِ إِنِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ، يَغْفِرْ لَحُلُمُ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لا يُؤَخَّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾.

وجاء مضمون هذا الخبر مؤكدًا بإنّ، مع النداء بلفظ القوم المضاف إلى ضمير المتكلم، والتقييد بالجار والمحرور "لكم" أي: لأجلكم، مما يفيد الاهتمام بهم، وتقديم المحرور يشعر بمزيد من الاهتمام، قال ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ): ((جمع في صدر دعوته خمسة مؤكدات، وهي: النداءُ، وجعلُ المنادَى لفظ "يا قوم" المضاف إلى ضميره، وافتتاحُ كلامه بحرف التأكيد، واحتلابُ لام التعليل، وتقديمُ مجرورها))(١).

وأكَّد الخبر لأن المتوقع من المخاطبين الشك والإنكار.

وقد جاء ذكر هذه المهمة مصرحًا بما أيضًا في بدء الخطاب من قصة نوح الليلا في سورة هود: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ إِنِيّ لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ (٢٥) أَنْ لا تَعْبُدُوا إِلاَّ اللهَ إِنِيّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيمٍ ﴾ [هود:٢٥-٢٦]، وذِكرُ حوفه عليهم من العذاب تعليل للنذارة وبيان للداعي إليها.

وكذلك في سورة الأعراف بدء خطابه بحقيقة الدعوة، وإن كان صرح بمهمة الرسالة والتبليغ والإنذار بعد حوار: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ٢٩/١٨٨.



الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ عَيْرُهُ إِنِي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (٥٩) قَالَ الْمَلاُ مِنْ قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ (٦٠) قَالَ يَا قَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلالَةٌ وَلَكِنِي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ قَوْمِهِ إِنَّا لَنَرَاكَ فِي ضَلالَةٍ وَلَكِنِي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ (٦٢) الْعَالَمِينَ (٦١) أُبَلِغُكُمْ رِسَالاتِ رَبِي وَأَنْصَحُ لَكُمْ وَأَعْلَمُ مِنَ اللهِ مَا لا تَعْلَمُونَ (٦٢) أُوعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْرٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنْكُمْ لِيُنْ ذِرَكُمْ وَلِتَتَقُوا وَلَعَلَّكُمْ تُومَحُونَ ﴾ [الأعراف:٥٠-٣].

والإنذار دعوة يصحبها تخويف وتحذير، قال الراغب الأصفهاني (٣٦٠هه): ((الإنذار: إخبار فيه تخويف، كما أن التبشير إخبار فيه سرور))(١)، وهو غالب مع المكافرين والظالمين، كما أن التبشير غالب مع المؤمنين، قال تعالى: ﴿ الْحُمْدُ لِلّهِ الَّذِي الْكَافرين والظالمين، كما أن التبشير غالب مع المؤمنين، قال تعالى: ﴿ الْحُمْدُ لِلّهِ الَّذِي اَنْنَ لَمُنْ اللّهُ عَوْجًا ﴿ قَيِّمًا لِيُنْذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِنْ لَدُنْهُ وَيُبُشِرَ الْمُؤْمِنِينَ اللّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَمُمْ أَجْرًا حَسَنًا ﴿ مَاكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴿ وَيُبُشِرَ اللّهُ وَلَدًا ﴾ [الكهف:١٠]، وقال سبحانه: ﴿ وَهَذَا كِتَابُ مُصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبيًّا لِيُنْذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الاحقاف:١٢].

ونوح اللَّيْنِ ذكر في تفسيره للنذارة ما هو بشارة: ﴿إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ۞ أَنِ اعْبُدُوا الله وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ۞ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن: ٤٨٧ مادة (نذر).

أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لا يُؤخَّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ فقوله: ﴿ أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ تفسير لقوله: ﴿ إِنِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ ، قال ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ): ((و"أَنْ" في "أَن اعبدوا" تفسيرية؛ لأن وصف "ننذير" فيه معنى القول دون حروفه)) (١٠). وقوله: ﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ ﴾ الآية، بشارة لهم إن حققوا ما أمرهم

لكن وصف نوح الله مهمته في هذه السورة بـ"النذارة" مع أنه يجمع بينها والبشارة؛ لأن الأمر له من الله على في بدء السورة جاء بالإنذار: ﴿ أَنْ أَنْدِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾، فكان الوصف بالنذارة استجابة للأمر بها.

ولم غُلِّب الأمر بالنذارة ؟

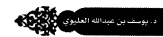
لأن من مقاصد سياق السورة -كما سبق- إنذار كفار مكة لمّا كذبوا وأعرضوا وتعنتوا، تسليةً للنبي ريح فكان التركيز على الإنذار.

وهذا هو الأصل في قصص الأنبياء التي تساق لتذكير قوم النبي محمد ﷺ بمصير المكذبين من قبلهم، أنهم يُنذرون بمثله.

وبشرهم نوح الله بشمرات الإيمان إن هم أطاعوه فقال: ﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ فَنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لا يُؤَخِّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ، وهي ثمرات يرغبون فيها تجمع بين حيري الدنيا والآخرة، فالمغفرة ينحون بها من عذاب الدنيا والآخرة، وتأخير الأجل طول بقاء وتمتع في الدنيا، وعُبَر عنهما بالفعل المضارع الذي يدل على تجدد الثمرات ودوامها لهم، وفي ذلك مزيد ترغيب في الإيمان.

لكن نوحًا اللي يشعر بأنهم معرضون بعيدون عن الاستجابة لما فيهم من الجهل والإصرار عليه، فيتمنى أن يعلموا: ﴿لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾، والتمني رغبة في حصول

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ٢٩/١٨٨.



المطلوب، ويغلب أن يكون بعيدًا أو مستحيلاً، وحينما يكون التمني بالو" فإن المتمنى يكون في صورة الممتنع؛ لما تفيده الو" من الامتناع (١)، كما قال الله عللا عن يوم القيامة: ﴿ يَوْمَ بَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَدِّرُكُمُ اللهَ نَفْسَهُ وَاللهَ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ ﴾ [آل عمران: ٣]، وقال: ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَا عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللهِ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ (٥٥) أَوْ تَقُولَ لَوْ أَنَّ اللهَ هَدَائِي لَكُنْتُ مِنَ الْمُتَّقِينَ (٥٧) أَوْ تَقُولَ حِينَ السَّاخِرِينَ لَكُنْ إالزم: ٥٦).

ثانيًا: الترغيب في استغفار الله وبيان آثاره، وجماء في الآيات (١٠-١٠): ﴿ وَمُلْدِدُكُمْ وَفَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ۞ وَمُمْدِدُكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ وَبُنِينَ وَيَجْعَلُ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾.

والأمر بالاستغفار هو دعوته لقومه المذكورة قبل هذه الآية: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّ دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَمُمْ ﴾ ﴿ثُمُّ إِنِّ دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَمُمْ ﴾ ﴿ثُمُّ إِنِّ دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا ﴾ فهذا الأمر بالاستغفار هو من القول الذي قاله لهم ليلاً ونحاراً وجهاراً وإسراراً (٢).

ودعوة الرسل هي دعوة إلى الإيمان بالله وتوحيده واحتناب الإشراك به، وعُبر هنا عنها بالاستغفار؛ لأن المقام مقام إنذار لقوم معرضين مستكبرين؛ ففيه إشارة لهم وتذكير بعظم المنكر الذي اقترفوه وشدة عاقبته، مما يستوجب الاستغفار، وحقيقته بالنسبة للمخاطبين هو تحقيق الإيمان الذي به تتحقق مغفرة الذنوب؛ فإن الإيمان يجب ما قبله، ولذا قال في مفتتح السورة: ﴿أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ يَغْفِرُ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ ﴿ وقال بعدُ: ﴿ وَإِنِي كُلّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَمُ مُ ﴿ وإنما دعوته لهم ليؤمنوا، لكن الإيمان سبب للمغفرة، ومما يدل على هذا دعاؤه في خاتمة السورة:

<sup>(</sup>١) ينظر: شروح التلخيص: ٢٤١/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير التحرير والتنوير: ١٩٧/٢٩.



﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيُّ وَلِمَنْ دَحَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُ وْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَارًا ﴾ فحعل المغفرة لمن كان حاله الإيمان. وإنما عبر بالمسبب عن السبب، على سبيل الجاز المرسل؛ ترغيبًا في حصول السبب، وبيانًا لقبح إعراضهم عن عظيم الجزاء(١).

والعلاقة بين الإيمان والمغفرة جاء في قول سحرة فرعون حينما هددهم بعد إيمانهم: ﴿إِنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السِّحْرِ وَاللَّهُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ [طه:٧٣]، ونفى الله عَلَى المغفرة عن الكافرين إذا لم يؤمنوا: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَظَلَمُوا لَمْ يَكُن اللهَ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴾ [النساء:١٦٨].

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف: ٣٧٤/٦، والمحرر الوجيز: ٣٧٣/٥، والبحر المحيط: ٣٣٢/٨، والدر المصون: ١٦٨/١٠ والتحرير والتنوير: ١٩٦/٢٩.



وجاء الترغيب في الاستغفار في خطاب نوح اللي لقومه في ثلاث جمل، تحملها أساليب بلاغية تتآزر لتبلغ بالترغيب غايته، وهو في الوقت نفسه خطاب لقوم النبي محمد ﷺ:

الجملة الأولى جملة إنشائية طلبية فيها طلب الاستغفار: ﴿اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ﴾، ومن الأساليب البلاغية التي تبرز الترغيب فيها:

مجيء الطلب بصيغة الأمر، وهي تفيد الجزم بحصول المطلوب وشدة الرغبة فيه.

ومن ذلك: تخير لفظ الربوبية في وصف الله على وإضافته إليهم: ربكم؛ وفي هذا تذكير لهم بنعمته عليهم، مما يستوجب استغفاره والإيمان به.

الجملة الثانية جملة حبرية تتضمن وصف الله الذي يُطلب منه المغفرة: ﴿إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾، وفيها من الأساليب البلاغية التي تبرز الترغيب:

تصدير الخبر بـ"إنّ"، التي تفيد التأكيد، والترغيب يقتضي التأكيد. كما أن من مقتضيات التأكيد في هذه الجملة وقوعها كالجواب عن سؤال ناشئ من جملة الطلب عن علة استغفار الرب على ولذا جاء الخبر مؤكدًا من النوع الطلبي، الذي يكون فيه المخاطب ممن يتساءل عن الحكم الذي تضمنته الجملة أو يتردد فيه.

ومن ذلك: بحيء "كان" بصيغة الفعل الماضي، وإن كانت تدل في الأصل على حصول الوصف في الزمن الماضي مع الانقطاع كما هو رأي الأكثر، أو من غير نظر إلى انقطاع أو عدمه عند آخرين، إلا أنحا تستعمل كثيرًا لإفادة الدوام والاستمرار، وملازمة الصفة للموصوف، مفيدة معنى: لم يزل(١)، وعليه بحيء "كان" مع صفات الله على لا تنفيد ملازمتها له منذ الأزل، كهذه الآية وغيرها، قال السيوطي

<sup>(</sup>١) ينظر: همع الهوامع: ٣٨٠/١، والأفعال في القرآن الكريم: ٤٣/١، ودراسات لأسلوب القرآن الكريم: ٣٣٢/٨، ودراسات لأسلوب القرآن الكريم: ٣٣٣/٨.



(ت ٩١١هـ): ((ومن الدلالة على الدوام: الواردة في صفات الله تعالى، نحو: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ [النساء:١٣٤]، أي: لم يزل متصفًا بذلك))(١).

وعلى ما سبق من قول في "كان" يكون اجتمع فيها إفادتها لتحقق المغفرة لمن استغفر، ودوام اتصاف الله ﷺ بها.

ومن الأساليب: تخير صيغة المبالغة في وصف الله على بالمغفرة: غفّار؛ وهي معدول بما عن الوصف باسم الفاعل، الذي يدل على المعنى وصاحبه مجردًا من الدلالة على القلة أو الكثرة والضعف أو القوة، فإذا جاءت صيغة المبالغة دلت على المعنى وصاحبه، وقوة المعنى وكثرته.

# والتعبير بصيغة المبالغة "غفَّار" يفيد الترغيب من وجوه عدة:

منها: تأكيد المغفرة وتقريرها في النفوس؛ لأن صيغة المبالغة قائمة مقام تكرير اسم الفاعل "غافر، غافر، غافر..." والتكرير يفيد التوكيد والتقرير.

ومنها: محبة الله على للمغفرة والاستغفار؛ لكثرة حصولها منه سبحانه، وكثرة المغفور لهم، والله على يقول: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِّنَا ثُمُّ اهْتَدَى ﴾ المغفور لهم، والله على يقول: ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارٌ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِّنَا ثُمُّ اهْتَدَى ﴾ [طه: ٨٦]، وقال النبي على: «لله أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ مِنْ رَجُلٍ نَزَلَ مَنْزِلاً وَبِهِ مَهْلَكَة، وَمَعَهُ رَاحِلتُهُ، عَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ، فَوَضَعَ رَأْسَهُ فَنَامَ نَوْمَةً، فَاسْتَيْقَظَ وَقَدْ ذَهَبَتْ رَاحِلتُهُ، حَتَى إِذَا اشْتَدَّ عَلَيْهِ الْحُرُّ وَالْعَطَشُ أَوْ مَا شَاءَ الله، قال: أَرْجِعُ إِلَى مَكَانِي، فَرَحَعَ فَنَامَ نَوْمَةً، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ فَإِذَا رَاحِلَتُهُ عِنْدَهُ » (٢).

# وفي ذلك تعظيم لرجاء مغفرة الله ﷺ في نفوسهم.

ومن الأساليب: بحيء الجملة مفصولة عما قبلها؛ لاحتلاف الجملتين حبرًا وإنشاءً، ولأنحا في مقام التعليل للطلب، وجملة التعليل تتصل بالجملة المعللة، وكأنحا حواب عن سؤال متضمن في جملة الطلب عن علة استغفار الرب عَلاً. وهذا من

<sup>(</sup>١) همع الهوامع: ٣٨٠/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه برقم (٦٣٠٨).





النوع الذي يسميه البلاغيون: شبه كمال الاتصال؛ إذا كانت الجملة الأولى متضمنة ما يثير التساؤل فتكون الثانية جوابًا عنه؛ ولذا صدرت بإنّ كما ذكر آنفًا(١).

والذي يظهر أن هذه الجملة الخبرية ﴿إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ في مقام الجملة الأولى من حواب الطلب، أي: استغفروا ربكم يغفر لكم، لكن عُدل عن هذا الجواب إلى الجواب بالتركيب المذكور؛ ليتضمن حواب الطلب مع تضمنه الأساليب المذكورة التي تفيد قوة الترغيب في الاستغفار.

الجملة الثالثة مع ما عطف عليها فيها جواب الطلب: ﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ﴾ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾، ومما فيها يرغِّب في الاستغفار:

بحيء حواب الطلب بأمور محبوبة مرغوبة، تتشوف لها النفوس وتتعلق بها القلوب، من الغيث المدرار والأموال والبنين والجنات والأنهار. ثم إنهم كانوا أهل زراعة فاقحطوا - كما ذكره بعض المفسرين (٢) - فيقع هذا الجزاء منهم موقعًا عظيمًا، فهم أحوج ما يكونون إلى هذه الأمور ليستعينوا بما على القيام بشؤون فلاحتهم وحياتهم، ويكون بما قوام عيشهم واكتسابهم، فكان التعبير بمذا الجزاء من مقتضى حالهم وحال النفس البشرية عامة، وروي عن قتادة (١١٨هـ) أنه قال: ((كانوا أهل حب للدنيا وتعظيم لأمرها فاستدعاهم إلى الآخرة من الطريق التي يحبونها))(٢).

ولم يكتف الجزاء بالغيث وحده الذي عادةً ما يكون به حياة الزرع وإدرار الضرع، فتزداد به الأنعام والأموال والأولاد، بل بُيِّن حاله بأنه مدرار؛ دلالة على كثرته وتتابعه، وأُعقب بالإمداد بالأموال والبنين والجنات والأنهار؛ لأن من الأمطار ما

<sup>(</sup>١) ينظر: شروح التلخيص: ٣/٣٥.

<sup>(</sup>٢) ينظر: معالم التنزيل: ٢٣٠/٨، والجامع لأحكام القرآن: ٣٠٢/١٨، والتحرير والتنوير: ١٨٣/٢٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوحيز: ٥/٣٧٤، والجامع لأحكام القرآن: ٣٠٢/١٨، والبحر المحيط: ٣٣٣/٨.





يغيض في الأرض ولا ينبت به الزرع فلا يكون به قوام الحياة، فبيّن الله عَلَيْ أن الغيث المدرار غيث يحصل به النفع العظيم لهم.

ولم يقف الجزاء عند مثل هذا النفع العظيم بل زادهم الله الكريم جزاء بإجراء الأنحار التي يكون بما دوام السقي لأنعامهم وجناتهم، فيدوم لهم النفع والخير بما ينزله الله من السماء وما يجريه في الأرض.

والتعبير عن جزاء الإيمان والاستغفار بطيب الحياة ورغد العيش يتكرر في القرآن، ومن ذلك قول ومن ذلك ما ذكر آنفًا من آيات في أمر الأنبياء لأقوامهم بالاستغفار، ومن ذلك قول الله عَلا: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَّقَوْا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦]، وقوله: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلْنُحْيِينَةُ حَيَاةً طَيِبَةً وَلَنَحْزِيَنَّهُمْ أَحْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: ٩٧]، وقوله: ﴿ وَاللَّهُمْ أَحْرَهُمْ مِأَةً غَدَقًا ﴾ [الجن: ١٦] (١).

وعُبر عن هذه الأمور المحبوبة المرغوبة بالأفعال المضارعة: يرسل، ويمدد، ويجعل؟ لما يفيده المضارع من تجدد حصول الفعل وتكرره واستمرار تجدده (٢)، كما يفيد أيضًا استحضار صورة الفعل في مشاهدة السامع، كأنه يواقعه وينظر إليه (٣)، واستحضار الصورة في هذا السياق يزيد النفس تشويقًا وترغيبًا.

# ومن ذلك: تخير الألفاظ التي تزيد في ترغيبهم إلى الاستغفار، ومنها:

التعبير بالسماء، والمقصود بها في الآية: السحاب، أو المطر؛ تسمية للشيء باسم مكانه ومصدره، من باب الجاز المرسل. والعرب تعبر بالسماء عن السحاب، وعن المطر؛ لأنه منها يكون، قال في لسان العرب: ((وسمي المطر سماءً لأنه ينزل من

<sup>(</sup>١) ينظر: الكشاف: ٦/٥١٦، والبحر المحيط: ٣٣٣/٨، والتحرير والتنوير: ١٩٩/٢٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شروح التلخيص: ٧٨/٢-٩٠، والتبيان في البيان: ١٧٦/١، والطراز: ٥٢٨، ومواهب الفتاح، ضمن شروح التلخيص: ٣١/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: شروح التلخيص: ٨٨/٢، والتبيان في البيان: ١٧٦/١، والطراز: ٢٦٧.



السماء))(١)، وقال: ((يُسمى العشب أيضًا سماءً؛ لأَنه يكون عن السماء الذي هو المطر))(١). المطر، كما سَمَّوا النبات نَدى؛ لأنه يكون عن النَّدى الذي هو المطر))(١).

والذي يظهر أن استعمال العرب للسماء عن الغيث يكون في مقام الخير والنفع، وجاءت الآية بمثل ذلك.

والذي غلب في القرآن: التعبير بإنزال الماء من السماء، وأما التعبير بإرسال السماء مدرارًا فما حاء إلا في آيتين في مقام الدعوة إلى الاستغفار مع نوح ومع هود عليهما السلام، ولعل في هذا التعبير دلالة على كثرة ما ينزل عليهم من الغيث، وكأن السماء نفسها ترسل عليهم بغيثها، وزاد هذه الدلالة تأكيدًا صيغة المبالغة في لفظة الحال: مِدرار؛ دلالة على كثرة الغيث.

ولعل التعبير بمادة "رس ل" المقترنة بالإدرار في هذا المقام؛ لأن هذه المادة عند العرب تحمل في دلالاتها معاني الخصب والرحاء والكثرة والإدرار؛ فهم يعبرون بالرِّسْل عن الخصب والرحاء، واللبن الكثير المتتابع الدّر، وبالرَّسيل عن الماء العذب، قال في اللسان: ((والرِّسْل: اللَّبن ماكانَ، وأَرْسَل القومُ فهم مُرْسلون: كَثُر رِسْلُهم، وصار لهم اللبن من مواشيهم... ورَجُلٌ مُرسِّلٌ: كثير الرِّسْل واللبن والشِّرْب))(٢).

ومن ذلك التعبير بالجمع: أموال، وبنين، وجنات، وأنهار؛ تكثيرًا لفضل الله عليهم إذا استغفروا واستجابوا.

ومن ذلك: تخصيص البنين بالذكر دون البنات؛ لأن الحاجة إلى البنين في القيام بشؤون المعيشة والرزق أكثر من البنات، كما أن كثيرًا من أهل مكة في الجاهلية كانوا يكرهون ولادة البنات كما أخبر الله عنهم، فذكر الله على في هذا المقام ما يحبون أن يكون لهم من الولد.

<sup>(</sup>١) لسان العرب: ٤ / ٣٩٧/، مادة (سما).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: ٣٨١/١١ مادة (رسل)، وينظر: مفردات القرآن: ١٩٥، وتاج العروس: ٦٩/٢٩.

ومن ذلك التعبير بالإمداد: يمددكم؛ لما في الإمداد من معنى الإعطاء مع طول الأمد؛ فإن "مدّ" أصلها كما قال ابن فارس (ت٣٩٥هـ): ((جَرّ شيءٍ في طول، واتّصال شيء بشيء في استطالة. تقول: مدَدْت الشيءَ أمدُّه مَدًّا، ومَدَّ النهرُ، ومَدَّ فرّ آخر، أي: زاد فيه، ووَاصله، فأطال مدّته))(١).

ثم إن التعبير حاء بـ"الإمداد" وليس "المدّ"؛ لأنه أمر محبوب، قال الراغب الأصفهاني (ت٢٠٥هـ): ((أكثر ما جاء "الإمداد" في المحبوب و"المدّ" في المكروه نحو: ﴿وَأَمْدَدْنَاهُمْ بِفَاكِهَةٍ وَلَحْمٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ﴾ [الطور:٢٢]، ﴿أَيُحْسَبُونَ أَمَّا نُمِدُّهُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَنِينَ﴾ [المؤمنون:٥٥]، ﴿وَمُعْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ﴾ [نوح:١٢]، ﴿مُعْدِدُكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ مَالٍ وَبَنِينَ﴾ [النومون:٥٥]، ﴿وَمُعْدُدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ﴾ [النمل:٣٦]، ﴿وَمَعُدُّ لَهُ مِنَ الْعَدَابِ مَدًّا﴾ [البقرة:١٥]، ﴿وَيَمُدُّهُمْ فِي طُعْيَاغِمْ يَعْمَهُونَ﴾ [البقرة:١٥]، ﴿وَإِحْوَانُهُمْ الله الْعَدِنَ الْعَيْ إِلْمَداد" من مدّ وتكرار نطق الدال يوحي أكثر باستطالة أمد المحبوب.

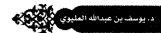
ومن ذلك: التعبير بالجعل: يَجْعل. والجُعْل: ما يُجعل للإنسان على الأمر يفعله، وهو أعم من الأجرة والثواب<sup>(٣)</sup>. ويتضمن التعبير به في الآية معنى التمليك، ومعنى التصيير؛ فهو يجعلها لهم بعد أن لم تكن كذلك؛ وهذا أبلغ في الترغيب بجزائهم وفي الامتنان عليهم.

ولعل السر في التعبير بـ"الإمداد" للأموال والبنين، و"الجعل" للحنات والأنحار: أن الأموال والبنين تذهب ثم يمدون بغيرها، وأما الجنات والأنحار فهي باقية لهم دائمة في أرضهم.

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة: ٢٦٩/٥ مادة (مد).

<sup>(</sup>٢) المفردات في غريب القرآن: ٤٦٥ مادة (مدّ).

<sup>(</sup>٣) ينظر مادة (جعل) في: مقاييس اللغة: ٢/٠١، والمفردات في غريب القرآن: ٩١.



ومن الأساليب: التقييد بـ "لكم" وتقديمه على المفعول به في الجملتين: ﴿وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا﴾، وفي هذا إشعار للمحاطبين بالاهتمام وتأكيد العطاء لهم وتمليكهم إياه.

ومنها: تكرار "يجعل" و"لكم" في قوله: ﴿وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ الْفَهَارًا﴾، وفي هذا عدول عن الإيجاز إلى الإطناب، والإيجاز أن يقال: ويجعل لكم جنات وأنهارًا. وفي هذا التكرار مزيد ترغيب بالاستغفار لإظهار كل جزاء بصورة مستقلة، فتتعدد لدى المخاطب الجزاءات ويظهر تنوعها، قال ابن عاشور (ت٣٩٣هـ): ((وإعادة فعل "يَجْعل" بعد واو العطف في قوله: ﴿وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا﴾ للتوكيد؛ اهتمامًا بشأن المعطوف؛ لأن الأنهار قوام الجنات، وتسقى المزارع والأنعام))(١).

ومجيء الوصل عطفًا بالواو يعمق هذا التنويع والاستقلال، فيزيد في الترغيب.

والتعبير بالجنات دلالة على كثرة أشحارها وتنوعها؛ فإن الجنة هي البستان الذي كثر شحره حتى صار يستر الأرض، وقيل: لا تكون "الجنَّة" في كلام العرب إلا وفيها نخل وعنب، فإن لم يكن فيها ذلك وكانت ذات شحر فهي حديقة وليست بجنة، وقد تسمى العرب النحيل: حنة (٢).

والتعبير بالأنحار دلالة على كثرة مائها؛ فإن الأنحار تشق الأرض من كثرة جريانها، كما أن ماءها عذب، فيكتمل انتفاعهم بها لأنفسهم ولزروعهم وأنعامهم.

ثَالثًا: الاستدلال بالربوبية على الألوهية، وبالخلق على البعث، في الآيات (٢٠-١٠): ﴿مَا لَكُمْ لا تَرْجُونَ لِلّهِ وَقَارًا ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوَارًا ﴿ أَمْ تَرَوًا كَيْفَ خَلَقَ اللّهُ سَبَعْ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ خَلَقَ اللّهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ٢٩٨/٢٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر مادة (جنن) في: لسان العرب: ٩٢/١٣، وتاج العروس: ٣٧٤/٣٤.



وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَاللَّه جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ۞ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِحَاجًا﴾.

وقد انتقل الخطاب من الأمر بالاستغفار إيمانًا بالله وحده لا شريك له إلى الاستدلال بربوبية الله على توحيده، ومثل هذا الاستدلال كثير في الخطاب الدعوي في القرآن، ومن ذلك: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي حَلَقُكُمْ وَالَّذِي مَوْ اللَّهِ مَا عَلْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴿ الَّذِي حَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلا بَعْعَلُوا لِلّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ السّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلا بَعْعَلُوا لِلّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة:٢١-٢٢]، ﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ اللَّذِي حَلَقَ السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مَا مِنْ شَفِيعٍ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ ذَلِكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ اللهُ رَبُّكُمُ اللهُ وَلَا يُعْرَفِي وَمَنْ يُعْدِي وَلَا السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّنْ يَكْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَرْضِ أَمَّنْ يَكْرُونَ ﴾ [بونس: ٣]، ﴿ فَلُ مَنْ اللّهُ رَبُّكُمُ اللّهُ رَبُّكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ يُحْرِبُ الْأَمْرَ مَا مِنْ الْمَيّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيّتِ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّنْ يُكُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ يُكْرُبُونَ وَمَنْ يُحْدِي وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مَا مِنْ الْمَيّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيّتِ مِنَ الْمُقَلِقُ وَمَنْ يُعْدِي وَمَنْ يُعْدِي وَاللّهُ مَا اللّهُ وَمُنْ فَعُلُولُ اللّهُ فَقُلْ أَفَلا تَقَقُونَ ﴿ فَا فَلَلْكُمُ اللّهُ رَبُّكُمُ الْحُقُ فَمَاذَا بَعْدَ الْحُقِي إِلاَ الضَّلالُ وَاللّهُ وَا اللّهُ مَا وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُنْ الللللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَا الللللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَلَا أَلْهُ الللللّهُ وَلَا أَلْهُ اللّهُ وَلَا أَلْهُ الللللّهُ وَاللّهُ وَا لَهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا أَلْهُ اللللّهُ وَلَا أَلْهُ الللللّهُ وَلَا أَلْهُ اللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا اللللللّهُ وَاللّهُ

وبدأ الخطاب باستفهام توبيحي إنكاري: ﴿مَا لَكُمْ لا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴾ أي: لا تعظمون الله، ولا ترجون ثوابه ولا تخافون عقابه (١)، وكأن هذا الاستفهام جاء بعد تولٍ من المخاطبين وإنكار.

# وفي بناء هذا الاستفهام من الأساليب البلاغية التي تقرر معناه:

التعبير بصيغة الفعل المضارع: ترجون؛ دلالة على تكرر الفعل منهم وعدم اختصاصه بوقت دون وقت، ولذا جاء النفي بـ"لا" دون غيرها من أدوات النفي؛ وفي هذا مزيد توبيخ لهم وإنكار عليهم(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: حامع البيان: ٢٩٤/٢٣، وتفسير القرآن العظيم: ٢٣٣/٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير البلاغي للاستفهام: ٣٠١/٤.



تنكير "وقارا"، والنكرة في سياق النفي تفيد العموم (١)، فهم لا يرجون لله أي وقار، والعياذ بالله، وهذا أدعى لتوبيخهم والإنكار عليهم.

تقديم لفظ الجلالة "لله" على "وقارًا"، وهذا التقديم مع كونه مراعيًا لفواصل الآيات إلا أنه مراع لسياق الخطاب، فالكلام سيق للاستدلال على ألوهية الله على وإنكارها هو سبب الإنكار عليهم وتوبيخهم(٢).

وقد عدل في توبيخهم والإنكار عليهم إلى أسلوب الاستفهام؛ لعظم ما هم عليه من الكفر بالله وإنكار ألوهيته، والاستفهام فيه قوة تنبيه للنفس وإثارة للذهن واستمالة للمخاطب للنظر والتدبر والتأمل؛ فمثل هذا الاستفهام وإن قصد به معان أخرى غير المعنى الأصلي للاستفهام، إلا أن المعنى الأصلي باق، حيث يجول في نفس المخاطب ويتردد فيها، ولعله أن يتجاوب معه فيجيب داخل نفسه ويتبصر ويرجع، فيجمع الاستفهام في مثل هذا المقام بين إرادة الاستفهام وإرادة معانيه.

وحصل بهذا الاستفهام حسن الانتقال من الأمر بالإيمان والاستغفار إلى الاستدلال عليه، ثم بين ما هم عليه من حال نعمة الله عليه عليهم وربوبيته لهم التي تستوجب الإيمان به وحده.

#### وتضمن هذا الخطاب التذكير بأربعة أدلة:

الدليل الأول: خلقهم أطوارًا: ﴿مَا لَكُمْ لا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ۞ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوارًا ﴾.

وتضمن هذا الدليل أمرين: حلقهم، وتطور حلقهم بأن جعله أطوارًا، أي: حالاً بعد حال من كونه نطفة إلى تمام حلقه، كما قال الله عَيْك: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلالَةٍ مِنْ طِينٍ ﴾ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ ﴾ ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَةً فَحَلَقْنَا

<sup>(</sup>١) ينظر: عروس الأفراح: ٣٥٤/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير البلاغي للاستفهام: ٣٠١/٤.



الْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ خُمًا ثُمُّ أَنْشَأْنَاهُ خَلُقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ﴾ [المؤمنون:١٢-١٤].

والاستدلال بخلق الإنسان وتطوره على الإيمان بالله والبعث بعد الموت كثير في القرآن، من ذلك: قول الله على: ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالَّذِي حَلَقَكَ مِنْ تُرَابٍ ثُمُّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلاً ﴿ لَكِنَّا هُوَ اللهُ رَبِّي وَلا أُشْرِكُ بِرَيِّي أَحَدًا ﴾ إلكهف:٣٧-٣٨]، وقوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمُّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَقةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَمِنْكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمُّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلِّقةٍ وَغَيْرٍ مُخَلِّقةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَى أَحَلِ مُسَمَّى ثُمُّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَى أَرْدَلِ الْعُمُولِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيئًا وَتَرَى الْأَرْضَ مَنْ يُتَوَقَ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَى أَرْدَلِ الْعُمُولِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيئًا وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِنَدًا فَاللهُ هُوَ الْخَوْقُ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَى أَرْدَلِ الْعُمُولِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيئًا وَتَرَى الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزُلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْمَزَتَ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِنْ كُلِّ رَبُوعٍ بَعِيمٍ ﴿ فَذَٰكِ بِأَنَّ السَّاعَة آتِيَةٌ لا رَيْبَ الللهُ هُوَ الْحُقُ وَأَنَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَأَنَّ السَّاعَة آتِيَةٌ لا رَيْبَ وَاللهُ فِيهَا وَأَنَّ الللهُ يَبْعَثُ مَنْ فِي الْفُهُولِ ﴾ [الح:٥٠].

## وجاء من الأساليب البلاغية التي تقرر دليل نعمة الله عليهم بالخلق:

التعبير بلفظ الجلالة "الله" في سياق تعداد النعم التي هي ألصق بوصف الربوبية؛ لكن لما لم يكن المقصود هو مجرد الإحبار عن تلك النعم، وإنما الاستدلال بما على الألوهية، كان ذكر لفظ الألوهية تعريضًا بأن الذي حصل منه تلك النعم العظيمة أحق بالألوهية وحده.

ومن ذلك: الإخبار عن الخلق بالفعل الماضي. وإن كان يدل على حصول الحدث في الزمن الماضي إلا أن سياقه هنا للإشعار بتحقق حصول النعمة عليهم.

وأكد الخبر بـ "قد": ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا ﴾، و "قد" تأتي مع الفعل الماضي لتأكيد تحققه.

الدليل الشاني: حلق السماوات وما فيهن: ﴿ أَكُمْ تَرَوْا كَيْفَ حَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ اللَّهُ سَبْعَ اللَّهُ سَبْعَ صَارَاجًا ﴾.

انتقل من دليل خلقهم إلى خلق السماوات وما فيهن من كواكب مشاهدة لهم، وهـ و انتقال من الأدنى إلى الأعلى على سبيل الترقي، وقـد قـال الله على: ﴿ لَخَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [غافر:٧٠]، قال الزمخشري (ت٥٣٨هـ): ((نبههم على النظر في أنفسهم أولاً؛ لأنها أقرب منظور فيه منهم، ثم على النظر في العالم وما سُوي فيه من العجائب الشاهدة على الصانع الباهر قدرته وعلمه من السموات والأرض والشمس والقمر))(١).

## وتضمن هذا الدليل ثلاثة أمور:

الأول: خلق السماوات سبعًا طباقًا.

الثاني: جعل القمر نورًا فيهن.

الثالث: جعل الشمس سراجًا فيهن.

والاستدلال بخلق السماوات وما فيهن على ألوهية الله على كثير في الخطاب الدعوي في القرآن الكريم، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَئِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي حَلَقَ الدعوي في القرآن الكريم، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَئِنتُكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي حَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعْلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ 
 وَجَعَلَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ 
 فَمُّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُحَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ الْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ 
 السَّمَاءِ وَهِي دُحَانٌ فَقَالَ لَهُا وَلِلْأَرْضِ الْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ فَقَصَاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا مَصَافِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴿ [نصلت:٩-١٢]، وقوله: ﴿ اللّذِي حَلَقَ سَبْعَ مَمَانِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَلِيمِ ﴾ [نصلت:٩-١]، وقوله: ﴿ اللّذِي حَلَقَ سَبْعَ مَمَاوِلتٍ طَبَاقًا مَا تَرَى فِي حَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلُ تَرَى مِنْ فُطُورٍ عَمَانِيحَ وَجَعُلْنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ وَأَعْتَدُنَا لَمُ مُ عَذَابَ السَّعِير ﴾ السَّعِير فَا اللَّهُ يَاطِينِ وَأَعْتَدُنَا لَمُ مُ عَذَابَ السَّعِير ﴾ السَّعَير أَلْكُنَاهَا رُجُومًا لِلشَّيَاطِينِ وَأَعْتَدُنَا لَمُ مُ عَذَابَ السَّعِير ﴾ السَّعَير فَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا عَذَابَ السَّعِير ﴾ السَّعَير أَوْدِي الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الْنَقْلُولِ وَاعْتَدُنَا لَهُمُ عَذَابَ السَّعِير ﴾ السَّعَير أَلْمُ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٢١٦/٦، وينظر: البحر المحيط: ٣٣٤/٨، والتحرير والتنوير: ٢٠٢/٢٩.

د بوسف بن عبدالله العليوي

وجاء تقرير هذا الدليل في خطاب سورة نوح الله بأساليب بلاغية عدة، منها: عرض الدليل بصيغة الاستفهام: ﴿ أَ لَمْ تَرَوُّا ﴾، وهو استفهام تقريري، يراد به حمل المخاطب على الإقرار بأمر قد استقر عنده (۱)، وفيه معنى التوبيخ لهم والإنكار عليهم عدم الانتفاع بما يعلمونه مما يدل على الله القدير.

ومع ما في الاستفهام من معاني التقرير والتوبيخ والإنكار إلا أنه لم يخل من المعنى الأصلى للاستفهام، كما قيل في الاستفهام السابق.

والرؤية في الآية تتعلق بما هو علمي وما هو بصري، أما العلمي فخلق السماوات سبعًا طباقًا، وهم لا يرون إلا السماء الدنيا، وأما البصري فالقمر والشمس والسماء الدنيا، ولذا يصح أن تكون الرؤية علمية بصرية، وعُبّر عن العلم القلبي بالرؤية تنزيلاً له منزلة العلم البصري؛ لتحقق اليقين فيه (٢).

والتعبير بالأفعال الماضية (حلق، جعل، جعل) في هذا السياق يدل على تحقق حصول الأفعال.

وعُبر بـ"جعل" مع القمر والشمس، مع أنهما مخلوقتان كالسماوات، فلم يعبر عنهما بالخلق مثلها؛ ولعل ذلك لما في نور القمر وضياء الشمس من المنافع لهم؛ ولهذا ذكرتا دون غيرهما من الكواكب، والجعل مع ما فيه من معنى الخلق والتصيير إلا أن فيه معنى العطاء والتمليك كما سبق، فما في القمر والشمس من النور والضياء جُعل لهم عطاء ومنة من الله على، وهذا مما يزيد من وقع التوبيخ والإنكار عليهم. قال ابن عاشور (ت٣٩٣هـ): ((وقد احتمع في قوله: ﴿وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا السَّمْسَ سِرَاجًا استدلال وامتنان))(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: شروح التلخيص: ٢٩٤/٢، وأساليب الطلب: ٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير البلاغي للاستفهام في القرآن الكريم: ٣٠١/٤.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: ٢٠٤/٢٩.



وكرر الفعل "جعل" مع القمر والشمس: ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾، وهذا عدول عن الإيجاز إلى الإطناب؛ لما يقتضيه المقام من إظهار كل نعمة بصورة مستقلة، وفي ذلك مزيد تقرير وتأكيد لعظمة الله وقدرته وعظم نعمته عليهم في مقابل إعراضهم وإنكارهم.

ووصل الجمل بالواو يعمق التقرير ويزيد في التوبيخ والإنكار.

## ومن بديع النظم القرآني: التعبير عن القمر بالنور والشمس بالسراج.

ووصف القمر بالنور وهو منير، كما قال الله على: ﴿ تَبَارَكُ اللّهِ عَلَى فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنِيرًا ﴾ [النوقان: ٦١]، قال ابن عاشور (ت٣٩٣ه): ((والإخبار عن القمر بأنه نور مبالغة في وصفه بالإنارة بمنزلة الوصف بالمصدر. والقمر ينير ضوؤه الأرض إنارة مفيدة بخلاف غيره من نجوم الليل فإن إنارتها لا تجدي البشر... وفي جعل القمر نورًا إيماء إلى أن ضوء القمر ليس من ذاته؛ فإن القمر مظلم، وإنما يستضيء بانعكاس أشعة الشمس على ما يستقبلها من وجهه، بحسب اختلاف ذلك الاستقبال من تبعض وتمام، هو أثر ظهوره هلالاً ثم اتساع استنارته إلى أن يصير بدرًا، ثم ارتجاع ذلك، وفي تلك الأحوال يضيء على الأرض إلى أن يكون المحاق))(١).

وأما الشمس فعبر عنها بالسراج، وهو ((المصباح الزاهر الذي يُسْرَجُ بالليل))(٢). وشبهت الشمس به؛ لما فيه من الإضاءة والتوهج، وهو تشبيه بليغ حذف منه الأداة ووجه الشبه؛ مبالغة في وصف الشمس بالضياء، فأعطيت اسم السراج مع وصفه، قال ابن عاشور (ت٣٩٣هـ): ((جعلت الشمس سراجا لأنحا ملتهبة وأنوارها ذاتية فيها صادرة عنها إلى الأرض وإلى القمر، مثل أنوار السراج، تملأ البيت وتلمع أواني

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ٢٠٤-٢٠٠٣.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ٢٧٩/٢.





الفضة ونحوها مما في البيت من الأشياء المقابلة))(1)، وقال: ((والإحبار به عن الشمس من التشبيه البليغ، وهو تشبيه، والقصد منه: تقريب المشبه من إدراك السامع؛ فإن السراج كان أقصى ما يستضاء به في الليل، وقل من العرب من يتخذه، وإنما كانوا يرونه في أديرة الرهبان أو قصور الملوك وأضرابهم))(1).

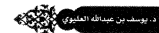
وقد وصفت الشمس بالضياء في قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا ﴾ [بونس:٥]، ويرى ابن عاشور (ت٣٩٣هـ) أن إيثار لفظ السراج في هذه السورة دون الضياء كما في سورة يونس لعله ((لمقاربة تعبير نوح في لغته، مع ما فيه من الرعاية على الفاصلة؛ لأن الفواصل التي قبلها جاءت على حروف صحيحة، ولو قيل: ضياء، لصارت الفاصلة همزة، والهمزة قريبة من حروف العلة، فيثقل الوقف عليها))(٣).

أما مراعاة الفاصلة فهو ظاهر؛ ولعل ذلك كان سببًا أيضًا في تقليم ذكر القمر على الشمس بخلاف المواضع الأخرى في القرآن كقوله على: ﴿وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا ﴾ وَالْقَمَرِ إِذَا تَلاهَا ﴾ [السمس:١-٢] ، كما أن في التقليم مراعاة للترقي من الأدنى إلى الأعلى الحاصل في الاستدلال بالخلق، فكان الترقي من خلق الإنسان إلى خلق ما هو أعظم منه: السماوات، ثم من خلق القمر إلى ما هو أعظم منه: الشمس. والشمس أعظم من القمر خلقة وإنارة؛ ولذا توصف الشمس بالضياء والسراج الوهاج لقوة إنارتما وانتشارها، بخلاف القمر فإنه نور، ولا يلزم من النور الإنارة، ونوره الحاصل من الشمس لمعرفة حساب الأيام، وإنارته تنير شيئًا من الظلمة، ولا تذهبها، وليست دائمة كل الشهر، وليست متوهجة، وإلا أصبح الليل كالنهار، والليل نعمة للسكون والنهار نعمة لابتغاء المعيشة، كما قال الله على: ﴿قُالُ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ٢٠٤/٢٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ٢٠٣/٢٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.



سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيَاءٍ أَفَلا تَسْمَعُونَ ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللّهَ عَلَيْكُمُ النّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللّهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴿ وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللّيْلَ وَالنّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [القصص:٧١-٧٣].

وأما التعليل بمقاربة لغة نوح فتعليل بأمر غير معلوم، والخطاب القرآني منظوم بلغة العرب مخاطبًا به العرب، وخطاب نوح وإن كان موجهًا في الأصل لقومه إلا أنه في سياق نزوله مقصود به قوم النبي محمد ، ولذا نزل بلغتهم.

والذي ظهر لي أن الشمس إذا ذكرت مع السماوات وصفت بالسراج، وذلك في ثلاث آيات: هذه الآية على التشبيه البليغ، وآيتين على الاستعارة، هما: قوله سبحانه: ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنِيرًا ﴾ النوقان: [١١]، وقوله: ﴿ وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا (١٢) وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ﴾ [النوقان: ١٦]. وإذا لم تذكر معها وصفت بالضياء، ولم ترد إلا في آية يونس السابقة، وقد قرن بها ذكر اختلاف الليل والنهار، ولعلها مع النهار أنسب بوصف الضياء، ومع السماوات تصور كالسراج معلقًا وهو مضيء وهاج.

والاستدلال بالشمس والقمر على ألوهية الله عَلَيْ وارد بكثرة في الخطاب القرآني، ومن ذلك قول الله عَلَيْ: ﴿ اللهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرُوْنَهَا ثُمُّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَحَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَّى يُدَيِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ الْعَرْشِ وَسَحَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لِأَجَلٍ مُسَمَّى يُدَيِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ بِلِقَاءِ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ [الرعد: ٢]، وقوله: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَحَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللهُ فَأَنَّى يُؤْفِكُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦١]، وقوله: ﴿ وَلِهُ اللّهُ رَبِّكُمْ اللهُ رَبِّكُمْ اللهُ رَبِّكُمْ اللهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ ﴾ وأطر: ٣٠].



الدليل الثالث: خلق أصل الناس من الأرض: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا اللَّهُ اللَّارِ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا اللهُ الل

انتقل من دليل القدرة والمنة في خلق السماوات وما فيهن إلى دليل القدرة والمنة في خلق الأرض وما فيها، واستدعى ذكر الأرض التذكير بخلق الإنسان من ترابحا، ثم عودته إليها ميتًا، وبعثه منها بعد ذلك، فأدمج الاستدلال على البعث مع الاستدلال على الألوهية.

ولما سيق دليل الإنشاء من الأرض، وهو أمر مقرر، استدعى ذكر الرجوع إليها بالموت، وهو أيضًا مقرر، ثم أخبر عن البعث بعده، وهو منكر عندهم؛ فجاء الإخبار عنه مؤكدًا بالمصدر، للدلالة على أنه أمر واقع لا محال، وإذا كان الله قادرًا على أن ينشئهم فكذلك يعيدهم، كما قال الله عَلى: ﴿قُلْ كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا ۞ أَوْ حَدِيدًا ۞ أَوْ حَدِيدًا ۞ أَوْ عَلَمًا مِنَا مُنْ يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَيُنْغِضُونَ عَلَقًا مِنَا يَكُبُرُ فِي صُدُورِكُمْ فَسَيقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنَا قُلِ الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَينُغِضُونَ إِليَّكَ رُءُوسَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَى هُوَ قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَرِيبًا ﴾ [الإسراء: ١٥-١٥]، وقال: ﴿وَهُو اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧]، وقال: ﴿أَوَلَمْ يَرَ لَوْهُو اللّهِ عَلَيْهِ ﴾ [الروم: ٢٧]، وقال: ﴿أَوَلَمْ يَرَ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمٌ مُبِينٌ ۞ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِي خَلْقَهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَى اللهُ عَنْ يَكُونَ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَوْ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَامَ وَهِي رَمِيمٌ ۞ قُلْ يُخْيِيهَا اللّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُو بِكُلِ خَلْقٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى مَرَّةٍ وَهُو بِكُلِ خَلْقٍ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُو

### ومما جاء من أساليب بلاغية لتقرير الاستدلال:

إظهار لفظ الجلالة والأصل الإضمار، وفي هذا الإظهار تقرير لألوهية الرب عَلَيْهُ، وزاد ذلك تأكيدًا وتقريرًا واهتمامًا تقديم لفظ الجلالة.

وعُبر عن الإنشاء بالإنبات، وهو في الأصل يقال في النبات دلالة على إخراجه ونمائه، قال ابن فارس (٣٩٥هـ): ((النون والباء والتاء: أصل واحد يدل على نماء في مزروع. ثم يستعار)) ومما ذكره من الاستعارة: ((يقال: إن في بني فلان لنابتة شر.



ونبتت لبني فلان نابتة: إذا نشأ لهم نشء صغار من الولد))(۱)، وبعد أن ذكر الراغب الأصفهاني (ت٢٠٥ه) حقيقة النبت والنبات وأنه ما يخرج من الأرض من الناميات، قال: ((ومتى اعتبرت الحقائق فإنه يستعمل في كل نام؛ نباتًا كان، أو حيوانًا، أو إنسانًا، و"الإنبات" يستعمل في كل ذلك))(١). ومما ورد استعماله في غير المزروع قول الله على عن مربم عليها السلام: ﴿وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا ﴾ [آل عمران:٣٧]، وهذه الآية في سورة نوح: ﴿وَاللّهُ أَنْبَتُكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾.

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة: ٥/٣٧٨ مادة (نبت).

<sup>(</sup>٢) المفردات في غريب القرآن: ٤٨٠ مادة (نبت).



آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [نصلت:٣٩].

ومما يدل على مراعاة الاستدلال على البعث في التعبير بالإنبات تأكيده بالمصدر: إخراجًا، كما أكد الإنبات به: نباتًا، أما الإعادة إلى الأرض فلم تؤكد، قال ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ): ((و"نباتا": اسم من أنبت، عومل معاملة المصدر فوقع مفعولاً مطلقًا لأنبتكم؛ للتوكيد... وقد أدمج الإنذار بالبعث في خلال الاستدلال، ولكونه أهم رتبة من الاستدلال عليهم بأصل الإنشاء عطفت الجملة بـ"ثم" الدالة على التراخي الرتبي في قوله: ﴿ثُمُّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴾؛ لأن المقصود من الجملة هو فعل ﴿يُحْرِجُكُمْ ﴾، وأما قوله: ﴿ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فهو تمهيد له. وأكد الجملة هو فعل المظلق لرد إنكارهم البعث))(١).

وعُبر عن الإنبات بالفعل الماضي؛ للدلالة على تحقق حصول الفعل، وتمكينه في النفس، وفي هذا تقرير للاستدلال.

وأما الإعادة والإخراج فعبر عنهما بالفعل المضارع: يعيدكم، يخرجكم؛ لأنهما في المستقبل، ولأن السياق لتقرير دليل القدرة والمنة في خلق الأرض وخلقهم، وجاء الحديث عنهما تبعًا.

الدليل الرابع: بسط الأرض للخلق: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ۞ التَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِحَاجًا ﴾.

امتن الله على خلقه ببسط الأرض ومهدها لسهولة الانتفاع منها، واتخاذ الطرق الواسعة والمختلفة للسير فيها، وقد جاء مثل هذا الامتنان في آيات أحرى، كقوله على: ﴿ اللَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَحْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْ نَبَاتٍ شَتَى \* كُلُوا وَارْعَوْا أَنْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَحْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْ نَبَاتٍ شَتَى \* كُلُوا وَارْعَوْا أَنْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ٢٠٤/٢٩-٢٠٥.



لايَاتٍ لِأُولِي النَّهَى ﴿ مِنْهَا حَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُحْرَى ﴾ [طه:٥٣-٥٥]، وقوله: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ حَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ حَلَقَهُنَّ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴾ اللَّرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً لَعَلَّكُمْ الْأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [الزعرف:٩-١٠]، وقوله: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَادًا ﴾ [الزعرف:٩-١٠]،

## وجاء من الأساليب البلاغية التي تقرر هذه المنة:

إظهار لفظ الجلالة والأصل الإضمار، وقد حاء الإظهار مع كل جملة تتضمن نعمة يستدل بها على ألوهية الله عَلَلْ، وفي هذا التكرير مع الإظهار تقرير للألوهية، وتأكيد بأن كل نعمة كافية للدلالة على وحدانية الله وتعظيمه، فكيف إذا احتمعت تلك النعم!

والتعبير عن حصول النعمة بالفعل الماضي (جعل) يدل على تحقق حصول الفعل.

والتعبير بالجعل كما سبق فيه معنى التصيير والتمليك والعطاء، فهو سبحانه ما فعل ذلك إلا لهم، ولذا قدم الجار والمحرور متعلق الجعل: لكم؛ لبيان أن هذه النعمة من أحلهم.

وفي المقابل عبر عن انتفاعهم بالفعل المضارع: لتسلكوا؛ دلالة على دوام هذه النعمة وتجدد انتفاعهم منها.

وفي هذا مزيد تقرير لمنة الله لهم، ومزيد توبيخ لهم على عدم تعظيمهم له وقد أنعم عليهم.

وشبهت الأرض بالبساط تشبيهًا بليعًا حذف منه الأداة ووجه الشبه، وكأن الأرض هي بساط حقيقة؛ تقريبًا وتقريبرًا لمنة الله عليهم، قال ابن عاشور (ت٦٩٩٣ه): ((البساط: ما يفرش للنوم عليه والجلوس من ثوب أو زربية، فالإخبار عن الأرض ببساط تشبيه بليغ، أي كالبساط، ووجه الشبه: تناسب سطح الأرض في تعادل أجزائه، بحيث لا يوجع أرجل الماشين، ولا يُقِضُّ جنوب المضطجعين))(١).

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ٢٠٦/٢٩.



# المبحث الثاني الخطاب الدعوي بالقصة

من أكثر الأساليب الدعوية حضورًا في القرآن الكريم القصة، وقَلِّ أن تجد سورة لا تحمل في طياتها قصة من قصص الماضي أو المستقبل؛ ويأتي القرآن بها لما فيها من تقرير المعاني والتأثير في النفوس.

ومن طبع البشر أنهم يميلون إلى سماعها وقراءتها وروايتها وتتبعها ومشاهدتها في الواقع، ويشعر المتلقي لها أنه يعيش أحداثها؛ فيتفاعل معها ومع شخصياتها، وكأنه جزء منها ومنهم، يفرح لفرحهم ويحزن لحزنهم، ويود لو يحسن لشخصية تحتاج الإحسان أو يبطش بأحرى تستحق البطش، ولذا تتسلل المعاني والقيم وتتغلغل في نفوس القراء والمستمعين والمشاهدين من حيث لا يشعرون، وقد قال الله على: ﴿خُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ القصص عِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا الْقُرْآنَ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الْغَافِلِينَ والله الله عَلَيْد كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ عَدِيثًا يُقْمِئُونَ ﴿ إيوسف: ١١]، وقال: ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ عَدِيثًا يُقْمِئُونَ ﴾ [يوسف: ١١]، وأمر الله عَلَى نبيه محمدًا عَلَى بالقص فقال عَلَى: ﴿فَاقْصُصِ لَعُلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٦].

وجاءت سورة نوح الطلال لتعرض خلاصة سيرته وتجربته في دعوة قومه، من خلال أسلوب قصصى، نتناوله كما يأتي:

#### أغراض القصة:

تهدف القصص في القرآن إلى تحقيق عدة أغراض، من أهمها: تثبيت قلب النبي الله وقلوب المؤمنين في صراعهم مع الباطل وأهله. ومنها: إنذار الكافرين بمصير الأمم المكذبة لرسلها، وبين هذين الغرضين أغراض أحرى حسب كل قصة، ويدل على



ذلك قول الله عَلَى: ﴿ وَكُلَّ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُتَبِّتُ بِهِ فُوَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحُقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَقُلْ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ هَذِهِ الْحَقُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَقُلْ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَامِلُونَ ﴿ وَانْتَظِرُوا إِنَّا مُنْتَظِرُونَ ﴾ وَلِلَّهِ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الْأَمْرُ كُلُّهُ فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِعَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [مود: ١٢٠-١٢٣]، وقوله: ﴿ إِلْكُ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هَذَا فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [مود: ٤٦].

ولا تخرج قصة نوح في هذه السورة عن ذينك الغرضين، فهي بحذا العرض الموجز للسيرة الدعوية تحدف إلى إنذار قوم النبي ﷺ الذين أعرضوا عنه وكذبوه وآذوه؛ فيرون في قوم نوح الليم سنة الله ﷺ سنة الله الإعراض والتكذيب والعصيان.

وهذا الغرض مقصد للقصة فيما يظهر من سياق السورة النظمي والنزولي، وفيما يظهر من الأساليب التي جاءت عليها من أول السورة إلى خاتمتها، وقد قال الله ولله يظهر من الأساليب التي جاءت عليها من أول السورة إلى خاتمتها، وقد قال الله ولا في أول السورة: ﴿إِنَّا أَرْسُلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيهُمْ عَذَابٌ الله وَالله وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ في يَغْفِرْ لَكُمْ الله وَلَا يَا قَوْمِ إِنِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ في أَنِ اعْبُدُوا الله وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ في يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ دُنُوبِكُمْ وَيُوجِّرُكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ الله إِذَا جَاءَ لا يُوَخِّرُ لَوْ كُنْتُمْ مِنْ دُنُوبِ اللهِ إِذَا جَاءَ لا يُوجَّرُ لَوْ كُنْتُمْ أَعْلَمُونَ في إنوح: ١-٤]، وفي آخر السورة بين عاقبة مكرهم وضلالهم: ﴿مِمَّا خَطِيمًا يَهِمُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْصَارًا ﴾ [نوح: ٢٠]. قال ابن عاشور المثورة ضرب المثل للمشركين بقوم نوح وهم أول (ت٣٩٣١هـ): ((أعظم مقاصد السورة ضرب المثل للمشركين بقوم نوح وهم أول المشركين الذين سلط عليهم عقاب في الدنيا، وهو أعظم عقاب، أعني: الطوفان. وفي ذلك تمثيل لحال النبي على مع قومه بحالهم))(١).

<sup>(</sup>١) تفسير التحرير والتنوير: ١٨٦/٢٩.





ويتعلق هذا الغرض بمقصد أساس للقصة وهو تسلية النبي الله في مواجهة قومه وإعراضهم عنه وأذيتهم له؛ فما أصاب قوم نوح الله لما أعرضوا واستكبروا سيصيب قومه إذا أعرضوا واستكبروا، وسينجيه الله الله الله الله المنوا معه من كيدهم ومكرهم كما نجى نوحًا والذين آمنوا معه.

وفي القصة تعريض للنبي بلاقتداء بنوح العلى في دعوته وصبره، فإذا كان نوح العلى قد صبر طويلاً على مكر قومه وإعراضهم عنه، صبر ألف سنة إلا خمسين عامًا، فالنبي في أولى بالصبر، وهذا غرض من أغراض القرآن الكريم في ذكر قصص الأنبياء عليهم السلام، قال القرطبي (٢٧١هـ): ((ذكر سبحانه قصص الأنبياء عليهم السلام للنبي في تنبيهًا له على ملازمة الصبر على أذى الكفار إلى أن يكفيه الله أمرهم))(١).

وقد أمر الله على رسوله على بالاقتداء بأولي العزم من الرسل في الثبات والصبر فقال: ﴿ فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلا تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَشُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ بَلاغٌ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلاَّ الْقَوْمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَشُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ بَلاغٌ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلاَّ الْقَوْمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ [الأحقاف:٥٠].

وأمر الله على نبيه في أن يهتدي في دعوته بسنة الأنبياء والرسل من قبله ويتبع سيرتهم، قال سبحانه بعد أن ذكر جملة من الأنبياء: ﴿ أُولَئِكَ اللّهُ عَدَى اللهُ فَيْهُدَاهُمُ اقْتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ١٠]، وقال في إبراهيم السلام: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيم وَاللّهِ مِنْ دُونِ اللهِ... ﴾ الآية إبْرَاهِيم وَاللّهِ مَنْ دُونِ اللهِ... ﴾ الآية [المتحنة:٤]، ثم أكد على الخث على الاقتداء بعد ذلك فقال: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أَسُوةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ لَكُمْ وَاللّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ... ﴾ الآية [المتحنة:٢].

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن: ٩٧/١١.

#### عناصر القصة:

#### أ- مشاهد القصة:

تضمنت القصة المشاهد الآتية:

مشهد البداية: تكليف نوح الكلة بالرسالة.

بدأت القصة في الآية الأولى بمشهد تكليف نوح اللي بالرسالة: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾.

وهي بداية مؤكدة توجز في آية واحدة عناصر الرسالة: المرسل: الله علله، والرسول: نوح النفية، والمرسل إليه: قومه، ومضمونها: الإنذار، وصيغتها ونصها: الأمر والرسول: مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ .

وجاء التعبير عن الله على بضمير العظمة: إنّا، وأسند الإرسال إليه: أرسلنا، وفيه تنويه بشأن الرسالة وتشريف للمرسل بها وامتنان عليه. وهو المطرد في القرآن أن يأتي الإرسال مسندًا إلى ضمير العظمة، ويكاد يكون هو الأصل في التعبير عن الرب وأفعاله على إلا في مقام الوحدانية؛ فإن الأصل أن يأتي الضمير بالإفراد، كما في سورة الإحلاص وآية الكرسي وغيرهما.

وتقديم ضمير العظمة وهو مسند إليه على الخبر الفعلي في حال الإثبات يفيد في هذا السياق مزيدًا من التأكيد والتقرير؛ ليس تأكيد الخبر وتقرير حقيقته فحسب، ولكن تأكيد المقصد من سياق الخبر وتمكينه في نفس الرسول محمد وفي نفوس قومه المكذبين؛ فإن الذي أرسل محمدًا هو الله الملك العظيم الذي له كمال القدرة والجبروت، وهذا فيه مزيد تسلية وتأنيس للنبي في مواجهة قومه، وفيه إشعار بعظم الإنذار على تكذيب الرسول؛ لأن الرب العظيم الذي أرسل نوحًا ونصره على قومه الذي كذبوه هو الذي أرسل محمدًا وسينصره على قومه إن كذبوه.

ودخول حرف التوكيد "إنّ" على المسند إليه المقدم -ضمير العظمة "نا"- يعمق ما فيه من تعظيم وتقرير، وكأن التأكيد لإسناد الإرسال إلى الله العظيم، لا تقييد



الإرسال بنوح النَيْ فحسب، ولو كان التأكيد للإرسال لقدم فعل الإرسال مسبوقًا بالمؤكِّد كما في قوله عَلَى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾ [الاعراف: ٩٥].

والتعبير بلفظ "القوم" مضافًا إلى نوح الطِّيِّين: "قومه، قومك" فيه معان:

الأول: حض نوح الله على المبادرة إلى الدعوة وتبليغ الرسالة والصبر عليها حرصًا على هداية قومه ونجاتهم؛ فإن قوم الرجل: شيعته وعشيرته(١)، وفي هذا تعريض للرسول محمد الله بالصبر على دعوة الناس عامة ودعوة قومه خاصة.

الثاني: أن قوم النبي أولى الناس بمشايعته واتباعه ومناصرته.

الثالث: أن كونهم قوم النبي الطِّينة لا يمنع عقوبة الله عَجَّل لهم إذا عصوه.

وفي هذين تعريض لقوم النبي محمد ﷺ، ولهذا لما أنزل الله ظل على رسوله ﷺ: ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَنَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾ [الشعراء:٢١٤] نادى قومه حتى اجتمعوا له فقال: «يَا مَعْشَرَ قُرِيْشٍ، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ مِن اللهِ لاَ أُغْنِي عَنْكُمْ مِن اللهِ شَيْئًا...». وقال: «إِنِّى نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ» (٢).

ولعل تقرير هذه المعاني وتأكيدها اقتضى إظهار لفظ القوم الثاني: ﴿أَنْ أَنْذِرُ قَوْمَكَ ﴾ والأصل الإضمار: أنذرهم. وقال ابن عاشور (٣٩٣٥هـ): ((وعُدِل عن أن يقال له: أنذر الناس، إلى قوله: ﴿أَنْذِرْ قَوْمَكَ ﴾ إلهابًا لنفس نوح؛ ليكون شديد الحرص على ما فيه نجاتهم من العذاب، فإن فيهم أبناءه وقرابته وأحبته))(٢)، والنبي يرسل إلى قومه خاصة، بخلاف نبينا محمد فإنه أرسل إلى الناس كافة، ولذا جاء في حقه الأمر بإنذار الناس: ﴿أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِنْهُمْ أَنْ أَنْذِرِ النَّاسَ ﴾ [يونس:٢].

<sup>(</sup>١) ينظر في مادة (قوم): لسان العرب: ٢٦/١٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري: (٢٠٦ و٤٤٩٢) ، ومسلم (٢٠٦ و٢٠٨).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: ٢٩/٢٩.

والتعبير بالإنذار سبق بيانه من قبل، وقال في الظلال: ((والحالة التي كان قوم نوح قد انتهوا إليها، من إعراض واستكبار وعناد وضلال... تجعل الإنذار هو أنسب ما تلخص به رسالته، وأول ما يفتتح به الدعوة لقومه، الإنذار بعذاب أليم في الدنيا أو في الآخرة، أو فيهما جميعًا))(١).

وإسناد الإتيان إلى العذاب مع تنكيره ووصفه بالأليم بصيغة فعيل المشعرة بالمبالغة وملازمة الألم للعذاب فيه تمويل له ولوعيدهم.

وهذه البداية توحي من أول القصة بغرضيها: التثبيت والإنذار؛ فهي تحمل شحنة هائلة بتسلية النبي محمد رسالة قوية بإنذار قومه.

## المشهد الثاني: مشهد تبليغ النذارة والدعوة.

وجاء هذا المشهد في الآيات من الثانية إلى الرابعة، وتضمنت استحابة نوح النفلاً الأمر الله له، وتوجهه إلى قومه بالنداء مخبرًا إياهم بمهمته وحقيقة دعوته لقومه وثمراتها لهم إن هم حققوها: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ إِنِيّ لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ۞ أَنِ اعْبُدُوا الله وَاتَّقُوهُ وَأُطِيعُونِ ۞ يَعْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَى أَحَلٍ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لا يُؤخَّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾.

وسبق بيان ما فيها من أساليب بلاغية في المبحث الأول.

المشهد الثالث: مشهد إصرار نوح على دعوة قومه في مقابل إصرارهم على الإعراض عنه.

وجاء في الآيات من الخامسة إلى العشرين، يرويها نوح اليَّيِينَ مخاطبًا ربه وهو العليم به عَلَيْ، وتضمن المشهد أمرين:

الأول: تنويع نوح الله في وسائل الدعوة وأوقاتها، ما بين ليل ونهار: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ حِهَارًا ﴾، وجهار وإسرار: ﴿ثُمَّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ حِهَارًا ﴾ ثُمَّ إِنِّي

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: ٦/١١٠/٦.

أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا ﴾، مع ترغيب وترهيب، وتذكير بنعم الرب عليهم في أساليب بلاغية متنوعة، كما سبق بيانها في المبحث الأول.

وهو تنويع يشعر بحرص نوح النه على دعوة قومه وإصراره عليها في مقابل إصرارهم على الإعراض عنها.

والتعبير با ثم "يشعر بطول أمده معهم، واستغراق كل أسلوب من الأساليب التي سلكها في دعوتهم.

الثاني: إعراض قومه عن دعوته: ﴿فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلاَّ فِرَارًا ۞ وَإِنِي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَا فِيمْ وَاسْتَغْشُوا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا﴾.

## وهو إعراض شديد، يصوره نوح الطَّيْلُ بصور شتى:

منها قوله: ﴿فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلاَّ فِرَارًا ﴾ وهذا من تأكيد الشيء بما يشبه ضده (۱)؛ فإن قوله: فلم يزدهم دعائي، بعد قوله: إني دعوتهم ليلاً ونحارًا، يشعر بأنهم قريبو الاستجابة؛ لأن الدعوة بعد الدعوة تزيد المدعو قربًا ولينًا، لكن التعبير يفاجئنا بأن قومه لا يزدادون بدعوته شيئًا أبدًا إلا الإعراض: فلم يزدهم دعائي إلا فرارًا، وعُبِّر عن ذلك بصيغة القصر تأكيدًا لحالهم.

وإسناد الزيادة إلى الدعوة بحاز إسنادي (عقلي) من إسناد الشيء إلى سببه، وفيه تصوير لشدة إعراضهم عن الحق، وأن موقفهم من نوح الم ليس لذاته وإنما لدعوته (٢).

والتعبير بالفرار فيه دلالة على شدة إعراضهم، ويصور حالهم حينما يريد نوح التعبير بالفرار فيه دلالة على شدة إعراضهم ويسمعوا دعوته ولا التعبيوا لها.

<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير: ١٩٤/٢٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الكشاف: ٢١٤/٦، والبحر المحيط: ٣٣٢/٨.



ومنها قوله: ﴿ وَإِنِي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَمُسُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ ﴾، وفي هذا التعبير إيغال في تصوير إعراضهم بعد أن وصفهم بالفرار إعراضًا عنه (١٠).

وجعل الأصابع في الآذان كناية عن الإعراض، وهم قد يفعلون ذلك حقيقة، لئلا يسمعوا نوحًا الله الآذان كناية في تصوير شدة إعراضهم عُبِّر بالإصبع، والذي يدخل في الأذن بعضه، قال ابن عاشور (ت٣٩٣ه): ((وأطلق اسم الأصابع على الأنامل على وجه الجاز المرسل بعلاقة البعضية، فإن الذي يُجعل في الأذن الأنملة لا الأصبع كله، فعُبر عن الأنامل بالأصابع للمبالغة في إرادة سد المسامع، بحيث لو أمكن لأدخلوا الأصابع كلها))(٣).

ولم يكتفوا بصم آذاتهم عن السماع بل بالغوا في الأعراض حتى غطوا أنفسهم بثيابهم لئلا يسمعوا ولا يروا، وليُعلموا نوحًا أنهم لا يريدون أن يسمعوا منه شيئًا: ﴿وَاسْتَغْشَوْا تِيابَهُمْ ﴾، والاستغشاء: التغطية، وفي لسان العرب: ((استغشى ثيابه وتغَشَّى بها؛ كي لا يرى ولا يسمع))(1). وقد يأتي التعبير باستغشاء الثياب كناية عن الإعراض وإن لم يكن ثمة استغشاء، وقد يراد مع الكناية حقيقة الفعل.

والتعبير بحرف الطلب "الألف والسين والتاء" في "استغشوا" يصور رغبتهم الشديدة في التغطية إعراضًا، وكأنهم يطلبون ذلك من ثيابهم. كما أن التعبير يشعر بأنهم يطلبون تغطية أبدانهم جميعها وليس مواضع أعينهم وآذانهم في وجوههم ورؤوسهم؛ وفي ذلك تصوير لشدة إعراضهم.

وفي قوله: ﴿وَأَصَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا ﴾ مزيد إيغال في تصوير إعراضهم، والإصرار: الثبات على فعل الشيء مع شدة العزم على ملازمته وعدم الرجوع عنه (٥)،

٦٢

<sup>(</sup>١) "الإيغال" عند البلاغيين هو: ختم الكلام بما يفيد نكتة يتم أصل المعنى بدونها. وينظر: شروح التلخيص: ٣٢٠/٢ ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز: ٥/٣٧٣، والبحر المحيط: ٣٣٢/٨، والتحرير والتنوير: ١٩٥/٢٩.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: ٢٩/٩٥/.

<sup>(</sup>٤) لسان العرب: ١٢٦/١٥ مادة (غشا).

<sup>(</sup>٥) ينظر: المرجع السابق: ٤٥٠/٤ مادة (صرر).

و معادد بي هما الطالبي

كما قال الله عَلَى: ﴿ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهَمْ يَعْلَمُوْنَ ﴾ [آل عمراد:١٣٥]، قال ابن عطية (ت٤٢ه): ((وأكثر استعماله في الذنوب)(١٠).

ثم وصفهم بالاستكبار: ﴿وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا﴾ وهو أبلغ من "التكبر" لما يشعره حرف الطلب "الألف والسين والتاء" من تصوير رغبتهم في الكبر وطلبهم له. وأُكد فعل الاستكبار بالمفعول المطلق دلالة على تمكنه منهم، وهو كبر عظيم، كما أفاده تنكير "استكبارًا"(٢).

والتعبير بصيغة الماضي (جعلوا، واستغشوا، وأصروا، واستكبروا) دلالة على تحقق حصول هذه الأفعال منهم.

وقول نوح: كلما دعوتهم، يدل على أنها أفعال مستمرة معهم، تتكرر مع تكرر دعوته لهم. وفيه إشارة إلى إصرار نوح الله في دعوته، إذ لا يوهنه إعراضهم من أول مرة بل يكرر عليهم وينوع في أساليبه معهم (٢).

ويأتي خطابه لله على مؤكدًا بـ"إنّ"، ونوح يعلم أن الله به عليم خبير، لكنه التأكيد الذي يرجع إلى المتكلم لا إلى المخاطب؛ ليكشف ما في نفس نوح من الرغبة في بيان قيامه بما أمره ربه من الدعوة والإنذار واجتهاده في ذلك أيما اجتهاد في مقابل إعراضهم واستكبارهم؛ ليعلل بعد ذلك يأسه من استجابتهم وإيمانهم.

## المشهد الرابع: مشهد اليأس من استجابة الكافرين والدعاء عليهم.

في المشهد السابق يعرض نوح النالله إصراره على الدعوة مع شدة إعراض من كفر من قومه لعلهم يتقون، لكنه في النهاية أيس من استجابتهم وأدرك أنهم لا يؤمنون، فتوجه إلى الله عَلا بهذا القول: ﴿قَالَ نُوحٌ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْبِي وَاتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَوْدُهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاَّ حَسَارًا ﴿ وَمَكُرُوا مَكْرًا كُبَّارًا ﴿ وَقَالُوا لا تَذَرُنَّ آلِمِتَكُمْ وَلا تَذَرُنَّ وَقَالُوا لا تَذَرُقُ مَ وَقَدْ أَضَلُوا كَثِيرًا وَلا تَنزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ ضَلَالاً ﴾ ﴿ وَقَالُ نُوحٌ رَبِّ لا تَذَرُ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرُهُمْ مَنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ إنَّكَ إِنْ تَذَرُهُمْ

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز: ٥/٣٧٣، وينظر: لسان العرب: ٤٥٠/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير: ١٩٦/٢٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٣٣٣/٨.



يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوا إِلاَّ فَاحِرًا كَفَّارًا ۞ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَارًا﴾.

وفي هذا المشهد يصور نوح النام إعراضهم بصورة أحرى تؤكد ما سبق، لكن تصوير الإعراض في المشهد السابق لبيان قيامه بالدعوة واجتهاده فيها، وأما هنا فيصورها لبيان يأسه ممن كفر من قومه تمهيدًا لطلب الدعاء والانتصار عليهم، ولذا كرر فعل القول "قال" مع إظهار اسم نوح وحقه الإضمار استئنافًا لقول جديد جاء في وقت لاحق غير متصل بالقول الأول.

ويزيد المشهد هنا انتقالهم من الإعراض والاستكبار إلى المواجهة والمكر الكبار. ويأتى خطاب نوح التليك لربه هنا مؤكدًا كما قيل في المشهد السابق.

والمشهد يترقى في بيان حال القوم الكافرين من العصيان، إلى اتباع الملأ، إلى المكر الكبار، إلى التواصي بالبقاء على الشرك وعبادة الأصنام، إلى الإضلال.

والتعبير بصيغة الماضي في هذه الأحوال (عصوا، واتبعوا، وقالوا، أضلوا) يفيد تحقق حصول الأفعال منهم.

كما أن التعبير بالجمع من غير استثناء يشعر بغلبة الضلال في القوم، كما قال الله والله المواليد أشد من آبائهم، كما يشعره الوصف بالفجور وصيغة المبالغة: كفّار. ووصف المواليد بذلك باعتبار ما سيؤولون إليه عند الكبر، على طريقة المجاز المرسل في التعبير عن الشيء بما سيكون، قال الزمخشري (ت٥٣٥ه): ((فإن قلت: بم علم أن أولادهم يكفرون؟ وكيف وصفهم بالكفر عند الولادة؟ قلت: لبث فيهم ألف سنة إلا خمسين عامًا، فذاقهم وأكلهم، وعرف طباعهم وأحوالهم، وكان الرجل منهم ينطلق بابنه إليه ويقول له: احذر هذا؛ فإنه كذاب، وإن أبي حذرنيه، فيموت الكبير وينشأ الصغير على ذلك. وقد أحبره الله ولله أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن.



والمكر: التوصل إلى إيقاع الخصم بنوع من الحيلة من حيث لا يشعر (١)، وأكد مكرهم بالمفعول المطلق "مكرًا"، مع وصفه بالكُبّار مبالغة في بيان كبره وعظمه.

وعُبِّر عن تواصيهم بالبقاء على الشرك بصيغة المضارع المؤكد بالنون "لا تذرن... ولا تذرن" دلالة على شدة رغبتهم في المداومة على عبادة الأصنام.

وكرروا النهي "لا تذرن" لمزيد من التأكيد، ولم يكتفوا بالإجمال والعموم في قولهم: ﴿ لا تَذَرُنَّ آلِمِتَكُمْ ﴾، بل ذكروا بعد ذلك أسماء الآلهة: ﴿ وَلا تَذَرُنَّ وَدًّا وَلا سُواعًا وَلا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا ﴾ اهتمامًا بشأنها وإظهارًا للرغبة في المداومة على عبادتها، سواء أكان ذكرها تفصيلاً بعد إجمال، أو عطفًا للخاص بعد العام (٣).

ولعل في ذكر هذه الأصنام أيضًا تعريضًا بمشركي العرب؛ لأنهم كانوا يعبدون أصنامًا بأسمائها، كما روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: صارت الأوثان التي كانت في قوم نوح في العرب بعد، أما "ودّ" كانت لكلب بدومة الجندل، وأما "سُواع" كانت لهذيل، وأما "يَغُوث" فكانت لمراد ثم لبني غطيف بالجرف عند سبأ، وأما "يَعُوق" فكانت لهمدان، وأما "نَسْر" فكانت لحمير لآل ذي الكلاع. أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم: أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون أنصابًا، وسموها بأسمائهم، ففعلوا، فلم تُعبد، حتى إذا هلك أولئك وتَنَسَّخ العلم عبدت(٤).

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٢٢٠/٦، وينظر: تفسير الفخر الرازي: ١٤٦/٣٠، وتفسير القرآن العظيم: ٢٣٧/٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر مادة (مكر): لسان العرب: ١٨٣/٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف: ٢١٨/٦، والبحر المحيط: ٣٣٥/٨، التحرير والتنوير: ٢٠٩/٢٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري: حديث رقم (٤٩٢٠).

ولما وصف نوح الني أحوالهم حتى انتهوا إلى ما يقتضي اليأس منهم دعا عليهم: ﴿ وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ صَلالاً ﴾ ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ إِنَّ كَ أَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوا إِلاَّ فَاجِرًا كَفَّارًا ۞ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَارًا ﴾. وقل ابن كثير (ت٤٧٧هـ): ((دعاء منه على قومه لتمردهم وكفرهم وعنادهم، كما دعا موسى على فرعون وملئه في قوله: ﴿ رَبَّنَا اطْمِسْ عَلَى أَمْوَالِهِمْ وَاشْدُدْ عَلَى قُلُومِهِمْ فَلْ يُؤْمِنُوا حَتَى يَرُوا الْعَذَابَ الألِيمَ ﴾ [يونس: ٨٨]، وقد استحاب الله لكل من النبيين في قومه، وأغرق أمته بتكذيبهم لما جاءهم به )) (١٠).

وتأتي دعوات نوح النسخ متناسبة مع أحوالهم وما صدر عنهم، فدعاؤه ﴿وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ ضَلالاً ﴾ يتناسب مع قوله عنهم: ﴿فَلَمْ يَنِدْهُمْ دُعَائِي إِلاَّ فِرَارًا ﴾ ﴿وَمَكَرُوا مَكْرًا كُبَّارًا ﴾ ﴿وَقَدْ أَضَلُّوا كَثِيرًا ﴾. ودعاؤه ﴿رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ إِنَّكَ إِنْ تَذَرُهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوا إِلاَّ فَاحِرًا كَفَّارًا ﴾ يتناسب مع قوله عنهم: ﴿وَقَالُوا لا تَذَرُنَّ آلِمَتَكُمْ وَلا تَذَرُنَّ وَدًّا وَلا سُوَاعًا وَلا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا ﴾ ﴿وَقَدْ أَضَلُوا كَثِيرًا ﴾، وديّارًا أي: أحدًا (٢). ودعاؤه ﴿وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَارًا ﴾ والتبار: الخسار والهلاك والضلال (٣).

ويعبر عن قومه بوصف ملابس لهم: الظالمين، الكافرين؛ لأنهم استحقوا العقوبة والدعاء بسبب الظلم والكفر، وفيها تعريض بكفار مكة أنهم يصيبهم ما أصاب قوم

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم: ٢٣٦/٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: حامع البيان: ٣٠٧/٢٣، والهداية إلى بلوغ النهاية: ٧٧٤٨/١٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: حامع البيان: ٣٠٩/٢٣، والهداية إلى بلوغ النهاية: ٧٧٥٠/١٢.

د. پوسف بن عبدالله العليوي

نوح إذا استمروا على كفرهم وظلمهم، قال ابن عطية (ت٤٢٥هـ): ((ذكر "الظالمين" لتعم الدعوة كل من حرى مجراهم))(١).

ولا ينسى نوح الله في سياق دعوته أولئك الذين استحابوا له وصبروا معه فيدعو لهم بالمغفرة: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ دَحَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُ وُمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴿. وقد حص وعم في دعائه اهتمامًا بشأن من حصهم: والديه ومن دحل بيته مؤمنًا، ثم عمّ جميع المؤمنين والمؤمنات، وبهذا دعا نوح الله لوالديه ثلاث مرار: مرة بخصوصهم، ومرة مع من دخل بيته، والثالثة مع المؤمنين والمؤمنات، وهذا من عظيم بره ووفائه.

وهذا دعاء في ختام السورة يتناسب مع غاية الدعوة التي بدأها خطابه في أول السورة: ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ۞ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ ﴾ الآية.

كما أن دعاءه على قومه في حتام السورة بقوله: ﴿ رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ وقوله: ﴿ وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَارًا ﴾ يتناسب مع ترغيبهم في أول السورة بقوله: ﴿ وَيُ وَخِرْكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ فلما لم يؤمنوا لم يستحقوا إلا أن يهلكوا.

وفي دعائه للمؤمنين أيضًا ترغيب لقومه أن يدخلوا في هذا الدعاء في اللحظات الأخيرة قبل أن يعمهم الهلاك والخسار.

والدعاء على الظالمين حاء في القرآن متصلاً بمشهد النهاية في قصص بعض الأنبياء مع أقوامهم سواء كان الدعاء من الأنبياء بعد أن يئسوا من استجابة أقوامهم، أم من الله على ومن ذلك: قول الله على: ﴿ أَلا إِنَّ عَادًا كَفَرُوا رَبَّهُمْ أَلا بُعْدًا لِعَادٍ قَوْمِ هُودٍ ﴾ [هود: ٦٠]، وقوله:

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز: ٣٧٦/٥.

Could dilute comment

﴿ أَلا بُعْدًا لِمَدْيَنَ كَمَا بَعِدَتْ ثَمُودُ ﴿ [مود: ١٥] ، وقوله: ﴿ وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاَهُ زِينَةً وَأَمْوَالاً فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُّوا عَنْ سَبِيلِكَ رَبَّنَا اطْمِسْ عَلَى أَمْوَالِهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا رَبَّنَا لِيُضِلُّوا عَنْ سَبِيلِكَ رَبَّنَا اطْمِسْ عَلَى أَمُوالِهِمْ وَاشْدُدْ عَلَى قُلُومِمْ فَلا يُؤْمِنُوا حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ﴾ [بونس: ٨٨] ، وقوله عن بعض لوط النسي: ﴿ قَالَ رَبِّ انْصُرْنِي عَلَى الْقَوْمِ الْمُفْسِدِين ﴾ [العنكبوت: ٣٠] ، وقوله عن بعض رسله: ﴿ قَالَ رَبِّ انْصُرْنِي بِمَا كَذَّبُونِ ﴿ قَالَ عَمَّا قَلِيلٍ لِيُصْبِحُنَّ نَادِمِينَ ﴾ وسله: ﴿ قَالَ رَبِّ انْصُرْنِي بِمَا كَذَّبُونِ ﴾ قَالَ عَمَّا قَلِيلٍ لَيُصْبِحُنَّ نَادِمِينَ ﴾ وقوله : ﴿ مُّ اللهَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [المؤمنون: ٣٠] ، وقوله : ﴿ مُّ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تُشْرَى كُلَّ مَا جَاءَ أُمَّةً رَسُولُمَا كَذَّبُوهُ فَأَتْبَعْنَا بَعْضَهُمْ بَعْضًا وَوَلِهِ : ﴿ وَعَلَىٰ الْمُعْمَا لَلْهُ وَمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [المؤمنون: ٣٩] ، وقوله: ﴿ مُ مُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا تُشْرَى كُلَّ مَا جَاءَ أُمَّةً رَسُولُمَا كَذَّبُوهُ فَأَتْبَعْنَا بَعْضَهُمْ بَعْضَا وَوَلِهُ عَنْ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [المؤمنون: ٤٤] .

وكم هو شديد دعاء نوح الله على مشركي مكة؛ لأنهم يدركون أنه تحديد لهم أن يدعو عليهم محمد وحمد على قومه، وهم يعرفون من هو محمد وهم يخشون دعوته في البلد الحرام، ويرون أن الدعوة فيه لا تُرد تعظيمًا له، وقد شق عليهم ذلك حقًا حينما دعا النبي على عليهم، كما روى عبد الله بن مسعود أن النبي كان يصلي عند البيت، وأبو جهل وأصحاب له جلوس، إذ قال بعضهم أن النبي كان يصلي عند البيت، وأبو جهل وأصحاب له جلوس، إذ قال بعضهم لبعض: أيكم يجيء بسلى جزور بني فلان فيضعه على ظهر محمد إذا سجد، فانبعث أشقى القوم فجاء به، فنظر حتى سجد النبي وضعه على ظهره بين كتفيه، وأنا أنظر لا أغني شيئًا، لو كان لي منعة، قال: فجعلوا يضحكون ويحيل بعضهم على أنظر لا أغني شيئًا، لو كان لي منعة، قال: فجعلوا يضحكون ويحيل بعضهم على فرفع رأسه، حتى جاءته فاطمة، فطرحت عن ظهره، فرفع رأسه، ثم قال: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ» ثلاث مرات، فشق عليهم فرفع رأسه، قال: وكانوا يرون أن الدعوة في ذلك البلد مستجابة، ثم سمى: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِأَبِي جَهْلِ، وَعَلَيْكَ بِعُتْبَة بْنِ رَبِيعَة، وَالْولِيدِ بْنِ عُتْبَة، وَأُمْيَة بْنِ



خَلَفٍ، وَعُقْبَةَ بْنِ أَبِي مُعَيْطٍ» وعد السابع فلم يحفظ، قال: فوالذي نفسي بيده لقد رأيت الذين عد رسول الله على صرعى في القليب قليب بدر(١).

هم يدركون ذلك التهديد بالدعاء عليهم ولكنه الاستكبار الذي يعمي ويصم ويغشى القلوب، فاستحبوا العمي على الهدي، والعياذ بالله.

#### المشهد الخامس: مشهد العقوبة.

وهو مشهد النهاية من حيث تسلسل الأحداث في الواقع ولكنه في القصة أتى في الآية الخامسة والعشرين معترضًا بين آيات المشهد السابق، قال الله تعالى: ﴿ عُلِينًا تَهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْصَارًا ﴾.

لقد قدم القرآن هذا المشهد الذي يتضمن نهاية القصة بملاك المكذبين المعاندين قبل أن يأتي الدعاء عليهم بالهلاك: ﴿رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ قبل أن يأتي الدعاء عليهم بالهلاك: ﴿رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ قما السر في هذا التقديم؟ إنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوا إِلاَّ فَاحِرًا كَفَّارًا ﴾ فما السر في هذا التقديم؟

إن هذا العدول عن التسلسل الزمني الطبعي في رواية أحداث القصة يرجع إلى مقام القصة والغرض من سياقها، الذي يتمثل في تسلية الرسول محمد ، مع إنذار مشركى العرب، كما سبق بيانهما.

وهذان المقصدان نلحظهما في هذا التقديم تعجيلاً بتهديد كفار مكة بالعقوبة التي تحل بحم كما حلت بقوم مثلهم، بل هم أظلم منهم وأطغى وأشد قوة وأكثر جمعًا، ومع ذلك ﴿لَمْ يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ أَنْصَارًا﴾، وتعجيلاً بتسلية رسول الله على بالنصر في مواجهتهم كما نصر الله نوحًا الله على قومه(٢).

كما أن هذا التقديم يشعر كفار مكة بأن عقوبة المكذبين الظالمين لا تنتظر دعاء الرسول، فهم يستحقونها ولو لم يدع عليهم، أما إذا دعا فذلك مزيد إكرام له، ويدل على ذلك مجيء ذكر العقوبة بعد تعداد الخطايا: ﴿إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبَعُوا مَنْ لَمَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: (٢٤٠)، ومسلم: (١٧٩٤).

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير: ٢١٢/٢٩.



يَرِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاَّ حَسَارًا ﴿ وَمَكُرُوا مَكْرًا كُبَّارًا ﴿ وَقَالُوا لا تَذَرُنَّ آلِمَتَكُمْ وَلا تَذَرُنَّ آلِمَتَكُمْ وَلا تَذَرُنَّ آلِمَتَكُمْ وَلا تَذَرُنَّ آلِمَتَكُمْ وَلا تَذَرُنَّ اللهِ وَقَالًا عَلَيْهِ وَقَالًا أَضَلُوا كَثِيرًا ﴾ ولذا قال عَلى: ﴿ عُطِيعًا تِهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا ﴾ فقدم بيان سبب عقوبتهم على فعل العقوبة مؤكدًا بالله بالله وقعت صلة، قال الزمخشري (ت٣٨٥هـ): ((تقديم ﴿ عُمَّا خَطِيفَاتِهِمْ ﴾ لبيان أن لم يكن إغراقهم بالطوفان فإدخالهم النار إلا من أجل خطيئاتهم، وأكد هذا المعنى بزيادة "ما"))(١)، وقال ابن عاشور (ت٣٩٣١هـ): ((أي أغرقوا فأدخلوا نارًا، من أجل مجموع خطيئاتهم، لا لمجرد استجابة دعوة نوح، التي ستذكر عقب هذا؛ ليعلم أن ألله لا يقر عباده على الشرك بعد أن يرسل إليهم رسولاً، وإنما تأخر عذابهم إلى ما بعد دعوة نوح لإظهار كرامته عند ربه بين قومه، ومسرة له وللمؤمنين معه، وتعجيلاً لم يجوز تأخيره))(١).

وأما قوله بعد: ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾ بتكرار فعل القول معطوفًا على القول السابق فيدل على أن القولين متصلان زمنًا لا منفصلان متباعدان، لكن فُصل بينهما بذكر العقوبة لما قيل.

ويصور القرآن مشهد النهاية بصورة موجزة موحية، يقدم فيها أولاً سبب العقوبة كما سبق، وقوله: ﴿مُنَّا خَطِيئًا تِمِمْ أُغْرِقُوا﴾ أي: بسبب كثرة خطاياهم عوقبوا، وليس ما استحقوا عليه العقوبة خطيئة واحدة بل خطيئات وخطايا<sup>(٣)</sup> ((وليس خطايا قوم كفروا ألف سنة بقليلة))<sup>(٤)</sup>، وهذه الخطايا ذكرها نوح التَّيِينُ محملة في شكواه السابقة إلى ربه: ﴿إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاَّ خَسَارًا ﴿ وَمَكُرُوا مَكْرًا لَهُ وَقَالُوا لا تَذَرُنَّ آلِمَتَكُمْ وَلا تَذَرُنَّ وَدًّا وَلا سُواعًا وَلا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسُرًا ﴾

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٢١٩/٦، وينظر: تفسير الفخر الرازي: ٣٠/٥٠.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: ٢١٢/٢٩.

<sup>(</sup>٣) قرأ أبو عمرو البصري: "خطايا" جمع تكسير. ينظر: النشر في القراءات العشر: ٣٩١/٢.

<sup>(</sup>٤) الهداية إلى بلوغ النهاية: ٢١/٧٤٧٧.



وَقَدْ أَضَلُّوا كَثِيرًا ﴾ وكم هي عظيمة تلك الخطايا! وإن خطيئة واحدة من هذه تستحق العقوبة، فكيف بما جميعًا؟!

ويصوغ العقوبة بصيغة الماضي: ﴿أُغْرِقُوا فَأُدْخِلُوا نَارًا﴾، ولئن حصل الغرق لقوم نوح في الدنيا فإن دخول النار سيحصل لهم في الآخرة ومع ذلك صيغ فعلاً ماضيًا دلالة على تحقق العقوبة(١).

ودخول الفاء التي تفيد التعقيب يختصر الزمن بين العقوبتين في نفس المتلقي، حيث ينتقل بما من ((من تيار البحار إلى حرارة النار))(٢) في سرعة هائلة رهيبة.

قال في ظلال القرآن: ((والتعقيب بالفاء مقصود هنا؛ لأن إدخالهم النار موصول بإغراقهم، والفاصل الزمني القصير كأنه غير موجود، لأنه في موازين الله لا يحسب شيئًا. فالترتيب مع التعقيب كائن بين إغراقهم في الأرض وإدخالهم النار يوم القيامة))(٢).

وصيغت الأفعال لما لم يسم فاعله، والله الله عن فاعلها، فيراد أن يكون اهتمام ذلك لأن المقصود هو العقوبة ونوعها بغض النظر عن فاعلها، فيراد أن يكون اهتمام المتلقي منصبًا عليها ومتعلقًا بها لا غيرها. كما أن النفوس مع هذا الإجمال تذهب كل مذهب في تصور كيفية الإغراق والإدخال.

ودخول الفاء على نفي وجودهم النصير: ﴿فَلَمْ يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْصَارًا﴾ يشعر بسرعة العقوبة وشمولها لجميع المكذبين في وقت واحد ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [الاعراف: ٢٤].

<sup>(</sup>١) ينظر: المحرر الوجيز: ٣٧٦/٥، والبحر المحيط: ٣٣٧/٨، والدر المصون: ٤٧٧/١٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم: ٢٣٦/٨.

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن: ٣٨١٦/٦، وينظر: الكشاف: ٢١٩/٦، والتحرير والتنوير: ٢١٢/٢٩.



والانتقال من عذاب الدنيا إلى عذاب الآخرة في مشاهد النهاية للمكذبين متكرر في القرآن الكريم، كما في قوله عَلَا: ﴿ وَتِلْكَ عَادٌ جَحَدُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ وَعَصَوْا رُسُلَهُ وَاتَّبَعُوا أَمْرَ كُلِّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ ﴿ وَأُنْبِعُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا لَعْنَةً وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ أَلا إِنَّ عَادًا كَفَرُوا رَبَّهُمْ أَلا بُعْدًا لِعَادٍ قَوْمِ هُودٍ ﴾ [هود: ٦٠]، وقال عن فرعون وقومه: ﴿ وَأَتْبِعُوا فِي هَذِهِ لَعْنَةً وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ بِعُس الرِّفُدُ الْمَرْفُودُ ﴾ [هود: ٩٥]، وقال سبحانه: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُحْرِجَنَّكُمْ مِنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّيْنَا فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَلُهُلِكَنَّ لَكُورُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُحْرِجَنَّكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ الظَّالِمِينَ ﴾ وَلَنْسُكِنَنَّكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ الظَّالِمِينَ ﴾ وَلُنسكِنَبُكُمُ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ الظَّالِمِينَ ﴾ وَلُنسكِنِهُ وَلُنْ يَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ حَلَى لَمَنْ عَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدٍ فَ وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ ﴾ مِنْ وَرَائِهِ جَهَنَّمُ وَيُسْقَى مِنْ مَاءٍ صَدِيدٍ ﴾ وَاسْتَفْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّا عِنِيدٍ ﴾ مِنْ وَرَائِهِ جَهَنَّمُ وَيُسْقَى مِنْ مَاءٍ صَدِيدٍ ﴾ وَاسْتَفْتَهُ وَلَا يَكُلُو مِنْ وَرَائِهِ عَذَابٌ وَمَا هُو يَمِي وَلُولُونَ خَيْرٍ مِنْ أُولِكِكُمْ أَمْ لَكُمْ بَرَاءَةٌ فِي الزِّيُرِ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ خَيْرٌ مِنْ أُولِكِكُمْ أَمْ لَكُمْ بَرَاءَةٌ فِي الزِّيُو مِنْ وَرَائِهِ عَدْرَامُ مَلْ مَلْ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدُمُ عَيْرٌ مِنْ أُولِكِكُمْ أَمْ لَكُمْ بَرَاءَةٌ فِي الزِّيُولِ فَاللَّهُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَوْمُ هُو السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَوْمُ هُولُونَ لَكُمْ مَنْ وَلَقَلُونَ الدُّيْرُ فَيُولُونَ الدُّيْرِ فَي اللَّهُ الْمُعُولُونَ عَلَى اللَّهُ الْمُعُولُولُ فَلَا عَلَامُ الْمُعُولُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُعُمُ وَلُولُونَ اللَّهُ الْمُعُولُونَ الللَّهُ الْمُعُولُونَ اللْمُعْمُ وَلِلُولُونَ اللَّهُ الْمُعْتَلِعُلُولُونَ ال

والملحوظ أن حكاية مشهد العقوبة تحوَّل من نوح النَّهِ إلى الرب عَلَا تعظيمًا لقدرته في عقوبة المكذبين: ﴿وَكَذَلِكَ أَحْذُ رَبِّكَ إِذَا أَحَذَ الْقُرَى وَهِيَ ظَالِمَةٌ إِنَّ أَحْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ ﴾ [هود:١٠٢].

وفي ذلك كله مزيد تسلية في نفس النبي محمد ﷺ ومزيد تحويل ووعيد في نفوس قومه.

ومشهد العقوبة لم يكن بحرد سرد لحلقة من حلقات القصة فحسب، بل ربط معه سبب حصول تلك النهاية الأليمة: ﴿مَّا خَطِيئَا قِيمٌ أُغْرِقُوا ﴾ وهذه صورة من صور التعقيب القرآني على قصصه.



## والملاحظ في أحداث القصة ما يأتي:

#### ١- السرد:

الأحداث قائمة على السرد من أول القصة إلى نهايتها، وليس فيها أي حوار. وقد بدأ سرد القصة في الآيات الأربع الأولى من قول الله علله، وتتضمن تكليف نوح الله الله الله على بالدعوة واستجابة نوح وقيامه بها.

ثم انتقل سرد الأحداث إلى نوح الكيكن، يرويها موجهًا الخطاب إلى الله على ذاكرًا دعوته لقومه وحرصه على كفرهم، ثم دعاءه عليهم ودعاءه للمؤمنين.

وفي أثناء ذلك رجع السرد في الآية الخامسة والعشرين إلى قول الله عَلَلْمُ مخبرًا عن نماية القوم.

ولعل أسلوب السرد في السورة على لسان نوح الله يتناسب مع الغرض الأساس منها، وهو تسلية النبي محمد الله بعرض تجربةٍ للصبر الجميل تعد أنموذجًا له يرويها صاحبها.



#### ٢- انتقاء الأحداث:

مع أن سورة نوح تعد من السور التي بسطت قصته الطبي إلا أن ثمة أحداثًا لم تتعرض لها السورة، وتعرضت لها سور أخرى كسورة هود والشعراء والمؤمنون، وعلى سبيل المثال طوت السورة صفحًا عن بعض المحاورات التي حصلت بين نوح الطبي وقومه، وبينه وبين ابنه، ولم تفصل في الطوفان الذي أغرق القوم وكيفيته وما سبقه من صنع نوح الطبي السفينة تهيئة للنحاة، وغيرها من الأحداث.

ولعل السر في ذلك أن انتقاء الأحداث وطريقة عرضها وتفصيلها خاضع لما يقتضيه المقام والغرض من القصة (١).

ولما كان مقصد السورة تسلية النبي الله وحثه على الصبر الجميل كما صبر نوح التجربته الدعوية على مشهد قيامه بالدعوة وإصراره عليها وتنويع وسائلها مع طول أمدها وإصرار قومه على إعراضهم ومكرهم؛ فجاء هذا المشهد مطنبًا فيه بالنسبة إلى المشاهد الأخرى، ويصرَّف فيه المعنى بصور متنوعة كما في التعبير عن الإعراض بجعل الأصابع في الآذان، واستغشاء الثياب، والإصرار، والاستكبار، والعصيان، واتباع غيره، ومكرهم به، والدعوة إلى البقاء على الشرك.

أما مشهد العقوبة الذي يخاطب كفار مكة وينذرهم فحاء موجزًا، لكنه سريع مهول، كما سبق في الحديث عن المشهد، وهي عادة القرآن في عرض نهايات الأمم المكذبة بصورة موجزة سريعة مهولة، توحي بعظم قدرة الله على وهوان المكذبين عليه مهما كانوا من القوة أو القرب من الرسول.

وحتى لو جاءت النهاية فيها شيء من التفصيل فهو تفصيل لا يزال في إطار الإيجاز.

<sup>(</sup>١) ينظر: التصوير الفني في القرآن: ١٤٣.





#### ب- شخصيات القصة:

برز في القصة شخصيتان رئيستان: نوح الله وقومه. وهما نموذجان للنبي محمد وهومه؛ لأن الخطاب بالقصة لهما ابتداءً تسلية وإنذارًا. كما جاءت إشارة إلى شخصيات أحرى.

## ١ - شخصية نوح الطِّيلا:

من الطبعي أن تكون شخصية نوح الله هي الشخصية البارزة في القصة؛ وقد سميت السورة به.

وصُرح باسمه في ثلاثة مواضع رئيسة من السورة: في بدايتها: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾، وفي موضع ذروة الأحداث من القصة: ﴿قَالَ نُوحٌ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْبِي وَاتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاَّ حَسَارًا ﴾ الآيات، وفي النهاية: ﴿وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾.

وهو الشخصية المحورية التي تقوم عليها القصة؛ لأن المقصد الأساس منها هو تقديم نموذج للنبي محمد ﷺ في الصبر الجميل، يتمثل هذا النموذج في شخصية نوح النسخ.

ولا تعرض القصة من حياة نوح التي الا مرحلة الرسالة؛ لأنها التي تكمن فيها العبرة، ويدور عليها مقصد القصة (١).

كما لا تُظهر القصة لنوح النفي أيَّ صفات حسدية أو خارجية؛ لأنها لا تفيد في مقصد القصة شيئًا، وإنما تُظهره بالصفات المعنوية والنفسية التي لها علاقة بمقصدها حينما يعرض نموذجًا ليقتدي النبي محمد على جما المعنوية على النبي محمد المعنوية التي النبي محمد المعنوية التي النبي ا

ومن أبرز الصفات: الصبر الجميل، الذي يكون معه التضحية والثبات والإصرار، وهي الصفة التي تدور عليها أحداث القصة، وصورتها بصور عدة على لسان نوح الطيخ، فهو مع شدة إعراض قومه يتلطف بحم ويدعوهم في كل الأوقات والأحوال المناسبة، وينوع في وسائل الدعوة، مع تطاول الزمان وشدة العصيان.

<sup>(</sup>١) ينظر: التصوير الفني في القرآن: ١٦٢.



وثمة صفات أحرى لنوح اللَّه تظهر من سياق القصة، ومنها:

المبادرة إلى الدعوة، كما هو ظاهر من قول الله على عنه: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ إِنِيّ لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ بعد أمره بالإنذار، قال ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ): ((لم تعطف جملة ﴿قَالَ يَا قَوْمِ ﴾ لأنها في معنى ﴿قَالَ يَا قَوْمِ ﴾ لأنها في معنى البيان لجملة ﴿أَنْذِرْ قَوْمَكَ ﴾ لدلالتها على أنه أنذر قومه بما أمره الله أن يقوله لهم، وإنما أدمج فيه فعل قول نوح للدلالة على أنه أمر أن يقول فقال؛ تنبيهًا على مبادرة نوح لإنذار قومه في حين بلوغ الوحي إليه من الله بأن ينذر قومه) (١٠).

ومن صفاته: الفصاحة وإبانة القول: ﴿إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ قال البغوي (ت١٥٥ه): ((أُبِين لكم رسالة الله بلغة تعرفونها))(٢)، وقال ابن كثير (ت٤٧٧هـ): ((أي: بيِّن النذارة، ظاهر الأمر واضحه))(٦). والبيان يكون بفصاحة اللسان ووضوح الدعوة، كما قال الله عَلَى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ فَمُمْ ﴾ [ابراهيم: ٤].

ومنها: الإخلاص لله والتحرد عن إرادة الدنيا، فلم تكن دعوته لدنيا يصيبها، وإنما أخلصها لله: ﴿أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ ﴿وَإِنِي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ فَإِنَمَا أَخْلُهُمْ لِتَغْفِرَ فَلَمْ ﴾، وقد قال الله عَلَيْ عن نوح أنه قال لقومه: ﴿وَيَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهِ ﴾ [هود: ٢٩]، وهذا منهج الأنبياء كما أحبر الله عنهم.

ومنها: التلطف في الدعوة، كما نجده في نداء نوح لقومه بإضافتهم إليه: ﴿ يَا قَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾.

ومنها: الحرص على هداية قومه، وتبين ذلك من استمراره في دعوته وتنويع وسائلها وأساليب خطابها، في مدة متطاولة مع شدة إعراضهم عنه.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ١٨٧/٢٩، وينظر: تيسير الكريم الرحمن: ٨٨٨.

<sup>(</sup>٢) معالم التنزيل: ٢٢٩/٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم: ٢٣١/٨.



وتظهر شخصية نوح النه متفاعلة مع أحداث القصة ومع شخصياتها الأخرى، فهو النه يبدأ دعوته لقومه بالتلطف معهم والنصح لهم وتشويقهم للإيمان، ثم يواجهه قومه بالإعراض فلا يفتر أو يتراجع بل يصر على هداية قومه فينوع في وسائله وأساليبه ويزيدهم ترغيبًا، لكنهم يزدادون إعراضًا ومكرًا، فما كان منه إلا أن يسلم أمره إلى الله ويدعو عليهم بعد أن يئس منهم. ثم هو لا ينسى أولئك الذين استحابوا له وآمنوا به فيسأل الله لهم المغفرة والنحاة: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ دَحَلَ بَيْتِيَ اللهُ وَلِمَنْ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ﴾.

#### ٢ - شخصية القوم:

جاء ذكر قوم نوح على وجه العموم من غير تصريح باسمهم أو باسم أحد منهم؛ لأنه لا يتوقف على ذلك فائدة.

وعلى خلاف شخصية نوح التي لم توصف بأوصاف مباشرة إلا أنه نذير مبين، وأما صفاته الأخرى فيدل عليها تصوير حاله في دعوة قومه، فإن القوم وصفهتم القصة بصفات مباشرة، منها ما هو حسى ومنها ما هو معنوي:

أما الحسي فليس تصويرًا لأجسادهم وأشكالهم، ولكنه وصف لبعض أفعالهم التي يواجهون بها نوحًا تصويرًا لشدة إعراضهم، ومن ذلك فرارهم من نوح، وجعل أصابعهم في آذانهم، واستغشاء ثيابهم.

وأما الأوصاف المعنوية فذكرت القصة عنهم إصرارهم على الكفر، واستكبارهم، وعصيانهم، ومكرهم، ودعوتهم إلى البقاء على الشرك، وإضلالهم.

كما وصفتهم القصة بالكفر، والظلم، والفجور، وكثرة الخطايا، وأنهم لا يعلمون.

وجاء وصفهم بهذه الصفات متسقة مع مشاهد القصة، ففي كل مشهد يذكر نوح الليلا من صفاتهم ما يلائمه.



#### ٣- شخصيات مؤمنة:

جاء في القصة إشارة إلى شخصيات أخرى مؤمنة (والدا نوح، ومن دخل بيته مؤمنًا، والمؤمنون والمؤمنات)، وذلك في دعاء نوح الأخير الذي ختمت به القصة، والوصف المشترك بينهم أنهم مؤمنون، وتفرد الوالدان بذكرهما صراحة ثم ضمنًا مرتين، والداخلون بيته ذكروا مرتين.

وهذا الدعاء الأحير فيه ترغيب للدحول في الإيمان لتحقيق المغفرة، وفيه تأنيس للنبي محمد ولله وأن الله لا يضيع أخر المؤمنين.

### ٤ - الأصنام:

أشارت القصة إلى هذه الأسماء: ودّ، وسواع، ويغوث، ويعوق، ونسر، وهي أسماء رجال صالحين من قوم نوح، سمّى بما القوم أصنامهم التي اتخذوها آلهة من دون الله عَلان ووردت على لسانهم حينما تواصوا بالبقاء على الشرك: ﴿وَقَالُوا لا تَذَرُنَّ وَدًّا وَلا سُواعًا وَلا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا﴾. وقد ذكروها بأسمائها اهتمامًا بشأنها وإظهارًا للرغبة في المداومة على عبادتها. وفي ذكر هذه الأصنام تعريض بمشركي العرب؛ لأنهم كانوا يعبدون أصنامًا بأسمائها، كما سبق ذكره آنقًا في الحديث عن المشهد الرابع من مشاهد القصة.

## ج- الزمان:

يأتي الزمان في القصة القرآنية كبقية العناصر متسقًا مع الغرض منها، وكثيرًا ما يغفل القرآن الزمن لأنه لا غرض من إيراده، وفي هذه القصة لا نجد أي ذكر لزمن وقوع القصة، وإن كان القرآن أشار في مواضع أحرى إلى أن نوحًا الني أول الأنبياء: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّينَ مِنْ بَعْدِهِ ﴿ النساء:١٦٣]، ﴿ وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَتُمُودُ ﴿ وَقَوْمُ إِبْرَاهِيمَ وَقَوْمُ لُوطٍ (٣٤) وَأَصْحَابُ مَدْيَنَ وَكُذِّبَ مُوسَى فَأَمْلَيْتُ لِلْكَافِرِينَ ثُمُّ أَحَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ [الحج:٤٠-٤٤]، ﴿ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ فَأَمْلَيْتُ لِلْكَافِرِينَ ثُمُّ أَحَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ [الحج:٤٠-٤٤]،



نُوحٍ وَالْأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ فَأَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابٍ﴾ [غافر:٥].

وإيراد زمن وقوع القصة لا يضيف شيئًا يناسب مقاصدها؛ ولهذا طُوي، لكن الزمن لم يغب عن القصة، وجاء مصرفًا فيه القول بصور متنوعة تتناسب مع سياق الخطاب كما يأتى:

## ١ - الزمن المعين:

وجاء في قوله: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِيّ دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَارًا ﴾ فأخبر نوح الله أنه يقوم بدعوته في الليل والنهار، ولا يعني ذلك أنه في كل يوم يواصل ليله بنهاره، ولكن لما كان السياق لبيان حرصه على القيام بما أمره به ربه جمع بين الزمنين منكرين متعاقبين متعاطفين كناية عن حرصه وعدم فتوره وكأنه يستغرقهما جميعًا لا يغادر منهما وقتًا، قال ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ): ((جعل دعوته مظروفة في زمني الليل والنهار للدلالة على عدم الهوادة في حرصه على إرشادهم، وأنه يترصد الوقت الذي يتوسم أفهم فيه أقرب إلى فهم دعوته منهم في غيره، من أوقات النشاط وهي أوقات اللهار، ومن أوقات الهدوء وراحة البال وهي أوقات الليل))(١).

#### ٢- الزمن المبهم:

وجاء في آيتين: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ ﴿يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ إِذَا جَاءَ لا يُؤَخِّرُ لَوْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾.

أما الأولى فجاءت في سياق الإنذار الذي يرغبهم في المبادرة إلى الإيمان حتى لا يقع عليهم العذاب، ولذا أبهم زمن العذاب ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ۗ وأكد بِ"مِن" تحقيقًا له، وكأن إتيانه قريب، وفي هذا تخويف لهم وتعجيل لاستجابتهم.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ١٩٤/٢٩، وينظر: المحرر الوجيز: ٥/٣٧٣، وتفسير القرآن العظيم: ٢٣٢/٨.



وأما الثانية فسياقها الترغيب إلى الإيمان، ومما رغبهم فيه تأخير الأجل وطول الحياة، وأبحم الأجل لتذهب النفس كل مذهب في تصور طوله، وفي ذلك ترغيب لهم، لكن الأجل مهما طال فهو عند الله له حد معين مسمى، قال ابن عاشور (ت٣٩٣ه): ((هو وعد بخير دنيوي يستوي الناس في رغبته، وهو طول البقاء، فإنه من النعم العظيمة؛ لأن في جبلة الإنسان حب البقاء في الحياة، على ما في الحياة من عوارض ومكدرات. وهذا ناموس جعله الله تعالى في جبلة الإنسان لتجري أعمال الناس على ما يعين على حفظ النوع))(١).

### ٣- الإشارة إلى الزمن:

ثمة مواضع في السورة تشير إلى الزمن وإن لم تذكره صراحة، وجاءت بألفاظ متنوعة، من ذلك:

التعبير عن طول الزمان بالحرف (ثُمّ) كما في قول نوح: ﴿ وَإِنِيّ كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَا فِيمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا ﴾ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَا فِيمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا ﴾. والتعبير به كما قلت سابقًا: يشعر بطول أمده معهم، واستغراق كل أسلوب من الأساليب التي سلكها في دعوتهم.

إن القصة لم تذكر زمن لبث نوح الله في دعوة قومه كما جاء في سورة العنكبوت: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِيهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلاَّ خَمْسِينَ عَامًا ﴾ العنكبوت:١٤]، وهو زمن طويل، لكن مجرد الإخبار عن الزمن لا يوحي بطول المعاناة كما يوحي بحا "ثمّ"، وهي تخاطب النبي محمدًا ﷺ بالصبر الجميل.

وجاء الدلالة على الزمان بالحرف (ثُمّ) في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا﴾.

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ١٨٩/٢٩.

سابقًا.



والسياق في بيان ربوبية الله عَلَى ومننه على القوم التي تستوجب الإيمان به وحده وهم مع ذلك معرضون، ولما ذكر جملة من أدلة القدرة والمنة في السماوات والأرض، استدعى ذكر الأرض التذكير بخلق الإنسان من ترابحا، ثم عودته إليها ميتًا، وبعثه منها بعد ذلك، فأدمج الاستدلال على البعث مع الاستدلال على الألوهية، كما ذكر

ولعل في العطف با شمّ إشارة إلى طول زمان نعم الله عليهم في الدنيا، وطول بقائهم فيها، وفي هذا مزيد توبيخ لهم وإنكار على إعراضهم وعدم إيمانهم، كما هو سياق الآيات التي بدأت بالاستفهام التوبيخي الإنكاري: ﴿مَا لَكُمْ لا تَرْجُونَ لِلّهِ وَقَارًا ﴾ وقَارًا الله وقارًا الآيات.

ومن الإشارة إلى الزمن قوله تعالى: ﴿ مُمَّا خَطِيثَا تِهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا ﴾ فإن الإدخال في النار يكون في اليوم الآخر، لكن طُوِي ذكره وعُيِّر بفعل الإدخال متصلاً بفاء التعقيب لاختصار الزمن بين العقوبتين في نفس المتلقي مما يشعر بمزيد من التهويل والترهيب، كما سبق ذكره.

ومن الإشارة إلى الزمن التعبير ببعض الأفعال التي تدل في مقام الترغيب على طول زمان التنعم بالأمور المرغب بها، كما في التعبير بصيغة المضارع (يرسل، يمدد، يجعل، يجعل): ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ۞ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرًارًا ۞ وَيُعْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا﴾ فهذه الصيغة تشعر المخاطبين بتجدد العطاء زمانًا بعد زمان، وهذا فيه مزيد ترغيب لهم.

ومما يتعلق بالزمن في القصة العدول عن التسلسل الزمني في سرد أحداثها، فقدم الإحبار عن عقوبة القوم قبل دعاء نوح عليهم، لما سبق بيانه في الحديث عن مشاهد القصة.



#### د- المكان:

المكان في القصة القرآنية كالزمان يُذكر ويُطوى بناء على ما يقتضيه الغرض من القصّ، وفي قصة نوح الكن في هذه السورة لا يذكر المكان الذي تؤدى فيه مشاهد القصة؛ لأنه لا يقدم لمقاصد القصة أي فائدة تذكر، إلا أن المكان لم يغب عن القصة في سياقات تناسبه، ومن ذلك:

١- (السماء، والجنات، والأنحار) في سياق الترغيب في الإيمان والاستغفار: ﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ﴿ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾.

و"السماء" هنا المقصود بها: الغيث، فعبر عنه بالمكان، والجنات: الحدائق والبساتين ذات الأشجار المتنوعة والكثيرة، والأنهار: مجاري المياه الكثيرة العذبة.

وذكر هذه الأماكن يرمز إلى جزيل العطاء، وقد سبق بيان ما في التعبير بهذه الأماكن من البلاغة في سياق الترغيب.

٢- (السماوات، والأرض) في سياق الاستدلال على ألوهية الله ﷺ بربوبيته وإنعامه على القوم: ﴿ أَلَمْ تَرُوا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا ۞ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ۞ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بسَاطًا﴾.

وعُبَر عن السماء بالجمع المعدود "سبع سماوات" إظهارًا لعظم قدرة الله عَلَا الذي يمسك السماوات ولو شاء لانطبقت السبع كلها على الأرض بمن فيها، وفي ذلك تمويل للقوم.

وأما الأرض فأفردت لأنهم لا يرون إلا إياها، وليس في ذكر السبع هنا تحويل، وإنما يفيد ذكر الأرض تقرير منة الله عليهم التي يعايشونها، ولذا أظهر ذكرها والأصل الإضمار في قوله: ﴿وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ﴾ تأكيدًا للمنة عليهم في هذه الأرض.



فالسموات هنا ترمز إلى القدرة، والأرض ترمز إلى النعمة، وقد سبق بيان ما في هذه الآيات من الأساليب البلاغية.

٣- (الأرض) في دعاء نوح الله الله الله عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴿.

وهل الأرض هنا جميع الأرض؟ أو الجزء من الأرض الذي كان القوم يسكنونه؟ وهل كان في وقت نوح وقومه أحد على الأرض غيرهم؟ أوْ لم يكن أحد غيرهم؟ فكانوا هم الناس على الأرض؟(١).

وإذا كان المقصود بالأرض ديارهم دون سائر الأرض ففي التعبير مبالغة لاستقصاء جميع من كفر من قومه وقطع دابرهم.

وعلى كلِّ فذكر الأرض هنا يرمز إلى الشمول والإحاطة بجميع الكافرين.

٤- (بيت نوح) في دعائه الله لله البعه من المؤمنين: ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ
 دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَارًا ﴾.

وبيت الرحل: داره الذي يأوي إليه ويبيت فيه.

وما مقصود نوح الله ببيته هنا؟ داره، أم مسحده، أم دينه، أم السفينة؟ كل ذلك قيل (٢).

والذي يظهر حمل البيت على ظاهره، كما قال ابن كثير (ت٤٧٧هـ): ((ولا مانع من حمل الآية على ظاهرها، وهو أنه دعا لكل من دخل منزله وهو مؤمن))(٣).

والذي يدخل بيته غالبًا والداه وزوجه وأولاده وأهلوهم وقرابته وأصحابه المقربون، وإنما قيد الدخول بالإيمان ليخرج من لم يكن متصفًا به كزوجه وولده وغيرهما، وحَصّ أهلَ بيته بعد والديه ترقيًا فيمن له حق، ثم عمم الدعاء لأهل الإيمان.

وذكر البيت هنا يرمز إلى وفاء نوح الطِّينة وبره بأهل بيته وأصحابه.

<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير: ٢١٤/٢٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز: ٥/٣٧٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم: ٢٣٧/٨.



# المحث الثالث من خصائص النظم في الخطاب الدعوي في السورة

في المبحثين السابقين عرضت بصورة تحليلية مضامين الخطاب الدعوى وأساليبها البلاغية، وفي هذا المبحث أعرض أهمّ الخصائص البلاغية في نظم الخطاب الدعوي في السورة.

وسأتناول هذه الخصائص: الفصاحة والإبانة، النداء، التأكيد، التقابل، الاستفهام الحجاجي، الإيجاز، وحدة النظم.

### ١ – الفصاحة والإبانة.

من السمات المهمة في الخطاب الدعوي البليغ أن يكون واضحًا بيِّنًا مُبينًا، يفهمه المخاطَبون به، وهذه غاية الفصاحة وأساس للبلاغة، قال ابن سنان الخفاجي (٢٦٦هـ): ((من شروط الفصاحة والبلاغة: أن يكون معنى الكلام واضحًا ظاهرًا جليًّا، لا يحتاج إلى فكر في استخراجه، وتأمل لفهمه))(١).

وقد وصف نوح الطِّين خطابه بالإبانة في ابتداء دعوته لقومه في هذه السورة: ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ إِنَّى لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾، كما جاء في سورة هود: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ إِنَّى لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [هود:٢٥]، وسورة الشعراء: ﴿إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ [الشعراء: ١١٥].

والبيان عن المعاني والأحكام يكون بفصاحة اللسان، كما في قوله تعالى: ﴿ بِلِسَانٍ عَرِيٌّ مُبِينٍ ﴾ وقال سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلاَّ بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيّنَ لَهُمْ ﴾ [براهيم: ٤]، وقال: ﴿فَإِنُّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴾ [الدحان: ٥٨]، وقال: ﴿ فَإِنَّا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَيِّرَ بِهِ الْمُتَّقِينَ وَتُنْذِرَ بِهِ قَوْمًا لُدًّا ﴾ [مريم: ٩٧].



ويتحقق بمراعاة شروط الفصاحة التي نبه إليها علماء البلاغة، سواء كان ذلك في المفرد أم في الكلام، أما في المفرد فأن يكون موافقًا للغة العرب في تصريفه، واستعماله في معانيه، وأن يسلم من الغرابة، ومن تنافر الحروف بحيث يسهل نطقه على اللسان. وأما في الكلام فأن يكون موافقًا للغة العرب في تأليفه وإعرابه، وأن يسلم من تنافر كلماته، ومن تعقيده سواء كان التعقيد لفظيًا أم معنويًا(١).

<sup>(</sup>١) ينظر: شروح التلخيص: ١٢١-٨٠/١.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم: ٤٧٨/٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ٦٦٢/٦.



# ٢- حسن الابتداء بالنداء.

عني البلاغيون بـ"حسن الابتداء"، وجعلوه دليلاً على حودة البيان، وعدّوه من المواضع التي ينبغي على المتكلم أن يتأنق فيها غاية التأنق؛ لأنه أول ما يطرق السمع ويصل إلى القلب، فإذا كان الابتداء حسنًا أقبل السامع على الكلام فوعاه، وإلا أعرض عنه وجفاه(١).

وقد استفتح نوح اللَّيْنَ خطابه الدعوي بما يحسن الابتداء به: استفتح بنداء قومه: ﴿ يَا قَوْمِ إِنِّ لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾.

ونداء "القوم" مطرد في الخطاب الدعوي مع جميع الأنبياء الذين ذكر الله على تفاصيل دعوتهم وحكى خطابهم لأقوامهم، وقد جاء مع خطاب نوح الله في غير هذه السورة: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ﴾ الآية [الأعراف: ٩٥]، ﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمٍ إِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَقَامِي وَتَذْكِيرِي بِآيَاتِ اللهِ فَعَلَى اللهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ الآية [يونس: ٧١].

ومع غير الأنبياء يظهر هذا النداء في الخطاب الدعوي، كما في قول الرجل الذي جاء مناصرًا للرسل عليهم السلام في مواجهة أصحاب القرية: ﴿وَجَاءَ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَى قَالَ يَا قَوْمِ اتَّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ ﴾ [يس:٢٠]، وقول الرجل الذي جاء مناصرًا لموسى النبي في مواجهة فرعون: ﴿يَا قَوْمِ لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَنْ يَنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ اللّهِ إِنْ جَاءَنَا ﴾ الآية [عافر:٢٠] وقد تتنابعت نداءاته بعد الأرض فَمَنْ يَنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ اللّهِ إِنْ جَاءَنَا ﴾ الآية [عافر:٢٠] وقد تتنابعت نداءاته بعد ذلك. والجن حينما ولوا إلى قومهم منذرين: ﴿قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنْزِلَ مِنْ الْحَدِي إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيقٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ يَا قَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَابًا أُنْزِلَ مِنْ أَجِيبُ وَيَجُورُكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ أجيبُوا دَاعِيَ اللّهِ وَآمِنُوا بِهِ يَعْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُجُورُكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ الأحقاف:٣٠-٣١].

<sup>(</sup>١) ينظر: شروح التلخيص: ٥٣١/٤.



وأمر الله على رسوله على بالنداء في خطابه الدعوي، فقال: ﴿ قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنِي عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ [الزمر:٣٩]، ﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ﴾ [الأعراف:٨٥]، ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُوا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَ نَعْبُدَ إِلاَّ اللَّهُ ﴾ الآية [آل عمران:٢٤].

ولم يأت في القرآن نداء في حكاية خطاب دعوي صادر من رسول أو غيره إلى قومه إلا بلفظ "القوم" متصلاً بضمير التكلم.

أما النداء بمثل "يا أيها الذين آمنوا، يا أهل الكتاب، يا أيها الناس" فإنه يأتي في خطاب الله ﷺ، أو في الأمر للنبي ﷺ بقوله، ولم يأت في حكاية خطاب مباشر من نبي إلى قومه.

وأما عيسى النه الله وَيِق وَرَبَّكُمْ فنادى بني إسرائيل بلفظهم: ﴿ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِي اعْبُدُوا الله وَيِي وَرَبَّكُمْ ﴿ [المائدة: ٧٧]، ﴿ وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِي اعْبُهُ رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ﴾ [الصف: ]، قال الرمخشري (ت٣٥ه هـ): ((قيل: إنما قال: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ ولم يقل: يا قوم، كما قال موسى؛ لأنه لا نسب له فيهم فيكونوا قومه)).

وجاء نداء المدعو إذا كان فردًا أو فقة مخصوصة بالوصف الملائم، كما نادى إبراهيم الله أباه: ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لا يَسْمَعُ وَلا يُبْصِرُ وَلا يُعْنِي عَنْكَ شَيْئًا ﴾ [مم:٤١]، وكما نادى إبراهيم ويعقوب عليهما السلام بنيهما: ﴿ وَوَصَّى عَنْكَ شَيْئًا ﴾ [مم:٤٤]، وكما نادى إبراهيم الله اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلا تَمُوتُنَ إِلاَّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾ [ابقرة:١٣٢]، ونادى يوسف النا صاحبي السحن: ﴿ يَا صَاحِيَ السِّتُ السِّمُونَ السِّمُونَ ﴾ [ابقرة:١٣٢]، ونادى يوسف النا صاحبي السحن: ﴿ يَا صَاحِيَ السِّمُونَ السِّمُونَ اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ [يوسف:٣٩].

والأصل في الخطاب أن يبدأ المتكلم بالنداء تنبيهًا للمخاطب أن يصغي إليه، خاصة إذا كان أمرًا ذا بال، ولذا غلب أن يلي النداء أمر أو نحي أو استفهام أو إخبار بحكم يخص المخاطب، قال الزمخشري (٣٨هه): ((كل ما نادى الله له عباده



من أوامره ونواهيه وعظاته وزواجره ووعده ووعيده واقتصاص أحبار الأمم الدارجة عليهم وغير ذلك مما أنطق به كتابه أمورٌ عظام وخطوبٌ حسام ومعان عليهم أن يتيقظوا لها ويميلوا بقلوبهم وبصائرهم إليها)(١).

واستفتح نوح والأنبياء عليهم السلام خطابهم الدعوي بنداء أقوامهم مضيفيهم إلى أنفسهم؛ طلبًا لإقبالهم، واستمالةً لقلوبهم، واستجلابًا لقبولهم، وإظهارًا لنصحهم والتلطف معهم، وتعظيمًا لشأن ما يدعونهم إليه (٢).

وقد يتكرر النداء في الخطاب، كما تكرر نداء نوح الناه في "سورة هود": ﴿قَالَ يَا قَوْمِ أَرَّأَيْتُمْ إِنْ كُنْتُ عَلَى بَيْنَةٍ مِنْ رَبِي وَآتَانِي رَحْمَةً مِنْ عِنْدِهِ فَعُمِّيَتْ عَلَيْكُمْ أَنَّلْرِمُكُمُوهَا وَأَنْتُمْ لَمَا كَارِهُونَ ﴿ وَيَا قَوْمِ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مَالاً إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ وَأَنْتُمْ لَمَا كَارِهُونَ ﴿ وَيَا قَوْمِ مَنْ يَنْصُرُنِي مِنَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ النَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهُمْ مُلاقُو رَبِّمِمْ وَلَكِتِي أَرَاكُمْ قَوْمًا بَحْهَلُونَ ﴿ وَيَا قَوْمِ مَنْ يَنْصُرُنِي مِنَ اللهِ إِنْ طَرَدْتُهُمْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ ﴾ [هود:٢٨-٣٠]. وتكرار النداء في "سورة هود" ظاهر مع جميع الأنبياء الذين سردت السورة قصصهم وخطاباتهم، وورد مع إبراهيم الناهي في خطاب أبيه في "سورة لقمان".

وفي تكرار النداء تأكيد لأغراض النداء في الخطاب به أول مرة (٣)، وقال محمد رشيد رضا (١٣٥٤هـ) عند تكرر النداء في قوله تعالى: ﴿يَا بَنِي آدَمَ لا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ الآية [الأعراف:٢٧]: ((تكرار النداء في مقام الوعظ والتذكير من أقوى أساليب التنبيه والتأثير، يعرف ذلك الإنسان من نفسه، ويشعر به في قلبه. ونظيره في التنزيل قصة الجن من سورة الأحقاف، إذ جاء فيها الوعظ والإنذار بتكرار النداء: يا قومنا... يا قومنا...، ووعظ مؤمن آل فرعون في سورة غافر: يا قوم... يا قوم))(٤).

<sup>(</sup>١) الكشاف: ٩٦/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٣٣/٢، والتحرير والتنوير: ١٨٨/٢٩.

<sup>(</sup>٣) ينظر: إرشاد العقل السليم: ٣٤/٢، والتحرير والتنوير: ٥٣/١٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير المنار "تفسير القرآن الحكيم": ٣٦١/٨.



٣- التأكيد.

يأتي التأكيد لتقرير المعاني وتفخيمها وتقويتها والتعبير عن الاهتمام بما، وله الله عَلام الله على ا

ويعد التأكيد من الظواهر الأسلوبية الملحوظة في الخطاب الدعوي في القرآن الكريم، وسار مع آيات السورة من أولها إلى آخرها، وتنوعت في صور عدة، منها: التأكيد برإنّ) وجاء عشر مرات، بدءًا من استفتاح السورة بقول الحق عَلى: ﴿إِنَّا أَرْسُلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾، ثم في خطاب نوح الني لقومه في ثلاثة مواضع: ﴿يَا قَوْمِ إِنِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ... وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَى أَحَلٍ مُسَمَّى إِنَّ أَحَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لا يُؤَخِّرُ... إِنَّهُ كَانَ عَقَارًا ﴾، وبقية المواضع في خطابه لربه واصفًا حاله مع قومه: ﴿رَبِّ إِنِي دَعَوْتُهُمْ لِيَعْفِرَ لَهُمْ لِيَغْفِرَ لَهُمْ ... ثُمَّ إِنِي دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا. ثُمُّ إِنِي أَعْلَدْتُ لَمُعْمْ ... وَإِنِي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ ... ثُمَّ إِنِي دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا. ثُمُّ إِنِي أَعْلَدْتُ لَمُ اللهِ إِنَّا كُلُوا عِبَادَكَ ﴾.

ومن أدوات التأكيد: (قد) الداخلة على الفعل الماضي، في موضعين: أحدهما: في قول نوح مبينًا نعمة الله على قومه: ﴿مَا لَكُمْ لا تَرْجُونَ لِللهِ وَقَارًا (١٣) وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا﴾. والثاني: في وصف حالهم مخاطبًا ربه: ﴿وَقَدْ أَضَلُّوا كَثِيرًا﴾.

ومن التأكيد: التكرار، ومن ذلك تكرار لفظ الموجه لهم الدعوة: ﴿ أُمُّ إِنّي أَعْلَنْتُ لَحُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا ﴾، وتكرار فعل الجعل المسند إلى الله على في خطاب نوح لقومه: ﴿ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾ وتكرر معه ذكر قومه المحصوصين به (لكم)، ومن تكرار الفعل: ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾، وكرر لفظ الجلالة مع إظهاره والأصل الإضمار في خطابه لهم مذكرًا بنعمة الله عليهم: ﴿ مَا لَكُمْ لا تَرْجُونَ لِللهِ وَقَارًا... أَلَمْ تَرَوًا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا... وَاللهُ وَكرر الفعل وأداة النفي في ذكر قول قومه: ﴿ وَقَالُوا لا تَذَرُنُ آ لِمُتَكُمْ وَلا تَذَرُنُ وَدًّا وَلا سُوَاعًا وَلا يَعُوثَ





وَيَعُوقَ وَنَسْرًا﴾، وكرّر في دعائه لام الجر مع المخصوصين بالدعاء إظهارًا لمزيد العناية بمم: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي **وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ** دَخَلَ بَيْتِيَ مُؤْمِنًا **وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ**﴾ .

ومن التأكيد: التأكيد بالمصدر (المفعول المطلق) في مواضع عدة: ﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا... وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا... وَأَسْرَرْتُ لَمُمْ إِسْرَارًا... اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا... وَيُغْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا... وَمَكَرُوا مَكُوا كُبَّارًا ﴾.

ومن التأكيد: القصر، وحاء في السورة بطريق الاستثناء بعد النفي، وهو من أقوى طرق القصر الوضعية: ﴿فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلاَّ فِرَارًا... وَاتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَزِدْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلاَّ خَسَارًا... وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ ضَلالاً... وَلا يَلِدُوا إِلاَّ فَاحِرًا كَفَّارًا... وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ ضَلالاً... وَلا يَلِدُوا إِلاَّ فَاحِرًا كَفَّارًا... وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَارًا﴾.

ويبرز التأكيد في خطاب نوح الله لقومه ودعوته إياهم، وفي إخباره عن حاله مع قومه.

أما في خطابه لقومه فلما هم عليه من التكذيب والإنكار والإعراض، وهو مقام يقتضي التأكيد؛ لتقرير الدعوة ومواجهة الشك فيها وإنكارها بلغة قوية حاسمة. كما أن مقام الدعوة مقام خطابي يتسم بالقوة والتقرير والحجاج فيقتضي التأكيد ليكون أداة إقناع وتأثير. وهو مقام ترغيب وتشويق إلى الإيمان فيقتضي التأكيد ليقوي في نفوس المدعوين الرغبة في الدعوة. وفي صور التأكيد السابقة ما يدل على ذلك كله.

وأما في إخباره عن حال قومه فيريد نوح أن يؤكد قيامه بما أمره الله به، واهتمامه بدعوة قومه، وحرصه عليهم، وصبره على أذاهم، في مقابل إعراضهم عنه وتكذيبهم له؛ ليكون ذلك التقرير مسوغًا لليأس منهم والدعاء عليهم. وهذا التأكيد أوقع في نفوس المخاطبين بالسورة: الرسول محمد المنتخ تسلية له وحتًا له على الاقتداء بنوح في دعوته وصبره، وكفار مكة إنذارًا لهم وترهيبًا.



### ٤ - التقابل.

يقصد بالتقابل: الجمع بين المعاني المتضادة، من حلال أسلوبي (الطباق والمقابلة): (الطباق) يجمع بين معنى واحد وما يضاده، و(المقابلة) يجمع بين معنىين أو معان ثم يذكر ما يضادها(١).

وقد يكون بين لفظتين في جملة واحدة أو أكثر، أو بين جملتين متعددتي الألفاظ المتقابلة، أو بين مشهدين متقابلين متعددي الجمل.

وهو من الظواهر البلاغية التي تكثر في القرآن العظيم، وفي قول الله عَظِيَّا: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَاكِمًا مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ﴾ [الزمر: ٢٣] فسّر بعض العلماء وصف القرآن: (مثاني)، بأنه يَذكر الشيء وضده، وفي تفسير ابن كثير (ت٧٧٤هـ): ((قال بعض العلماء: ويُروى عن سفيان بن عيينة معنى قوله: ﴿مُتَشَاهِمًا مَثَانِ﴾ أنّ سياقات القرآن تارةً تكونُ في معنى واحد، فهذا من المتشابه، وتارةً تكونُ بذكر الشيء وضده، كذكر المؤمنين ثم الكافرين، وكصفة الجنة ثم صفة النار، وما أشبه هذا، فهذا من المثاني، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيم 🚯 وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيمِ﴾ [الانفطار:١٣-١٤]، وكقوله ﴿كُلا إِنَّ كِتَابَ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينِ﴾ [المطففي:٧]، إلى أن قـال: ﴿كَلا إِنَّ كِتَـابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيِّينَ﴾ [المطففين:١٨]، ﴿هَـٰذَا ذِكْرٌ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَّسُنَ مَآبِ ﴾ [ص:٤٩]، إلى أن قال: ﴿هَذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَآبِ ﴾ [ص:٥٥]، ونحو هذا من السياقات فهذا كله من المثاني، أي: في معنيين اثنين، وأما إذا كان السياق كله في معنى واحد يشبه بعضه بعضًا، فهو المتشابه))(٢)، قال ابن كثير في موضع آخر: ((وهذا معنى تسمية القرآن (مثاني) على أصح أقوال العلماء...، وهو أن يذكر الإيمان ويتبعه بذكر الكفر، أو عكسه، أو حال السعداء ثم الأشقياء، أو عكسه. وحاصله: ذكر الشهر، ومقابله))(٣).

<sup>(</sup>١) ينظر في الطباق والمقابلة: شروح التلخيص: ٢٨٦/٤ و٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم: ٩٤/٧.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ٢٠٣/١.



## ويأتي التقابل في كلام الله على بصور متنوعة:

يأتي بالألفاظ المتضادة في الظاهر، كمقابلة الحياة بالموت في قوله عَلَى: ﴿وَاللَّهُ يُحْيى وَيُمِيتُ﴾ [آل عمران: ١٥٦].

ويأتى التقابل بين اللفظ وما يتعلق بضده، كالرحمة و الشدة في قوله ﷺ: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٢٩].

ويأتى بين الإثبات والنفي في لفظ واحد، كقوله ﷺ: ﴿يَسْتَخَفُونَ مِنَ النَّاسَ وَلاَ يَسْتَخَفُونَ مِنَ اللهِ﴾ [انساء: ١٠٨].

ويأتى بين الأمر والنهي كقوله ﷺ: ﴿فَلا تَخْشَوْهُمْ وَاخْشَوْنِي﴾ [البقرة: ١٥٠].

وقد يأتي التقابل بين المعاني والأحوال ولو لم تكن كلها بألفاظ متضادة في الظاهر، فيأتي بين مشاهد كاملة، ويكثر هذا في القرآن بين حال أهل الإيمان وحال أهل الكفر، ومآلهم في الجنة وفي النار.

وتكاد كل سورة تحوي تقابلاً، بل تأتي السورة من القرآن قائمة كلها على التقابل بين المعاني، ومن ذلك سورة محمد، وسورة الليل.

والتقابل في الخطاب الدعوي يأتي كثيرًا في مقام الترغيب والترهيب، والوعد والوعيد.

وهو بذلك يراعي التوازن في خطاب النفس البشرية، التي يتنازعها جانبا الرحاء والخوف، فيخاطب جانب الرحاء بالوعد والترغيب، وجانب الخوف بالوعيد والترهيب. ولذا كانت العبودية لله على لا تتم إلا بالخوف والرجاء، فبالخوف ينتهي المرء عن المعاصي، وبالرجاء يأتمر ويقبل على الطاعات، وقد قال الله على: ﴿وَادْعُوهُ حَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٠]، وقال: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَذُورًا ﴾ [الإسراء: ٥٠]، وقال: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَبِّكَ كَانُ عَلَا اللهِ عَلْمُ وَلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله



### وفي قصة نوح المنتخ جاء التقابل في مواضع عدة، من ذلك:

١- في مقام ترغيب القوم في الإيمان قال الله عَلَمْ عن نوح النَّخِينَ: ﴿أَنِ اعْبُدُوا اللَهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ (٣) يَعْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ إِذَا جَاءَ لا يُؤخَّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾.

والتقابل بين (يُؤَخِّرُ - لا يُؤَخَّرُ) إثباتًا ونفيًا، وفيه تحفيز لهم وترغيب على المبادرة إلى الإيمان قبل أن يفحأهم الأجل، فإذا جاء فإنهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون.

٢- في مقام الإحبار عن القيام بالدعوة والاجتهاد فيها قال الله على عن نوح المنكى:
 ﴿قَالَ رَبِّ إِنِي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَارًا ﴾ وقال: ﴿ثُمُّ إِنِي دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا ﴾ ثُمُّ إِنِي أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا ﴾.

والتقابل هنا بين (ليل - نهار) (أعلنت - أسررت) ، ولعل الغرض من ذكر المتضادات في هذا المقام بيان شمول دعوته لكل الأوقات واستعماله كل الأساليب في جميع الأحوال دلالة على اجتهاده وحرصه في القيام بأمر ربه، وبيانًا لشدة إعراض قومه في مقابل ذلك.

٣- في مقام الحجاج مع القوم للاستدلال على ألوهية الرب على يقول الله سبحانه عن نوح الله في وَجَعَلَ الْقَمَرَ عن نوح الله في فَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسُ سِرَاجًا ﴿ وَاللهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴾ ثُمَّ فيها وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴿ وَاللهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ﴾ لِتَسْلُكُوا يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَاللهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ۞ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِجَاجًا ﴾.

والتقابل بين (السموات - الأرض) (القمر - الشمس) (يعيدكم - يخرجكم) فيه إظهار للقدرة الإلهية وبيان لعظم المنة الربانية على القوم حيث سخر لهم هذه المخلوقات؛ مما يستوجب شكر الرب بعبوديته والإيمان به.



وفي التقابل بين الإعادة إلى الأرض والإخراج منها تصوير لقدرة الرب على البعث بعد الموت؛ فإن الذي ينبت الناس ويخلقهم من الأرض، ثم يميتهم، قادر على إحيائهم مرة أخرى، وهو أهون عليه على الله المحلالة المحالة الم

- ٤- في مقام الدعاء في حاتمة السورة جاء التقابل بين الدعاء للكافرين والدعاء للمؤمنين، مما يبين عظم الفلاح والتسلية للمؤمنين، وسوء العاقبة والنذارة للكافرين: ﴿وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴿ إِنَّكَ إِنْ تَذَرُهُمْ يُضِلُّوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوا إِلاَّ فَاحِرًا كَفَّارًا ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتَى مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَلَامُ اللّهَالِمِينَ إِلَيْ الْمُؤْمِنِينَ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَلَامِينَاتِ وَلِا لَعَلَيْ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَلَامِينَاتِ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمِينَاتِ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلَيْلُولُونِينَا وَلِينَا وَلِينَا وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلِينَا وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلِينَا وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلَامِلُولُونَ وَلَالْمُؤْمِنِينَ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلِي الْمُؤْمِلُولِينَ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلَامِنْ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلِيلُولُ الْمُؤْمِنِينَ وَلِي الْمُعُونِينَ وَلِيلِينَ وَلِي الْمُؤْمِنِينَ وَلِي الْمُؤْمِينَ وَلِي الْمُؤْمِنِي
- ٥- الاستفهام الحجاجي: يعد الاستفهام من الظواهر الأسلوبية في القرآن الكريم، وفي قصص الأنبياء، وأكثر سور القرآن متضمنة له، بل إن منها ما استفتحت به كالأنفال والعنكبوت والحاقة والإنسان والنبأ والغاشية والشرح والقارعة والفيل والماعون. ومنها ما ختمت به كمريم وطه والأحقاف والملك والقيامة والمرسلات والمطففين والتين.

وأُمر النبي على بخطاب الاستفهام في مواضع عدة، منها قول الله على: ﴿ قُلْ هَلْ مِنْ شُرَكَائِكُمْ مَنْ يَبْدَأُ الْحُلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ قُلِ اللهَّ يَبْدَأُ الْخُلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ فَأَنَى تُؤْفَكُونَ فَ مِنْ شُرَكَائِكُمْ مَنْ يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ قُلِ اللهَّ يَهْدِي لِلْحَقِّ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ قُلِ اللهَّ يَهْدِي لِلْحَقِّ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ قُلِ اللهَّ يَهْدِي لِلْحَقِّ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ قُلِ اللهَّ يَهْدِي لِلْحَقِ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴿ [بونس:٣٤-٣٥] أَحَقُ أَنْ يُعْدِي إِلاَّ أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ ﴾ [بونس:٣٤-٣٥] وقوله وَلَى مَنْ رُبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللهَ قُلْ أَفَاتَخَذْتُمْ مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ لا يَمْدَى وَالْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَمْ هَلْ اللهَ خَالِقُ الظَّلْمَاتُ وَالنُّورُ أَمْ جَعَلُوا لِلهِ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشَابَةَ الْخُلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ اللهَ خَالِقُ كُلُ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَارُ ﴾ [الرعد: 1].

والأصل فيه طلب الفهم والعلم بالشيء غير المعلوم بأدوات خاصة كالهمزة وهل وما وغيرها. ويسمى الاستفهام على الأصل: الاستفهام الحقيقي.

Self-Billion Conservation

وكثيرًا ما يخرج عن هذا الأصل إلى معان وأغراض تفهم من خلال السياق وقرائن الأحوال كالتقرير، والإنكار، والتوبيخ، والتعجب، والتشويق، والحض، والتمني، وغيرها، ويسمى الاستفهام حينئذ: الاستفهام الجازي. والاستفهام الحجاجي يأتي متعلقًا بهذه المعاني المعدول إليها(١).

ويعد الاستفهام في مقام الحجاج من الأساليب التي تكتنز طاقة إقناعية عالية التأثير؛ تحز المخاطب وتنبه عقله وتثير تفكيره وتحرك عاطفته وتستميل قلبه وتحمله على الإذعان والاقتناع والاستجابة.

وقد أشار عبد القاهر الجرحاني (٤٧١هـ) إلى أن المقصود في الاستفهام المجازي إنما هو محض التنبيه، فقال بعد أن تحدث عن بعض الشواهد في معنى الإنكار: ((اعلم أنا وإن كنا نفسر الاستفهام في مثل هذا بالإنكار، فإن الذي هو محض المعنى أنه ليتنبه السامع حتى يرجع إلى نفسه، فيخجل ويرتدع، ويعيى بالجواب))(٢)، وعقب الدكتور محمد أبو موسى على قول الجرحاني بقوله: ((وهذا التنبيه عند الشيخ يكفي لتلقي كل ما يثار حول الفكرة من حقائق وبراهين تؤدي إلى رفضها أو قبولها أو الإقرار بما أو الخجل منها أو استنكارها أو استبعادها إلى آخر ما يعطيه الموقف. المهم أن يلتفت السامع إلى هذه الحقائق، ثم ندعه يتعامل معها بوعيه، ويتدبرها بفكره، وينتهى فيها إلى ما يراه)(٣).

ولهذا نحده حاضرًا في الحوار بين الرسل وأقوامهم، ومع كفار مكة، وخاصة في الاستدلال على ألوهية الله على ألوهية الله على البعث بعد الموت، وفي الترغيب في الإيمان والترهيب من الضلال، ومن أمثلة ذلك قول الله عَلى: ﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمَّنْ يَمُلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ

<sup>(</sup>١) ينظر: الحجاج في القرآن: ٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز: ١١٩.

<sup>(</sup>٣) دلالات التراكيب: ٢٤٤، وينظر: علم المعاني، لفيود: ١٢٧/٢.



ونوح الله في خطابه لقومه يلجاً إلى الاستفهام: ﴿مَا لَكُمْ لا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا فَ وَمَعَلَ وَوَا لِللَّهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا ﴿ وَجَعَلَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا ﴿ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴿ وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴿ ثُمَّ الْقَمَرَ فِيهِا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ﴿ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِحَاجًا ﴾ للسَّكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِحَاجًا ﴾.

وهو استفهام يحمل معاني التعجب والتوبيخ والإنكار، حاء بعد لغة ترغيبية هادئة: ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ﴿ وَيُعْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَيَعِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾، لكن القوم أهل إصرار واستكبار، كلما دعاهم نوح الله ﴿ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا ثِيابَهُمْ وَأَصَرُّوا وَاسْتَكْبُرُوا اسْتِكْبَارًا ﴾، فانتقل الخطاب إلى تذكيرهم بربوبية الله عَلَى المستدلال وعظم نعمته عليهم مما يستوجب الإيمان به وعبوديته وحده، وجاء هذا الاستدلال على ألوهية الله وعلى البعث بلغة الاستفهام لما فيه من قوة التنبيه وإثارة الذهن للنظر



والتدبر والتأمل. وسبق ما في هذه الآيات من الأساليب البلاغية في الحديث عن خطاب نوح لقومه.

٦- الإيجاز: الإيجاز هو: التعبير الوافي عن المعنى المراد بلفظ قليل. ويقسم جمهور البلاغيين الإيجاز إلى: إيجاز حذف: وهو ماكان بحذف شيء من الكلام. وإيجاز قصر: وهو ما لم يكن بحذف(١).

و((الإيجاز والإطناب يحتاج إليهما في جميع الكلام، وكل نوع منه، ولكل واحد منهما موضع، فالحاجة إلى الإيجاز في موضعه كالحاجة إلى الإطناب في مكانه))(٢). ومع هذا فإن العرب كما قال ابن جني (٣٩٣هـ): ((هم إلى الإيجاز أميل، وبه أعنى، وفيه أرغب. ألا ترى إلى ما في القرآن وفصيح الكلام من كثرة الحذوف، كحذف المضاف، وحذف الموصوف، والاكتفاء بالقليل من الكثير... مما يزيل الشك عنك في رغبتهم فيما خفّ وأوجز، عما طال وأمَلّ)(٣).

والإيجاز سمة في نظم القرآن الكريم، وخصيصة من خصائصه الأسلوبية، كيف وقد قال النبي ربُعِثْتُ بِجَوَامِعَ الْكَلِمِ» وفي رواية: «أُعْطِيْتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ» (أكلم النبي الكثيرة) (أكلم الجوامع: ((الكلمات البليغة الوجيزة الجامعة للمعاني الكثيرة)) (أ)، وذكر البخاري (٢٥٦هـ) بعد روايته لهذا الحديث قول الزهري (٢٥٦هـ): ((بلغني أن البخاري (٢٥٦هـ) بعد روايته لهذا الحديث قول الزهري (٢٥٦هـ) الكثيرة التي كانت تكتب في الكتب قبله في الأمر

<sup>(</sup>۱) ينظر: شروح التلخيص: ١٨٣/٣ و ١٩٠، ومعجم المصطلحات البلاغية: ٢٢٤/١ و٣٤٤ و٣٤٧ و٣٤٩ و٣٤٩ و٣٦١.

<sup>(</sup>٢) كتاب الصناعتين: ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) الخصائص: ١/٨٣-٨٧.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه: برقم (٢٩٧٧)، ومسلم في صحيحه: برقم (٥٢٣).

<sup>(</sup>٥) المفهم لما اشكل من تلخيص كتاب مسلم: ٥/٢٦٧، وينظر: فتح الباري: ١٢٦/١٧.

الواحد والأمرين، أو نحو ذلك))، وقال ابن حجر (٢٥٨ه): ((جزم غير الزهري بأن المراد بجوامع الكلم: القرآن، بقرينة قوله: «بُعِثت» والقرآن هو الغاية في إيجاز اللفظ واتساع المعاني))(()، قال ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ) عن القرآن العظيم: ((جمع الكثير من معانيه في القليل من لفظه، وذلك معنى قول رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم: «أوتيت جوامع الكلم»))(٢).

و (جوامع الكلم) هي إيجاز القِصَر. وتَمَدُّح العرب بالإيجاز إنما هو في أمر هذا النوع أكثر من غيره، قال العلوي (٩٤٩هـ): ((وهذا القسم من الإيجاز له في البلاغة موقع عظيم، دقيق المجرى، صعب المرتقى، لا يختص به من أهل الصناعة إلا واحد بعد واحد))(٢).

والمتأمل في الخطاب الدعوي في سورة نوح يجد الإيجاز ظاهرًا بصورة عامة، ولو كان هناك بعض من صور الإطناب كالتكرار مثلاً، إلا أن تلك الصور تأتي ضمن خطاب يوصف بالنظر إليه كله دون جزئياته بصفة الإيجاز والقصر.

لقد أوجزت السورة دعوة نوح الكليل التي امتدت ألف سنة إلا خمسين عامًا في ألفاظ قليلة، أوجزت بدءها وختامها وأحداثها، وكأنها جرت في أيام معدودة.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ١٢٦/١٧. والذي يظهر أن الحديث عام في كل ما أوتيه النبي ﷺ، ويشمل القرآن والسنة، وقد قال النبي ﷺ: «أَلاَ إِنِيَّ أُوتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ [أخرجه أحمد في مسنده: ٢٨/٠١١ برقم (٢٠١٤)، وقال أبو وأبو داود في سننه: برقم (٢٠٤٤)، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود: ١١٧/٣]، وقال أبو موسى الأشعري ﷺ في حديث له: «وكان رسول الله ﷺ قد أعطي جوامع الكلم بخواتمه» [أخرجه مسلم في صحيحه: برقم (١٧٣٣)].

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن: ٣.

<sup>(</sup>٣) الطراز: ٢٥٩، وينظر: الإعجاز البلاغي: ٩٢-٩٣.



كان هذا هو حطاب نوح النَّكُ لقومه: ﴿ يَا قَوْمِ إِنِي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ۚ أَنِ اللهِ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴿ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُوَجِّرُكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لا يُؤَخَّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ أَجَلَ اللهِ إِذَا جَاءَ لا يُؤخَّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ۞ وَمُدْدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلُ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلُ لَكُمْ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ۞ وَمُعْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلُ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلُ لَكُمْ أَنْهُارًا ۞ مَا لَكُمْ لا تَرْجُونَ لِللهِ وَقَارًا ۞ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوارًا ۞ أَلَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ طِبَاقًا ۞ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ۞ وَاللهُ جَعَلَ الْكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمُ اللّهُ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ اللّهُ وَلَا الللّهُ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا ۞ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ اللّهُ وَاللّهُ فَيَعَالًا كُمْ الللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ مِنَ الْأَرْضَ بِسَاطًا ۞ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِحَاجًا ﴾ والللّهُ وَيَعْمَلُ لَكُمْ

إنها كلمات قلائل يخاطبهم بها ليلاً ونهارًا، وسرًّا وجهارًا، لكنها كلمات جمعت حقيقة الدعوة وغايتها وثمراتها والحجة عليها.

وأما حاتمة القوم التي فيها نذارة لأهل مكة وتسلية للرسول محمد ﷺ فكانت موجزة أشد الإيجاز لكن وقعها على النفوس عظيم: ﴿مُمَّا خَطِيئَاتِهِمْ أُغْرِقُوا فَأُدْخِلُوا لَا اللهِ أَنْصَارًا﴾.

٧- وحدة النظم: ويقصد به: الترابط بين ألفاظ النص وتراكيبه ومعانيه وأجزائه، فيظهر على أنه وحدة نصية واحدة، معانيه متناسبة متسقة في غاية الحبك، وألفاظه وتراكيبه منسجمة في غاية السبك.

وهذا أمر أشار إليه العرب، ومما يحكى في ذلك أن عمر بن لجأ (ت٥٠ هـ) قال لابن عم له: أنا أشعر منك. قال: وكيف؟ قال: لأي أقول البيت وأخاه، وأنت تقول البيت وابن عمه. ولهم في ذلك أقوال وأشعار، منها:

وشِعْرٌ كَبَعْرِ الكَبْشِ فَرَّقَ بَيْنَهُ لِسَانٌ دَعِيٌّ فِي الْقَرِيضِ دَخِيلُ



قال الحاتمي (٣٨٨هـ): ((يقول: هو مختلف المعاني، متباين المباني، جارٍ على غير مناسبة ولا مشاكلة ولا مقاربة؛ لأن بعر الكبش يقع متبددًا متفرقًا متباينًا))(١٠.

وقال عبدالقاهر الجرجاني (ت٤٧١هـ): ((لا نظم في الكلم ولا ترتيب حتى يُعلَّق بعضها ببعض، ويُبنى بعضها على بعض، ويُعل هذه بسبب من تلك))(٢). وذكر البقاعي (ت٥٨٨هـ) أنه ((سر البلاغة؛ لأدائه إلى تحقيق مطابقة المقال لما اقتضاه من الحال))(٣)، وقد قيل: ((البلاغة: القوة على البيان مع حسن النظام)) وقيل: ((البلاغة أن يكون أول كلامك يدل على آخره، وآخره يرتبط بأوله))(٤).

وأما كلام الله المعجز فإنه أولى بذلك، قال الرازي (ت٦٠٦هـ): ((أكثر لطائف القرآن مودعة في الترتيبات والروابط))(٥). وقال ولي الله الملوي (٤٧٧هـ): ((والذي ينبغي في كل آية أن يبحث أول كل شيء عن كونها مكملة لما قبلها أو مستقلة، ثم المستقلة ما وجه مناسبتها لما قبلها، ففي ذلك علم جم، وهكذا في السور يطلب وجه اتصالها بما قبلها، وما سيقت له))(٢).

وقد عد التناسب في القرآن من دلائل إعجازه، قال الرازي (ت٦٠٦هـ): ((القرآن كما أنه معجز بحسب فصاحة ألفاظه وشرف معانيه فهو أيضاً معجز

<sup>(</sup>١) الرسالة الموضحة في ذكر سرقات المتنبي: ٩.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز، للجرجاني: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) نظم الدرر: ٦/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر القولان في: العمدة: ٢٤٤/١.

<sup>(</sup>٥) تفسير الفحر الرازي: ١٤٥/١٠.

<sup>(</sup>٦) البرهان في علوم القرآن: ٣٧/١، ونسب القول إلى بعض مشايخه دون أن يسميه، وسماه البقاعي في نظم الدرر: ٨/١.



بحسب ترتيبه ونظم آياته))(۱)، وقال البقاعي (ت٥٨٥ه): ((بَعَذَا العلم يرسخ الإيمان في القلب، ويتمكن من اللب؛ وذلك أنه يكشف أن للإعجاز طريقتين: إحداهما: نظم كل جملة على حيالها بحسب التركيب. والثانية: نظمها مع تاليتها بالنظر إلى الترتيب)).

وقام علم من علوم القرآن عليه، وهو: علم المناسبة، أو المناسبات، عرفه البقاعي (ت٥٨٨هـ) بأنه: ((علم تعرف منه علل ترتيب أجزائه))(٢).

والله عَلَىٰ يقول: ﴿كِتَابٌ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمُّ فُصِّلَتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ﴾ [هود:١]، وقال: ﴿الْخُمْدُ لِلّهِ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عَوَجًا ﴾ وقال: ﴿أَفَلاَ عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوَجٍ ﴾ [الزمر:٢٨]، وقال: ﴿أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ اخْتِلاَفاً كَثِيراً﴾ [النساء:٨].

قال أبو علي الفارسي (ت٣٧٧هـ): ((القرآن كله كالسورة الواحدة))<sup>(۱)</sup>، قال الرازي (ت٢٠٦هـ): ((القرآن كله كالسورة الواحدة؛ لاتصال بعضه ببعض))<sup>(١)</sup>. ونقل الزركشي (ت٤٩هه) عن القاضي أبي بكر بن العربي (٤٣هه) قوله في كتابه "سراج المريدين": ((ارتباط آي القرآن بعضها ببعض، حتى تكون كالكلمة الواحدة: متسقة المعاني منتظمة المباني، علم عظيم))<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) تفسير الفخر الرازي: ١٣٩/٧.

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر: ١/٦.

<sup>(</sup>٣) عن مغني اللبيب: ٣٢٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير الفخر الرازي: ٢١٤/٣٠.

<sup>(</sup>٥) البرهان في علوم القرآن: ٣٦/١.



## ومن صور الترابط والانسجام في الخطاب الدعوي في سورة نوح الي ما يأتي: أ- التلاؤم الصوتى:

يقصد به التناسب الصوتي بين الألفاظ والتراكيب في النظم، بحيث تظهر في النطق منسجمة متآلفة لا متنافرة. وذكره الرماني (ت٣٨٤هـ) قسمًا من البلاغة التي عدها وجهًا من وجوه إعجاز القرآن، وقال: ((التلاؤم: نقيض التنافر، والتلاؤم: تعديل الحروف في التأليف، والتأليف على ثلاثة أوجه: متنافر، ومتلائم في الطبقة الوسطى، ومتلائم في الطبقة العليا: القرآن كله، وذلك بين لمن تأمله... والفائدة في التلاؤم حسن الكلام في السمع وسهولته في اللفظ وتقبل المعنى له في النفس لما يرد عليه من حسن الصورة وطريق الدلالة))(١)، وذكره الفيروزأبادي (ت٨١٧هـ) من وجوه النظم المعجز، قال: ((وتلاؤم الحروف والكلمات والفواصل والمقاطع في الآيات))(١).

ومن قبل قال الجاحظ (ت٢٥٥هـ): ((ومن ألفاظ العرب ألفاظ تنافر، وإن كانت مجموعة في بيت شعر لم يستطع المنشد إنشادها إلا ببعض استكراه... وأنشدني أبو العاصى قال: أنشدني خلف الأحمر في هذا المعنى:

وَبَعْضُ قَرِيضِ الْقَومِ أَبْنَاءُ عَلَّةٍ يَكِدُّ لِسَانَ النَّاطِقِ الْمُتَحَفِّظِ)).

قال الجاحظ: ((وأجود الشعر ما رأيته متلاحم الأجزاء، سهل المخارج، فيعلم بذلك أنه أفرغ إفراغًا جيدًا، وسُبك سبكًا واحدًا، فهو يجري على اللسان كما يحري على الدهان... وكذلك حروف الكلام وأجزاء الشعر من البيت تراها متفقة لمسًا، ولينة المعاطف سهلة، وتراها مختلفة متباينة ومتنافرة مستكرهة، تشق على اللسان وتكده، والأحرى تراها سهلة لينة ورطبة مؤاتية، سلسة النظام خفيفة على اللسان، حتى كأن البيت بأسره كلمة واحدة، وحتى كأن الكلمة بأسرها حرف واحد)(").

<sup>(</sup>١) النكت في إعجاز القرآن: ٩٦-٩٦.

<sup>(</sup>٢) بصائر دوي التمييز: ١٨/١.

<sup>(</sup>٣) البيان والتبيين: ١٩٥١-٦٧. وينظر: شرح ديوان الحماسة: ١٠/١، ومعجم المصطلحات البلاغية: ٢٩١/١، ومقاييس البلاغة: ١٩١/١.



وقال المرزوقي (٢٦١هـ) في حديثه عن خصال "عمود الشعر" عند العرب: ((وعيار التحام أجزاء النظم والتئامه على تخير من لذيذ الوزن: الطبع واللسان، فما لم يتعثر الطبع بأبنيته وعقوده، ولم يتحبس اللسان في فصوله ووصوله، بل استمرا فيه واستسهلاه بلا ملال ولا كلال فذاك يوشك أن يكون القصيدة منه كالبيت، والبيت كالكلمة؛ تسالمًا لأجزائه وتقارنًا))(١).

وهذا التلاؤم الصوتي بين الألفاظ من النوع الذي سماه البلاغيون: ائتلاف اللفظ مع اللفظ، وهو: أن يكون في الكلام لفظ يصح معه واحد من عدة ألفاظ، فيختار منها ما بينه وبين ذلك اللفظ الأول ائتلاف وملاءمة، وإن كان غيره يسد مسده في المعنى (٢).

وأما القرآن الكريم فإن نظمه قائم على التلاؤم والتناسب في ألفاظه وتراكيبه ومعانيه، قال ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ) مشيرًا إلى أن من بلاغة النظم ((فصاحة اللفظ وانسجام النظم، وذلك بسلامة الكلام في أجزائه ومجموعه مما يجر الثقل إلى لسان الناطق به... وقد سلم القرآن من هذا كله مع تفننه في مختلف الأغراض وما تقتضيه من تكاثر الألفاظ))(٢)، وقال الدكتور محمد أبو موسى: ((وقد أقام القرآن أسلوبه على نظام من التآلف الصوتي العجيب، لوحظ ذلك في حروفه وكلماته وجمله، وصارت أصواته -كما يقول المرحوم الرافعي- ألحانًا لغوية رائعة كأنها لائتلافها وتناسبها قطعة واحدة، قراءتما هو توقيعها))(٤).

وسورة نوح يجري عليها ما يجري في سائر القرآن من التلاؤم بين الألفاظ، وائتلاف بعضها مع بعض، بانسجام تام من غير ثقل في النطق ولا نبو في السمع.

<sup>(</sup>١) شرح ديوان الحماسة: ١٠/١.

 <sup>(</sup>٢) ينظر: كتاب الصناعتين، للعسكري: ١٢٠، ومنهاج البلغاء: ٢٢٢، والطراز، للعلوي: ٤٦٩، وأنوار الربيع،
 للمدني: ٢٣٤/٦، ومعجم المصطلحات البلاغية، لمطلوب: ١٦/١، ومقاييس البلاغة، للربيعي: ٩٩١.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: ١١٢/١.

<sup>(</sup>٤) خصائص التراكيب: ٣٦٣.



ومن مظاهر التلاؤم الصوتي في الخطاب الدعوي في سورة نوح: السجع، وهو: توافق الفواصل في الحرف الأخير(١). وله حظوة في كلام العرب، غير أنه كان يصدر منهم عن طبع سليم، ويقع ((سهلاً متيسرًا بلا كلفة ولا مشقة، حيث يظهر أنه لم يقصد في نفسه، ولا أحضره إلا صدق معناه دون موافقة لفظه))(١).

وقد وجد فيهم من يتصنع السجع ويتكلفه تكلفًا ويقصد إليه قصدًا لا يقتضيه مقام الكلام، كالكهان وغيرهم، وفيهم وفي اتباع طريقتهم ورد ذم رسول الله في في الحديث المتفق عليه عن أبي هريرة في أن رسول الله في قضى في امرأتين من هذيل اقتتلتا، فرمت إحداهما الأحرى بحجر، فأصاب بطنها وهي حامل، فقتلت ولدها الذي في بطنها، فاحتصموا إلى النبي في، فقضى أن دية ما في بطنها غُرَّةٌ عبد أو أمة، فقال ولي المرأة التي غَرِمت: كيف أغْرَم -يا رسول الله- من لا شرب ولا أكل، ولا نطق ولا استَهَل، فمثل ذلك يُطَل، فقال النبي في: «إِنَّما هَذَا مِنْ إِخْوَانِ الْكُهَّانِ» من أجل سجعه الذي سجع الأعْرَاب؟»(أ).

وورد السجع كثيرًا في القرآن العظيم، وبعض العلماء يسمي ما جاء في القرآن (فاصلة) ويتحاشى لفظ (السجع) لما ورد فيه من الكراهة. والكراهة الواردة مختصة بالمتكلف والذي يراد به إبطال حق أو إحقاق باطل(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: كتاب الصناعتين: ٢٦٠، والتبيان، للطيبي: ٥٢١/٢، وشروح التلخيص: ٤/ ٥٤٠.

<sup>(</sup>٢) سر الفصاحة: ١٦٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري: (٥٧٥٨) ، ومسلم: (١٦٨١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم: (١٦٨٢).

<sup>(</sup>٥) قال النووي (٢٧٦هـ) في شرح صحيح مسلم [١٧٨/١]: ((قال العلماء: إنما ذم سجعه لوجهين: أحدهما: أنه عارض به حكم الشرع، ورام إبطاله. والثاني: أنه تكلفه في مخاطبته. وهذان الوجهان من السجع مذمومان. وأما السجع الذي كان النبي على يقوله في بعض الأوقات، وهو مشهور في الحديث فليس من هذا؛ لأنه لا يعارض به حكم الشرع، ولا يتكلفه، فلا نحي فيه، بل هو حسن. ويؤيد ما ذكرنا من التأويل قوله على: «كَسَجْعِ الأَعْرَاب»، فأشار إلى أن بعض السجع هو المذموم)). وينظر: فتح الباري: ٢١٨/١٠، وللل السائر: ٢١٨/١٠.



وذكر بعض العلماء أن القرآن قد يعدل إلى حذف حرف أو ذكر لفظ دون آخر أو تقديم وتأخير في النظم مراعاة للفواصل، وعلى سبيل المثال فإن سورة "القمر" رائية الفواصل، والمتأمل في نظمها يلحظ مراعاة حرف الفاصلة في جميع آياتها، وأن السورة تعدل عن الأصل حتى لا ينحرم النظم الصوتي للآيات، ومن ذلك مثلاً: حذف ياء المتكلم: ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾، وتذكير "منقعر" وإفرادها: ﴿تَنْزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ مُنْقَعِرٍ ﴾، وإضافة الهشيم إلى "المحتظر" وليس "الحظيرة": ﴿إِنَّ الْمُحْتَظِرِ ﴾، وإفراد "الدبر": ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ ﴾، وإفراد "النهر": ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ ﴾، وإقراد "النهر": ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ ﴾، وتقديم المفعول به: ﴿وَلَقَدْ جَاءَ آلَ فِرْعَوْنَ النَّذُرُ ﴾.

على أن من العلماء من يرى عدم الاكتفاء بتفسير العدول بمراعاة الفاصلة فحسب، وإنما يتعاضد أيضًا مع مراعاة المعنى والسياق (١). وأيًّا كان الرأي فإن لمراعاة الفاصلة أثرًا في نظم القرآن العظيم.

والقرآن نزل بلسان العرب، وعلى قوم يعنون بالسجع في كلامهم ويتأثرون به في خطابهم، فلا عجب إذن أن يعنى به ويقصد إليه ما دام سياق الخطاب يقتضيه، وقد جاء بانسجام عجيب تتأثر معه النفوس وتطرب له الآذان ولا تستثقله الألسن.

واستحب بعض العلماء السجع في الخطاب الدعوي إذا كان مما يعين على التأثير في النفوس بالحق، كما قال ابن حجر (٨٥٢هـ): ((ربما كان في بعضه ما يستحب، مثل أن يكون فيه إذعان مخالف للطاعة، كما وقع لمثل القاضي الفاضل في بعض رسائله، أو إقلاع عن معصية، كما وقع لمثل أبي الفرج ابن الجوزي في بعض مواعظه. وعلى هذا يحمل ما جاء عن النبي ، وكذا عن غيره من السلف الصالح))(٢).

<sup>(</sup>١) ينظر آراء العلماء في مراعاة الفاصلة: البرهان في علوم القرآن: ٢٠/١–٦٧ و٧٢.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ١١٣/١٦.



والفواصل في سورة نوح الناه متنوعة لكنها منسجمة، وفي خطاب نوح الناه القومه جاءت الفاصلة في الآيات (٢-٤) بالنون، ثم الآيات (١٤-٥) كل آية ختمت بالراء المفتوحة، ثم الآيات (١٥-٢) ختمت كل آيتين بالجيم المفتوحة. وبعد الآيات الأربع الأولى جاءت فواصل السورة بمد الفتحة، لم يتخلف أبدًا.

ومن صور مراعاة السجع: تقديم ذكر الليل على النهار في قوله سبحانه: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهَارًا ﴾ مع أن زمن الدعوة عادة يكون في النهار.

ومن ذلك تخير وصف الغفّار دون الغفور والغافر في قوله سبحانه: ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَقّارًا﴾.

ومن ذلك تأخير المفعول به "وقارا، أنصارا، ديارا" في قوله سبحانه: ﴿ مَا لَكُمْ لَا تَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارًا ﴾ وقوله: ﴿ مِمَّا خَطِيئَاتِهِمْ أُغْرِقُوا فَأُدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ يَجِدُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْصَارًا ۞ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ﴾.

ومن ذلك تقديم "فحاجًا" على "سبلاً" بعكس ما في سورة الأنبياء: ﴿وَجَعَلْنَا فِيهَا فِحَاجًا سُبُلاً لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ﴾ [آية: ٣١]، قال السمين الحلبي (٥٦هـ): ((لتناسب الفواصل))(١).

ومن التلاؤم الصوتي في السورة: مجيء الفاصلة "سراجا" في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا﴾، قال ابن عاشور (ت١٣٩٣هـ): ((لم يخبر عن الشمس بالضياء كما في آية سورة يونس: ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً﴾ [يونس:٥]، والمعنى واحد وهو الإضاءة؛ فلعل إيثار السراج هنا لمقاربة تعبير نوح في لغته، مع ما فيه من الرعاية على الفاصلة؛ لأن الفواصل التي قبلها جاءت على حروف صحيحة، ولو قيل: ضياء، لصارت الفاصلة همزة، والهمزة قريبة من حروف العلة فيثقل الوقف عليها).(٢).

<sup>(</sup>١) الدر المصون: ٢٠/١٠.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: ٢٠٣/٢٩. وسبق في المبحث الأول التعقيب على قوله: ((لمقاربة تعبير نوح في لغته)).



ومن التلاؤم الصوتي: العدول عن "إنبات" مصدرًا لـ"أنبت" إلى "نبات" في قوله سبحانه: ﴿وَاللّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ﴿ وَمَا فَسَرَ بِهَ: كُونَ المُصدر القياسي أَتقل في النطق، قال ابن عاشور (ت٣٩٣هـ): ((نباتًا: اسم من أنبت، عومل معاملة المصدر فوقع مفعولاً مطلقًا لـ ﴿أَنْبَتَكُمْ ﴾ للتوكيد، ولم يجر على قياس فعله فيقال: إنباتًا؛ لأن ﴿ نَبَاتًا ﴾ أخف، فلما تستى الإتيان به لأنه مستعمل فصيح لم يُعدل عنه إلى الثقيل كمالاً في الفصاحة))(١)، وقيل غير ذلك(٢).

ومن التلاؤم: ترك تكرار "لا" في قوله سبحانه: ﴿ وَقَالُوا لَا تَلَرُنَّ آهِمَتَكُمْ وَلَا تَلَرُنَّ آهِمَتَكُمْ وَلَا تَلَرُنَّ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا ﴾. وذكر ابن عاشور (٣٩٣هـ) أن عدم إعادتها ((لأن الاستعمال حارٍ على أن لا يزاد في التأكيد على ثلاث مرات) (٦٠)، وتكرارها في جميع الأسماء مع تقاربها يحدث ثقلاً صوتيًا، كما أن التوازن بين لفظي "يغوث" و "يعوق" أكثر تلاؤمًا بترك التكرار.

### ب- التناسب المعنوي:

ويقصد به: الترابط بين الألفاظ أو التراكيب أو أجزاء النص من جهة المعنى.

ونق حازم القرطاجني (ت٦٨٤هـ) بأهمية التناسب، وجعل علم البلاغة هو الطريق إلى معرفة طرقه، قال: ((معرفة طرق التناسب في المسموعات والمفهومات لا يوصل إليها بشيء من علوم اللسان إلا بالعلم الكلّي في ذلك، وهو علم البلاغة الذي تندرج تحت تفاصيل كلياته ضروب التناسب والوضع، فيعرف حال ما خفيت به طرق الاعتبارات من ذلك بحال ما وضحت فيه طرق الاعتبار، وتوجد طرقهم في جميع ذلك تترامى إلى جهة واحدة من اعتماد ما يلائم واجتناب ما ينافر))(1).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ٢٠٤/٢٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير الفحر الرازي: ١٤٠/٣٠.

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير: ٢١٠/٢٩.

<sup>(</sup>٣) منهاج البلغاء: ٢٢٦-٢٢٦.

والتناسب يأتي على صور عدة، ويكون بمراعاة النظير والموافق، ويكون بمراعاة الضد والمطابق، قال ابن سنان (ت٢٦٤هـ): ((فأما تناسب الألفاظ من طريق المعنى فإنحا تتناسب على وجهين: أحدهما: أن يكون معنى اللفظتين متقاربًا. والثاني: أن يكون أحد المعنيين مضادًا للآحر أو قريبًا من المضاد. فأما إذا خرجت الألفاظ عن هذين القسمين فليست بمتناسبة))(١).

### ومن صور التناسب في سورة نوح ما يأتي:

#### ١ - براعة الاستهلال:

من حسن الابتداء ما سماه البلاغيون: براعة الاستهلال، إذا كان الابتداء مضمنًا فيه ما يشير إلى المقصود ويناسب الغرض، مما يُعد مظهرًا من مظاهر الترابط والتماسك وحسن النظم بين أجزاء النص.

وقد ذكر نوح الطِّينَ في بداية خطابه مقصوده منه، وهو إنذار قومه: ﴿يَا قَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينَ﴾.

وهذا إعلان لهوية الخطاب من أول وهلة، كما أن الآية الأولى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ إعلان لهوية السورة من أول وهلة.

وكالاهما -خطاب نوح، والسورة- أعلنا منذ البداية أن المقصود هو الإنذار: نوح ينذر قومه، والسورة تنذر قوم محمد عليه الصلاة والسلام.

<sup>(</sup>١) سر الفصاحة: ١٩٩.



### ٢ - مراعاة النظير:

من الأساليب البديعية التي تتصل اتصالاً وثيقًا بالتناسب بين أجزاء النص ما سماه البلاغيون: مراعاة النظير، وهو: أن يجمع المتكلم بين أمور متناسبة من غير تضاد. وقيد بغير التضاد ليخرج ماكان التناسب بالتضاد، ويبحث في الطباق والمقابلة. ولاتصال هذا الأسلوب بالترابط بين معاني النص سمي أيضًا: التناسب، والائتلاف، والتوفيق، والمؤاخاة(١).

ومن مراعاة النظير في السورة: الجمع بين العبادة والتقوى والطاعة في قوله: ﴿ أَنَ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾، ومن ذلك الجمع بين الأولاد والبنين والجنات والأنحار: ﴿ وَيُعْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَيَجْعَلُ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾.

#### ٣- التقابل:

سبق الحديث عن التقابل باعتباره ظاهر أسلوبية في الخطاب الدعوي في القرآن الكريم، وهنا أشير إليه باعتباره أيضًا مظهرًا من مظاهر التناسب بين المعاني وأداة من أدوات الترابط داحل النص، والشواهد عليه في السورة ظاهرة، سبق ذكرها من قبل.

### ٤ - رد العجز على الصدر:

من الأساليب البديعية ما سماه البلاغيون: رد العجز على الصدر، أو: رد الأعجاز على ما تقدمها، ويسمى: التصدير. وهو: أن يكون لفظ آخر الكلام موافقًا للفظ أوله(٢).

وهو كثير في القرآن الكريم، وقد يأتي على مستوى الآية، وقد يأتي على مستوى السورة، ويعد مظهرًا للتناسب والترابط على مستوى النص.

<sup>(</sup>١) ينظر: شروح التلخيص: ٣٠١/٤، ومعجم المصطلحات البلاغية: ٣٤٣/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: شروح التلخيص: ٤٣٣/٤، ومعجم المصطلحات البلاغية: ٢٠٠/٢، ٣٢٨/٢.



ومما ورد منه في السورة قول الله عَلِيْه عن نوح الطِّينِّ: ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَقَّارًا﴾.

### ٥- حسن الانتقال:

ويسمى: حسن التخلص، وحسن الخروج.

وهو أن ينتقل المتكلم من غرض إلى غرض ومن معنى إلى آخر ببراعة لا يجد معها المتلقي شعورًا بالخروج والانتقال، وهذا يدل على قوة تماسك الكلام وترابطه، قال ابن الأثير (ت٦٣٧هه) متحدثًا عن أركان الكتابة: ((الركن الثالث: أن يكون خروج الكاتب من معنى إلى معنى برابطة؛ لتكون رقاب المعاني آخذة بعضها ببعض، ولا تكون مقتضبة، ولذلك باب مفرد أيضًا يسمى: باب التخلص والاقتضاب، وهذا الركن أيضًا يشترك فيه الكاتب والشاعر))(۱)، وقال: ((حقيقة التخلص إنما هي الخروج من كلام إلى آخر غيره بلطيفة تلائم بين الكلام الذي خرج منه والكلام الذي خرج إليه، وفي القرآن الكريم مواضع كثيرة من ذلك، كالخروج من الوعظ والتذكير بالإنذار والبشارة بالجنة إلى أمر ونمي ووعد ووعيد، ومن محكم إلى متشابه، ومن صفة لنبي مرسل وملك منزل إلى ذم شيطان مريد وجبار عنيد، بلطائف دقيقة ومعان آخذ بعضها برقاب بعض))(۱).

وحينما نتأمل مشاهد القصة في السورة نجد الانتقال من مشهد إلى آخر يأتي بأحسن أسلوب وأوثق رباط، فقد بدأت السورة بأمر الله عَلَا لنوح السَان بالدعوة، ثم

<sup>(</sup>١) المثل السائر: ٩٧/١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ١٥٣/٣.

اعقبته باستحابة نوح الطبي للأمر، ثم بيان صبر نوح على دعوة قومه مع إعراضهم واستكبارهم، ثم يأسه من استحابة قومه وبيان عاقبتهم والدعاء عليهم بالهلاك وللمؤمنين بالمغفرة والفلاح.

### ٦- الوصل والفصل:

الوصل هو: العطف، والفصل: ترك العطف، سواء أكان العطف بين الجمل أم بين المفردات، وسواء بين الجمل التي لا محل لها من الإعراب أم التي لها محل، وسواء كان العطف بالواو أم بغيرها من حروف العطف، وإن كانت الواو أكثر اعتبارات بلاغية من غيرها.

وهذا المبحث البلاغي من المباحث المهمة التي لقيت عناية من البلاغيين، حتى جعله عبد القاهر الجرحاني (٤٧١هـ) ((من أسرار البلاغة، ومما لا يتأتى لتمام الصواب فيه إلا الأعراب الخلص، وإلا قوم طبعوا على البلاغة، وأوتوا فنًا من المعرفة في ذوق الكلام، هم بما أفراد)) وقال: ((وقد بلغ من قوة الأمر في ذلك أنهم جعلوه حدًا للبلاغة، فقد جاء عن بعضهم أنه سئل عنها فقال: معرفة الفصل من الوصل. ذلك لغموضه ودقة مسلكه، وأنه لا يكمل لإحراز الفضيلة فيه أحد إلا كمل لسائر معانى البلاغة))(١).

وهو شديد التعلق بإحكام نظم النص والترابط بين ألفاظه وتراكيبه، سواء كان الرابط معنويًا كما هو في الفصل، أم لفظيًا كما في الوصل بأداة العطف. وفي كلا الحالين فإن التناسب بين معاني التراكيب أمر لا بد منه، قال الدكتور بسيوني فيود: ((المناسبة والتلاؤم والتآلف مطلوب بين المفردات وبين الجمل، سواء أعطفت أم اقترنت بدون عطف، فكما لا يجوز أن تقول: هو يكتب الشعر ويأكل السمك، فإنه

<sup>(</sup>١)كلا النصين في دلائل الإعجاز: ٢٢٢.



يمتنع أيضًا قولك: هو يكتب الشعر يأكل السمك، بدون واو، وكذا يمتنع الجمع بين مرارة الفراق وكرم الممدوح بلا عطف))(١).

وخطاب السورة كله بين وصل وفصل، فإذا اقتضى السياق الفصل ترك العطف، وإذا لم يقتضه بقى العطف.

ومن الفصل قول الله عَلَى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ

أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ فصلت الآية الثانية
لكوضا بيانًا لقوله سبحانه: ﴿أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾
والجملة المبيّنة بمنزلة المبيّنة. قال ابن عاشور (ت٣٩٣هـ): ((ولك أن تجعلها استئنافًا بيانيًا لجواب سؤال السامع أن يسأل: ماذا فعل نوح حين أرسل الله إليه: ﴿أَنْ أَنْذِرْ قَوْمَكَ ﴾))(٢).

ومن الفصل قول الله عَلَا عن نوح الله عَالَم عن الله وَاتَّقُوهُ وَمِن الفصل قول الله وَاتَّقُوهُ وَصَلَت الآية الثانية عن الأولى لكونما في محل حواب سؤال عن حزاء الطلب: وماذا لنا لو عبدنا واتقينا وأطعنا؟ وليس بين السؤال وجوابه عطف، بل هما متصلان لفظًا ومعنى.

ومثله قول نوح: ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ ففصل بين جملة الطلب ﴿اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ﴾ وجملة الخبر ﴿إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾؛ لكون الثانية في محل جواب سؤال عن علة الطلب.

وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّارًا ۞ إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ ﴾ جاء الفصل في الآية الثانية لكونها تعليلاً للطلب في الآية الأولى.

<sup>(</sup>١) علم المعاني: ١٨٢/٢، وينظر: دلالات التراكيب: ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) التحرير والتنوير: ٢٩/١٨٨.

llusu 🍀 🔆

ومن الوصل وهو كثير قول نوح: ﴿أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاتَّقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ فهذه جمل اشتركت في صيغة الإنشاء، وليست كل واحدة بمنزلة الثانية وليس ثمة ما يقتضي الفصل، فحسن الوصل مع ما بينها من التناسب.

ومثل ذلك الجملتان الخبريتان اللتان وقعتا حزاءً للطلب: ﴿يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُوتِكُمْ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى﴾ فاشتركتا في الخبرية والجزاء في مقام الترغيب، وليس ثمة ما يقتضى الفصل فحسن الوصل.

ومثلهما في الاشتراك في الخبرية والجزاء ترغيبًا قول نوح: ﴿يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا ﴿ وَيُمُدِدُكُمْ وَلَوصِل هنا مِدْرَارًا ﴿ وَيُمُدِدُكُمْ وَلَوصِل هنا مع تعدد الجمل يشعر بعظم الجزاء ووفرته.

ومن الوصل قول نوح عن موقف قومه: ﴿ وَإِنِيّ كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَعْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ فِي آذَا نِحِمْ وَاسْتَعْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبَارًا ﴾ والوصل هنا مع تعدد الجمل يشعر بشدة إعراضهم وتنوع مواقفهم.

ومن الوصل بغير الواو قول الله عن نوح: ﴿ثُمُّ إِنِّ دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا ﴾ ثُمُّ إِنِّ اَعْلَنْتُ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا﴾، وقوله سبحانه: ﴿مِمَّا خَطِيقَاتِهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ يَجِدُوا لَمَامٌ مِنْ دُونِ اللّهِ أَنْصَارًا﴾ جاء الوصل في الأول بـ"ثمّ" وفي الثاني بـ"الفاء"، وسبق بيان وجه البلاغة فيهما.

ومواضع الوصل في السورة كثيرة، والمقصود هنا الإشارة إلى أن الوصل والفصل من مظاهر التعالق بين ألفاظ النص وتراكيبه، مما يحكم الترابط النصى في الخطاب.



#### الخاتمة

تناول البحث بلاغة الخطاب الدعوي في سورة نوح النفي، من خلال خطابين: أحدهما: خطاب نوح النفي لقومه، وهو خطاب مباشر صريح، كما سردته السورة. والثاني: خطاب القصة للنبي محمد وقومه، وهو خطاب تعريضي غير مباشر، مقصود من سرد القصة.

وأجاب البحث عن سؤاله: ما الخصائص البلاغية لنظم الخطاب الدعوي من خلال سورة نوح؟ منتهيًا إلى أن من أبرز الخصائص البلاغية في الخطاب الدعوي التي ظهرت في سورة نوح هي: الفصاحة والإبانة، وحسن الابتداء بالنداء، والتأكيد، والتقابل، والاستفهام الحجاجي، والإيجاز، والترابط النصي الذي أسهم فيها جانبان مهمان: التلاؤم الصوتي بين الألفاظ وبين التراكيب، والتناسب المعنوي. وتحقق التناسب من خلال مجموعة من الأساليب كبراعة الاستهلال، ومراعاة النظير، والطباق والمقابلة، ورد العجز على الصدر، وحسن الانتقال، والوصل والفصل.

ولا يزال الخطاب الدعوي في القرآن الكريم والسنة النبوية بحاجة إلى مزيد من الدراسات البلاغية لاستكشاف خصائصه الأسلوبية التي أسهمت في قوة تأثيره.

وأوصي الباحثين في البلاغة العربية بدراسة الخطابات الدعوية التي أنتجها الدعاة والوعاظ والمصلحون قديمًا وحديثًا سواء أكانت مؤثرة أم غير مؤثرة؛ لتقويمها ونقدها إسهامًا منهم في الرقى بلغة الخطاب الدعوي.

كما أوصي الدعاة إلى الله رها أن يعنوا بالارتقاء في لغة خطابهم وأساليبه البلاغية؛ فإن الداعية إذا كان يسعى إلى استمالة المخاطبين وإقناعهم والتأثير فيهم فيتطلب منه النصح لأن يستخدم كل ما يمكنه من أدوات تمده بذلك التأثير، ومن أهم هذه الأدوات: البلاغة، فيتعلمها ويتدرب على تطبيقها.

أسأل الله عَلا أن ينفع بما نقول ونكتب، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.



#### المراجع

- 1- إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، لأبي السعود العمادي، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض.
- ٢- أساليب الطلب عند النحويين والبلاغيين، لقيس إسماعيل القيسي، نشر بيت
   الحكمة بجامعة بغداد.
- ۳- الإعجاز البلاغي، لمحمد أبو موسى، مكتبة وهبة، القاهرة، الطبعة الأولى،
   ١٤٠٥.
- ٤- الأفعال في القرآن الكريم، لعبد الحميد السيد، دار البيان العربي، جدة، الطبعة
   الأولى، ٢٠٦ه.
- ٥- أنوار الربيع في أنواع البديع، لابن معصوم المدني، تحقيق: شاكر هادي شكر،
   مطبعة النعمان بالنجف، الطبعة الأولى، ١٣٨٩هـ.
  - ٦- الإيضاح، للخطيب القزويني، مطبوع مع شروح التلخيص= شروح التلخيص.
- ٧- البحر المحيط، لأبي حيان الأندلسي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ.
- ۸- البرهان في تناسب سور القرآن، لابن الزبير الثقفي، تحقيق: سعيد الفلاح، دار
   ابن الجوزي، الدمام، الطبعة الأولى، ١٤٢٨هـ.
- ٩- البرهان في علوم القرآن، لبدر الدين الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار التراث، القاهرة، الطبعة الثالثة، ١٤٠٤ه.
- ١- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، للفيروزأبادي، تحقيق: محمد على النجار، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، ١٤١٦ه.
- ١١ البيان والتبيين، للحاحظ، تحقيق: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة،
   الطبعة الخامسة، ٥٠٤١ه.

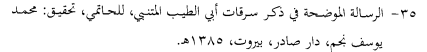


- 17- تاج العروس من جواهر القاموس، لمحمد مرتضى الزبيدي، تحقيق: عبد الستار فراج وآخرين، إصدار وزارة الإعلام والمحلس الوطني للثقافة والفنون، الكويت، من ١٣٨٥-١٤٢٢هـ.
- 17- تأويل مشكل القرآن، لابن قتيبة، تحقيق: أحمد صقر، المكتبة العلمية، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠١هـ.
- ١٤ التبيان في البيان، لشرف الدين الطيبي، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، المكتبة التجارية، مكة المكرمة.
  - ١٥ التحرير والتنوير، للطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤م.
- 17 التصوير الفني في القرآن، لسيد قطب، دار الشروق، القاهرة، الطبعة السادسة عشرة، ١٤٢٣هـ.
- ۱۷ تفاسير القرآن الكريم حسب ترتيب النزول، لطه محمد فارس، دار الفتح، عمّان، الطبعة الأولى، ۱۶۳۲ه.
- 1/ التفسير البلاغي للاستفهام في القرآن الكريم، د. عبدالعظيم المطعني، مكتبة وهبة، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ه.
  - ١٩ تفسير الفخر الرازي، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠١هـ.
- · ٢ تفسير القرآن العظيم، لابن كثير، تحقيق: سامي السلامة، دار طيبة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٨ه.
- ٢١ تفسير المنار "تفسير القرآن الحكيم"، لمحمد رشيد رضا، دار المنار، القاهرة،
   الطبعة الثانية، ٣٦٦٦هـ.
- ٢٢ تناسق الدرر في تناسب السور، للسيوطي، تحقيق: عبدالقادر عطا، دار
   الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٦هـ.
- ٢٣ تنزيل القرآن مع كتاب "الناسخ والمنسوخ"، كلاهما للزهري، تحقيق: حاتم الضامن، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤١٨ه.



- ٢٤ تنزيل القرآن وعدد آياته، لابن زنجلة، تحقيق: غانم الحمد، مجلة معهد الإمام الشاطي للدراسات القرآنية، حدة، العدد الثاني، ذو الحجة ١٤٢٧هـ.
- ٢٥ تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، للسعدي، تحقيق: أ.د.عبدالرحمن
   بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ.
- 77 جامع البيان في تأويل آي القرآن، لابن حرير الطبري، تحقيق: أ.د.عبدالله بن عبدالمحسن التركي، دار هجر، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- ۲۷ الجامع لأحكام القرآن، للقرطبي، تحقيق: عبدالله التركي وآخرين، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ۲۷ ه.
- ۲۸ الحجاج في القرآن من خلال أهم خصائصه الأسلوبية، لعبدالله صولة، دار
   الفارابي، بيروت، الطبعة الثانية، ۲۰۰۷م.
- ٢٩ خصائص التراكيب، لمحمد أبو موسى، مكتبة وهبة، القاهرة، الطبعة الرابعة،
   ١٤١٦هـ.
- ٣٠ الخصائص، لابن جني، تحقيق: محمد النجار، دار الكتاب العربي، بيروت، مصورة عن نشرة دار الكتب المصرية.
- ٣١- الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، للسمين الحلبي، تحقيق: أ.د. أحمد الخراط، دار القلم، دمشق.
- ٣٢- دراسات لأسلوب القرآن الكريم، لمحمد عبد الخالق عظيمة، دار الحديث، القاهرة.
- ٣٣- دلائل الإعجاز، لعبد القاهر الجرجاني، تحقيق: محمود شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٤١٠ه.
- ٣٤- دلالات التراكيب، لمحمد أبو موسى، مكتبة وهبة، القاهرة، الطبعة الثانية، 8-٠٨.





- ٣٦- روح المعاني، للألوسي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الرابعة مصورة عن طبعة إدارة الطباعة المنيرية، ١٤٠٥هـ.
- ٣٧- زاد المسير في علم التفسير، لأبي الفرج بن الجوزي، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثالثة، ٤٠٤ه.
- ۳۸ سر الفصاحة، لابن سنان الخفاجي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ۲۰۲ه.
- ٣٩- سنن أبي داود، تحقيق عزت الدعاس وعادل السيد، دار الحديث، بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٨٨ه.
- . ٤ شرح ديوان الحماسة، للمرزوقي، تحقيق: أحمد أمين وعبدالسلام هارون، دار الجيل، بيروت، الطبعة لأولى، ١٤١١ه.
  - ٤١ شرح صحيح مسلم، للنووي، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٩٢هـ.
    - ٤٢ شروح التلخيص، دار السرور، بيروت.
- 27 صحيح البخاري، للإمام البخاري، تحقيق: محب الدين الخطيب، ترقيم: محمد فؤاد عبد الباقي، المطبعة السلفية ومكتبتها، القاهرة، الطبعة الأولى، ١٤٠٠ه.
- 33- صحيح سنن أبي داود، للألباني، مكتبة المعارف، الرياض، الطبعة الأولى، 1918.
- ٥٥ صحيح مسلم، للإمام مسلم بن الحجاج، عناية: نظر الفريابي، دار طيبة، الرياض، الطبعة الأولى، ٢٢٧ ه.
- 73- الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ليحيى بن حمزة العلوي، مراجعة وضبط: محمد عبد السلام شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٥ه.



- ٤٧ عروس الأفراح في شرح تلخيص المفتاح، لبهاء الدين السبكي، ضمن شروح التلخيص= شروح التلخيص.
  - ٤٨ علم المعانى، لبسيونى فيود، مكتبة وهبة، القاهرة.
- ٤٩ العمدة في محاسن الشعر وآدابه، لابن رشيق القيرواني، تحقيق: محمد محيى الدين عبدالحميد، دار الجيل، بيروت، الطبعة الخامسة، ١٤٠١هـ.
- ٥٠- فتح الباري بشرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، عناية: نظر الفاريابي، دار طيبة، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ.
- ٥١ في ظلال القرآن، لسيد قطب، دار الشروق، بيروت، الطبعة التاسعة، ٠٠٤١ه.
- ٥٢ كتاب الصناعتين، لأبي هلال العسكري، تحقيق: على محمد البحاوي ومحمد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٠٦هـ.
- ٥٣- الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وحوه التأويل، للزمخشري، تحقيق: عادل عبدالموجود وآخرين، مكتبة العبيكان، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤١٨ه.
  - ٥٤- لسان العرب، لابن منظور، دار صادر، بيروت.
- ٥٥- المثل السائر، لضياء الدين ابن الأثير، تحقيق: أحمد الحوفي وبدوى طبانة، دار الرفاعي، الرياض، الطبعة الثانية، ٣٠٤٠هـ.
- ٥٦- المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، لابن عطية، تحقيق: عبدالسلام محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢هـ.
- ٥٧- مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب الأرناؤوط وآخرين، إشراف: د.عبد الله التركي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١٦ -١٢١ه.



- ٥٨- معالم التنزيل، للبغوي، تحقيق: محمد النمر وآخرين، دار طيبة، الرياض، ٥٨- معالم التنزيل، للبغوي، تحقيق: محمد النمر وآخرين، دار طيبة، الرياض،
- 9 معاني القرآن، لأبي زكريا الفراء، تحقيق: محمد النحار وأحمد نحاتي، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٣هـ.
- .٦- معجم المصطلحات البلاغية، د. أحمد مطلوب، مطبوعات المجمع العلمي العراقي، ١٤٠٣ه.
- 71- مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، لابن هشام، تحقيق: مازن المبارك وحمد الله، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى، ٢١٢ه.
- 77- مفتاح العلوم، للسكاكي، تحقيق: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثانية، ١٤٠٧ه.
- 77- المفردات في غريب القرآن، للراغب الأصفهاني، تحقيق: محمد سيد كيلاني، دار المعرفة، بيروت.
- 37- المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم، لأبي العباس القرطبي، تحقيق: محيي الدين مستو وآخرين، دار ابن كثير، دمشق، الطبعة الثانية، ٢٠٠ ه.
- ٥٦ مقاييس البلاغة بين الأدباء والعلماء، د. حامد صالح الربيعي، نشر معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى، مكة المكرمة، ٢٦٦هـ.
- 77- مقاييس اللغة، لابن فارس، تحقيق: عبد السلام هارون، دار الجيل، بيروت، الطبعة الأولى، ٤١١ه.
- 77- المكي والمدني في القرآن الكريم، أ.د. محمد بن عبدالرحمن الشايع، د.ن، الطبعة الأولى، ١٤١٨ه.
- 77- منهاج البلغاء وسراج الأدباء، لحازم القرطاجني- تحقيق: محمد الحبيب ابن خوجة- دار الكتب الشرقية.

- 79- مواهب الفتاح، لابن يعقوب المغربي، ضمن شروح التلخيص شروح التلخيص.
- · ٧- النشر في القراءات العشر، لابن الجزري، تصحيح: على الضباع، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٧١- نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، للبقاعي، دائرة المعارف العثمانية، الهند، 8٠٤.
- ٧٢ النكت في إعجاز القرآن، للرماني، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن،
   تحقيق: محمد خلف الله ومحمد سلام، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الرابعة.
- ٧٧- الهداية إلى بلوغ النهاية، لمكي بن أبي طالب، تحقيق: مجموعة من الباحثين، جامعة الشارقة، الإمارات العربية المتحدة، الطبعة الأولى، ١٤٢٩هـ.
- ٧٤ همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، للسيوطي، تحقيق: أحمد شمس الدين، دار
   الكتب العلمية، الطبعة الأولى، ١٤١٨ه.

# البحث رقم (٢)

# آيات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم دراسة وصفية تحليلية

إعداد د. محمود بن عبد الهادي دسوقي علي العزاوي قسم الحسبة والرقابة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية





#### مقدمة

إِن الْحَمْد لِلَهِ، نَحْمَدُهُ، وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَعْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللّهِ مِنْ شُرُورِ أَنَّهُ سِنَا، وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَا هَادِيَ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلْ فَلَا هَادِيَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، هِ إِنَّا لَهُ مَنْ اللّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحْمَدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، فَا اللّهَ عَلَى اللّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَلَا مَوْنَ إِلّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ اللّهُ إِنَّا لَهُ مَنْ اللّهُ وَعَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَكَ مِنْهُمُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَوْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللللهُ عَلَى الللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الللهُ عَلَى الللهُ الللهُ عَلَى الللهُ اللهُ ال

الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر له منزلة رفيعة، فهو أصل مهم من أصول الدين، وله مكانة عظيمة، وآثار متعددة، ومنافع كثيرة في حياة الأمم أفرادًا وجماعات، "فإن الْأَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيَ عَنِ الْمُنْكَرِ هُوَ الْقُطْبُ الأعظم في الدين، وهو المهم الذي ابتعث الله له النبيين أجمعين، ولو طوى بساطه وأهمل علمه وعمله لتعطلت النبوة، واضمحلت الديانة، وعمت

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب ، الآية: ٧٠-٧١.

<sup>(</sup>٤) رواه النسائي في سننه، كِتَاب التِّكَاحِ، مَا يُسْتَحَبُّ مِنَ الْكَارَمِ عِنْدَ التِّكَاحِ، رقم الحديث (٣٢٧٨)، ورواه ابن ماجه في سننه، كِتَاب التِّكَاحِ، بَابٌ خُطُبَةِ التِّكَاحِ، رقم الحديث (١٨٩٢)، وصححه الحاكم في المستدرك، رقم الحديث (٢٥٦٨)، وابن حبان في صحيحه، رقم الحديث (٢٥٦٨) والألباني في مشكاة المصابيح، برقم (٥٨٦٠).

الفترة، وفشت الضلالة، وشاعت الجهالة، واستشرى الفساد، واتسع الخرق، وخربت البلاد، وهلك العباد، ولم يشعروا بالهلاك إلا يوم التناد "(١).

وقد جاء القرآن الكريم فبين عظيم مكانة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وعلو شأنه ومنزلته، وذكر بعظيم فضله، وشجع ورغب في سلوك طريقه، وبين صفات من يسلكه، وبين آثار العمل به، وحذر من تركه والانشغال عنه، وبين خطر التهاون فيه، والتغافل والإعراض عنه.

والمتأمل في القرآن يجد أن الله اصطفى هذه الأمة وجعلها خير أمة أخرجت للناس بسبب أمرها بالمعروف ونهيها عن المنكر، وجعل من أهم صفات المؤمنين أنهم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر، وجعل ربنا سبحانه وتعالى الدرجات العلى للقائمين بهذه الشعيرة العظيمة؛ فرتب الجزاء العظيم، ورغب في الثواب الجزيل، وأعد المنازل العالية، وجعل القيام بهذه الشعيرة حفظًا للأمة من الآثام والشرور وصونًا لها من العواقب الوحيمة، وتحقيقًا لمصالح البشرية.

وبين القرآن الكريم العبء الثقيل الذي أنيط بالأمة الإسلامية لتكون لها الصدارة لسائر الأمم، لتخرجهم من الظلمات إلى النور، ومن الضلال إلى الهدى، ومن الشرك إلى التوحيد.

ولا يزال الخير باقيًا في الأمة الإسلامية ما بقي فيها الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر، فبالتمسك به نالت الأمة السيادة والريادة والقيادة بين سائر الأمم، وعلا شأنها، وارتفع قدرها، ووجدت هيبتها عند عدوها.

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي (٣٠٦/٢)، دار المعرفة، بيروت.

والآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر صفوة المحتمع احتباهم الله وهداهم، غرباء في وسط محتمع الهم، "فَأَهْلُ الْإِسْلَامِ فِي النَّاسِ غُرَبَاءُ، وَالْمُؤْمِنُونَ فِي أَهْلِ الْإِسْلَامِ غُرَبَاءُ، وَأَهْلُ الْعِلْمِ فِي الْمُؤْمِنِينَ غُرَبَاءُ. وَأَهْلُ الْعِلْمِ فِي الْمُؤْمِنِينَ غُرَبَاءُ. وَأَهْلُ السَّنَّةِ الَّذِينَ يُمَيِّرُونَهَا مِنَ الْأَهْوَاءِ وَالْبِدَعِ فَهُمْ غُرَبَاءُ، وَالدَّاعُونَ إِلَيْهَا الصَّابِرُونَ السُّنَّةِ الَّذِينَ يُمَيِّرُونَهَا مِنَ الْأَهْوَاءِ وَالْبِدَعِ فَهُمْ غُرَبَاءُ، وَالدَّاعُونَ إِلَيْهَا الصَّابِرُونَ عَلَى أَذَى الْمُحَالِفِينَ هُمْ أَشَدُ هَوُلَاءِ غُرْبَةً، وَلَكِنَّ هَوُلَاءِ هُمْ أَهْلُ اللهِ حَقًّا، فَلَا غُرْبَةُ هُمْ بَيْنَ الْأَكْثُولِينَ" (١).

وللأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فوائد منها: " الْأُولَى: إِقَامَةُ حُجَّةِ اللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُّسُلِ ﴾ (٢). الثَّانِيةُ: خُرُوجُ الْآمِرِ مِنْ عُهْدَةِ التَّكْلِيفِ بِالْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى فِي صَالِي الْقَوْمِ الَّذِينَ اعْتَدَى بَعْضُهُمْ فِي بِالْمَعْرُوفِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى فِي صَالِي الْقَوْمِ الَّذِينَ اعْتَدَى بَعْضُهُمْ فِي السَّبْتِ : ﴿ قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى رَبِيكُو وَلَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ لَوْ لَمُ يَخُرُحُ مِنَ الْعُهْدَ السَّبْتِ : ﴿ قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى رَبِيكُو وَلَعَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴿ اللَّهُ لَوْ لَمُ يَخُرُحُ مِنَ الْعُهْدَةِ لِلسَّانِينَ عَلَى أَنَّهُ لَوْ لَمُ يَخُرُحُ مِنَ الْعُهْدَةِ لَكَانَ مَلُومًا. التَّالِيَّةُ: رَحَاءُ النَّفْعِ لِلْمَأْمُورِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى النَّفْعِ لِلْمَأْمُورِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُومُ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَلُ اللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، (٣ / ١٨٦). تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط-١٤١٦/ هـ - ١٩٩٦م.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، جزء الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، جزء الآية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، جزء الآية: ١٦٤.

 <sup>(</sup>٦) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين بن محمد المختار بن عبد القادر الجكني الشنقيطي، (١٩٥/١)،
 الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع بيروت – لبنان، عام النشر : ١٤١٥ هـ - ١٩٩٥م.

ولما كان لهذه الشعيرة هذه المكانة والعناية الظاهرة في كتاب الله وتلك المنزلة العظيمة استخرت الله في جمع النصوص المتعلقة بآيات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وصفات وآداب الآمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وموضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومراتب ودرجات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من خلال نصوص القرآن الكريم، وآثار وثمرات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حيث تتبعت النصوص القرآنية التي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حيث تتبعت النصوص القرآنية التي تحدثت عن ذلك، وذلك لأن القرآن هو الأصل الأول من أصول ديننا الحنيف، ولأهمية ذلك، والحاجة داعية إليه، وبعد أن تأملت وبحثت فلم أحد فيما أعلم مثل هذه الدراسة.

# وكان سبب اختيار هذا الموضوع:

- أنني لم أقف على دراسة تناولت هذا الموضوع وغطت جوانبه من جميع النواحي، وإن وجد من تكلم عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قديمًا وحديثًا.
- أهمية الدراسة لهذه الشعيرة المهمة التي قال فيها النووي رحمه الله: " وَاعْلَمْ أَنَّ هَذَا الْبَابَ أَعْنِي بَابَ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَنِ الْمُنْكَرِ قَدْ ضُيِّعَ أَكْتَرُهُ مِنْ أَزْمَانٍ مُتَطَاوِلَةٍ وَلَمْ يَبْقَ مِنْهُ فِي هَذِهِ الْأَزْمَانِ إِلَّا رُسُومٌ قَلِيلَةٌ وَحَدَّا، وَهُوَ بَابٌ عَظِيمٌ بِهِ قِوَامُ الأمر وملاكه، وإذا كثر الخبث عَمَّ الْعِقَابُ الصَّالِحَ وَالطَّالِحَ، وَإِذَا لَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يَدِ الظَّالِمِ أَوْشَكَ أَنْ لَعَقَابُ الصَّالِحَ وَالطَّالِحَ، وَإِذَا لَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يَدِ الظَّالِمِ أَوْشَكَ أَنْ يَعْمَهُمُ اللهُ تَعَالَى بِعِقَابِهِ، ﴿ فَلَيَحْذَرِ الّذِينَ يُعَالِقُونَ عَنْ أَمْرِهِ آَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَقُ يَعْمَلُهُمُ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ فَلَيَحْذَرِ اللّذِينَ يُعَالِقُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَقَ يَعْمَلُهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ فَالْمَارِ الْمَالِبِ الْآخِرَةِ وَالسَّاعِي فِي تَحْصِيلِ يَعْمَلِكُ مَا اللهُ تَعَالَى فِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَامُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة النور، جزء الآية: ٦٣.



رِضَا اللهِ عَزَّ وَجَلَّ أَنْ يَعْتَنِي هِمَذَا الْبَابِ فَإِنَّ نَفْعَهُ عَظِيمٌ لَا سِيَّمَا وَقَدْ فَهَبَ معظمه ويخلص نيته ولا يهابن مَنْ يُنْكِرُ عَلَيْهِ لِارْتِفَاعِ مَرْتَبَتِهِ.... وَاعْلَمْ أَنَّ الْأَجْرَ عَلَى قَدْرِ النَّصَبِ وَلَا يُتَارِّكُهُ أَيْضًا لِصَدَافَتِهِ وَمَوَدَّتِهِ وَاعْلَمْ أَنَّ الْأَجْرَ عَلَى قَدْرِ النَّصَبِ وَلَا يُتَارِّكُهُ أَيْضًا لِصَدَافَتِهِ وَمَوَدَّتِهِ وَمُدَاهَنَتِهِ وَطَلَبِ الْوَجَاهَةِ عِنْدَهُ وَدَوَامِ الْمَنْزِلَةِ لَدَيْهِ فَإِنَّ صَدَافَتَهُ وَمَوَدَّتَهُ وَمُودَّتَهُ وَمُدَاهَ وَصَدِيقُ الْإِنْسَانِ وَعُجْبُهُ هُوَ مَنْ سَعَى فِي عِمَارَةِ وَيُعْقِدُهُ مِنْ مَضَارِهَا، وَصَدِيقُ الْإِنْسَانِ وَعُجْبُهُ هُوَ مَنْ سَعَى فِي عِمَارَةِ آوَى نَقْصٍ فِي دُنْيَاهُ، وَعَدُوّهُ مَنْ يَسْعَى فِي ذَهَابِ وَيُعْبَعُهُ هُوَ مَنْ يَسْعَى فِي خَمَارَةِ آوُ نَقْصٍ آخِرَتِهِ وَإِنْ أَدَّى ذَلِكَ إِلَى نَقْصٍ فِي دُنْيَاهُ، وَعَدُوّهُ مَنْ يَسْعَى فِي ذَهَابِ آوُ نَقْصٍ آخِرَتِهِ وَإِنْ أَدَّى ذَلِكَ إِلَى نَقْصٍ فِي دُنْيَاهُ، وَعَدُوّهُ مَنْ يَسْعَى فِي ذَهَابِ أَوْ نَقْصٍ آخِرَتِهِ وَإِنْ حَصَلَ بِسَبَبِ ذَلِكَ صُورَةُ نَفْعٍ فِي دُنْيَاهُ وَإِثَمَا كَانَ إِبْلِيسُ عَدُوا لَنَا لِهَنَا لِمَنْ الْمَؤْمِنِينَ لِسَعْيِهِمْ فِي مَصَالِح آخِرَقِمْ وَهِدَايَتِهِمْ وَهِدَايَتِهِمْ اللهُ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ أَوْلِيَاءُ لِلْمُؤْمِنِينَ لِسَعْيِهِمْ فِي مَصَالِح آخِرَقِمْ وَهِدَايَتِهِمْ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ السَعْيِهِمْ فِي مَصَالِح آخِرَقِمْ وَهِدَايَتِهِمْ "(۱).

#### أهداف الدراسة

- جمع النصوص القرآنية التي تأمر الأمة الإسلامية بالقيام بواجب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.
- جمع النصوص القرآنية التي تبين فضائل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر
   وترغب فيه.
- جمع النصوص القرآنية التي تحذر الأمة من ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.
- التعرف على شروط وصفات القائم بالأمر المعروف الناهي عن المنكر في القرآن الكريم وصفاته.

<sup>(</sup>١) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي، (٢٤/٢)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٢/ ٢٩١٦هـ.

- التعرف على موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم المتعلقة بالعقيدة والشريعة والأخلاق.

#### تساؤلات الدراسة

- ما النصوص القرآنية التي تأمر الأمة الإسلامية بالقيام بواجب الأمر
   بالمعروف والنهى عن المنكر؟
- ما النصوص القرآنية التي تبين فضائل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وترغب فيه؟
- ما النصوص القرآنية التي تحذر الأمة من ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟
- ما شروط وصفات القائم بالأمر بالمعروف الناهي عن المنكر في القرآن الكريم وصفاته؟
- ما موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم المتعلقة بالعقيدة والشريعة والأحلاق؟
- ما مراتب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم وغراته وآثاره؟

#### منهج الدراسة

أما منهجي في الدراسة فقد استخدمت المنهج الاستقرائي: والاستقراء هـو "تتبع الجزئيات كلها أو بعضها للوصول إلى حكم عام يشملها

جميعًا"(۱)، وهو ما يقوم على حصر جميع الجزئيات للمسألة التي هي موضوع البحث، والتتبع لما يعرض لها(7)، " ويعتمد على جمع المادة العلمية واستقراء النصوص وتصنيفها للوصول إلى قواعد وأحكام عامة "(7).

والمنهج التحليلي: "ويقوم على أساس عرض الآراء وتحليلها، وتوضيح غامضها، وينبغي أن يقترن التحليل بالتعليل" (٤) فاعتمدت في هذه الدراسة على منهج الاستقراء والتحليل حيث تتبعت النصوص القرآنية المتعلقة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وحصرها واستنتجت منها ما له صلة بموضوع الدراسة.

#### الدراسات السابقة

لم أقف على دارسة تحدثت عن موضوع الدراسة، ومن الدراسات التي تناولت جزء من الدراسة:

الدراسة الأولى: نصوص الدعوة في القرآن الكريم دراسة تأصيلية، د. حمد بن ناصر العمار، حيث تناول في الفصل الثاني من الدراسة: آيات الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وشروحها والدروس الدعوية المستنبطة منها.

وتختلف دراستي عن دراسة د. حمد في أن الأولى جمع فيها أربع عشرة

<sup>(</sup>١) ضوابط المعرفة وأصول الاستدلال بالمناظرة، عبد الرحمن الميدان، ص ١٨٨، دار القلم، دمشق، ط٢٥/١٤٠هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر: البحث العلمي، حقيقته، ومصادره، ومادته، وكتابته، وطباعته، ومناقشته، د. عبد العزيزين عبدالرحمن الربيعة، (١٧٩/١)، الرياض ،ط٤، ١٤٢٧ه.

<sup>(</sup>٣) كيف تكتب بحشا ناجحا، د. صباح عبد الله بافضل، ص ٣١، الدار السعودية للنشر والتوزيع، ط ١٤١٨ هـ - ١٩٩٨م.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص ٣١ باختصار.

آية حيث تقيد بما ذكر لفظ معروف أو منكر، ولم يخرج عن ذلك، أما هذه الدراسة فقد تقيدت بما هو أوسع من ذلك، حيث ذكرت في هذه الدراسة أربعًا وعشرين آية، فكل نص يفهم منه أن فيه أمرًا بالقيام بالأمر بالمعروف أو النهى عن المنكر، أو يرغب فيه أو يحذر من تركه ذكرته، وقسمت ذلك إلى: النصوص التي تأمر الأمة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والنصوص التي ترغب في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والنصوص التي تحذر من ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، والنصوص التي تحذر من ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

وأيضًا ذكرت في هذه الدراسة ولم يذكر في غيرها: شروط القائم بالمعروف الناهي عن المنكر وصفاته في القرآن الكريم، وموضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم، ومراتب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم، وثمرات وآثار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم.

الدراسة الثانية: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في ضوء القرآن الكريم(۱). هذه الدراسة تناولت الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في ضوء القرآن الكريم دراسة موضوعية، في قسم التفسير وعلوم القرآن بجامعة الكويت، استعانت الباحثة وبشكل واضح بسنة المصطفى في كثير من الدراسة مع العلم بأن دراستها " الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في ضوء القرآن الكريم"، وأسهبت في ذكر نتائج ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بشكل

<sup>(</sup>١) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في ضوء القرآن الكريم دراسة موضوعية، للباحثة: مريم الدويلة ، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة الكويت.

أخذ حيزًا كبيرًا في الرسالة، واكتفت بذكر العقوبات الإلهية من غضب ولعن وطرد من رحمة الله لمن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كذلك لم تجمع كل الآيات المتعلقة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن.

وأيضًا ذكرت في هذه الدراسة ولم يذكر في غيرها، كل الآيات المتعلقة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن، ومراتب الأمر بالمعروف والنهي عنر المنكر، وموضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذه الإضافات الجديدة التي تضيفها هذه الدراسة عن سابقتها.

تقسيمات الدراسة: قسمت هذه الدراسة إلى: مقدمة، وتمهيد، وخمسة مباحث، وخاتمة.

أما المقدمة فقد اشتملت على: أهمية الدراسة، وأسباب اختيارها، وأهدافها، والتساؤلات التي تثيرها، ومنهج الدراسة، والدراسات السابقة، وتقسيماتها.

#### التمهيد فقد اشتمل على:

أولًا: التعريف بأهم مفردات عنوان الدراسة.

ثانيًا: تاريخ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم.

المبحث الأول: النصوص القرآنية في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم.

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: النصوص القرآنية التي تأمر الأمة الإسلامية بالقيام بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

المطلب الثاني: النصوص القرآنية التي تبين فضائل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وترغب فيهما.

المطلب الثالث: النصوص القرآنية التي تحذر الأمة من ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

المبحث الثاني: شروط القائم بالأمر بالمعروف الناهي عن المنكر وصفاته في القرآن الكريم.

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: شروط القائم بالأمر بالمعروف الناهي عن المنكر في القرآن الكريم.

المطلب الشاني: صفات القائم بالأمر بالمعروف الناهي عن المنكر في القرآن الكريم.

المبحث الثالث: موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكرفي القرآن المبحث الكريم.

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم المتعلقة بالعقيدة.

المطلب الثاني: موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم المتعلقة بالشريعة.

المطلب الثالث: موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم المتعلقة بالأحلاق. المبحث الرابع: مراتب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم.

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: البيان والنصح والإرشاد.

المطلب الثانى: الغلظة والشدة والتهديد والتغيير باليد.

المطلب الثالث: إنكار القلب بضوابطه.

المبحث الخامس: ثمرات وآثار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في المبحث القرآن الكريم.

ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: ثمرات وآثار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الدنيوية في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: ثمرات وآثار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الأحروية في القرآن الكريم.

الخاتمة فقد جاءت مشتملة على أهم النتائج والتوصيات.



#### تمهيد

# أولًا: التعريف بأهم مفردات عنوان الدراسة

# • تعريف الأمر في اللغة والاصطلاح:

الأمر في اللغة: الأَمْرُ: نَقِيضُ النَّهْيِ، أَمَرَهُ به وآمَرَهُ الأَخِيرةُ عن كُراعٍ وأَمَرَهُ إِيّاه على حَذْفِ الحَرْفِ يَأْمُرُه أَمْرًا وإِمارًا فائْتَمَرَ أي: قَبِلَ أَمْرَه وقولَه (١٠).

قال ابن منظور: "الْعَرَبُ تَقُولُ: أَمَرْتُك أَن تَفْعَل ولِتَفْعَلَ وبأَن تَفْعَل، فَمَنْ قَالَ: أَمرتك بأَن تَفْعَلَ فَالْبَاءُ للإِلصاق، وَالْمَعْنَى: وَقَعَ الأَمر بِمَذَا الْفِعْلِ، وَمَنْ قَالَ أَمرتك لِتَفْعَلَ الْفَعْلِ، وَمَنْ قَالَ أَمرتك لِتَفْعَلَ فَعَلَى حَذْفِ الْبَاءِ، وَمَنْ قَالَ أَمرتك لِتَفْعَلَ فَعَلَى حَذْفِ الْبَاءِ، وَمَنْ قَالَ أَمرتك لِتَفْعَلَ فَعَلَى عَذْفِ الْبَاءِ، وَمَنْ قَالَ أَمرتك لِتَفْعَلَ فَعَلَى عَلْمَا لِللّهِ اللّهِ لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ ال

وقال مرتضى الزَّبيدي: "واثْتَمَرَ الأَمْرَ، أَي امتَثَلَه، قَالَ امرؤُ الْقَيْس: ويَعْدُو على المرْءِ مَا يَأْتَمِرْ. وَفِي الأَساس: وائْتَمَرْتُ مَا أَمرْتَني بِه: امْتَثَلْتُ "(").

الأمر في الاصطلاح: " قول القائل لمن دونه: افعل "(٤)، وهو قول يتضمن طلب الفعل من المكلف على وجه الاستعلاء.

<sup>(</sup>١) المحكم والمحيط الأعظم أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، (١٠ / ٢٩٧). تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١٤٣١/١ هـ - ٢٠٠٠م.

 <sup>(</sup>٢) لسان العرب محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى
 (٢٧/٤)، دار صادر، بيروت، ط٣/ ١٤١٤هـ.

 <sup>(</sup>٣) تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى
 الزّبيدي، (١٠ / ٢٨)، تحقيق: مجموعة من المحققين، دار الهداية.

 <sup>(</sup>٤) التعريفات، على بن محمد بن على الزين الشريف الجرحاني، (٣٧/١)، تحقيق: ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط١/ ٣٠/١هـ -٩٨٣م.

### • تعريف النهي في اللغة والاصطلاح:

النهْيُ في اللغة: خلاف الأمر، ونَهَيْتُهُ عن كذا فانْتَهى عنه وتناهى، أي كَفَّ. وتَناهَوْا عن المنكر، أي نهى بعضهم بعضًا"(١)، "وخَاه يَنْهاه نَهْيًا، فانْتَهى وتَناهَى. أنْشدَ سِيبَوَيْه لزياد بن زيد العذري: إذا مَا انْتَهَى عِلْمِي تَناهَيْتُ عِندَه ... أطالَ فَأَمْلَى أَوْ تَناهَى فَأَقْصَرا(١). وتَناهَوْا عَن الشَّيْء: نَهى بعضهم بَعْضًا"(١).

النهي في الاصطلاح: النهي: ضد الأمر، وهو قول القائل لمن دونه: لا تفعل"(٤)، وهو قول يتضمن طلب الكف من المكلف على وجه الاستعلاء.

#### • تعريف المعروف في اللغة والاصطلاح:

المعروف في اللغة: "ضدُّ المنْكر. والعُرْفُ: ضِدُّ النُّكْر. يُقَالُ: أَوْلاه عُرفاً أَي مَعْروفاً. والمِعْرُوف والعَارِفَةُ: خِلَافُ النُّكر. والعُرْفُ والمِعْرُوف: المُعْرُوف والمُعْرُوف مَا النَّجَاجُ: "المُعْرُوف مَا النَّجَاجُ: "المُعْرُوف مَا يُستحسن مِنَ الأَفعال"(٥) .... والعُرْفُ والعَارِفَة والمِعرُوفُ وَاحِدٌ: ضِدُّ يُستحسن مِنَ الأَفعال"(٥) ....

<sup>(</sup>١) الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، (٢٥١٧/٦)، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط٤/ ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧م.

 <sup>(</sup>۲) الكتاب، سيبويه (۳ / ۱۸۵) تحقيق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: مكتبة الخانجي، القاهرة، ط۳/
 ۱٤٠٨ هـ – ۱۹۸۸م.

<sup>(</sup>٣) المحكم والمحيط الأعظم (٤ / ٣٨٤).

<sup>(</sup>٤) التعريفات، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه، إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج، (٤ / ١٩٧)، دار عالم الكتب – بيروت، ط ١ / ١٩٧٨ هـ – ١٩٨٨م.

النُّكْرِ، وَهُوَ كُلُّ مَا تَعْرِفه النَّفْسُ مِنَ الخَيْرِ وتَبْسَأُ بِهِ وتَطمئنّ إِلَيْهِ"(١). وقيل: "النَّصَفةُ وحُسْن الصُّحْبةِ مَعَ الأَهل وَغَيْرِهِمْ مِنَ النَّاسِ"(٢). والمعروف "اسْم لكل فعل يعرف حسنه بِالْعقل أو الشَّرْع وَهُوَ خلاف الْمُنكر"(٣).

والمعروف في الاصطلاح: كل ما يحسن في الشرع<sup>(1)</sup>. وقيل: "اسْمٌ حَامِعٌ لِكُلِّ مَا عُرف مِنْ طَاعَةِ اللَّهِ وَالتَّقَرُّبِ إِلَيْهِ والإحسان إِلَى النَّاسِ، وَكُلِّ مَا نَدَب إِلَيْهِ الشرعُ وَنَهَى عَنْهُ مِنَ المِحَسَّنات والمِقَبَّحات وَهُوَ مِنَ الصِّفَاتِ الْغَالِبَةِ أَي أَمْر مَعْروف بَيْنَ النَّاسِ إِذَا رأَوْه لَا يُنكرونه"(٥).

وقيل هو: "اسم جامع لكل ما عرف حسنه، من العقائد الحسنة، والأعمال الصالحة، والأخلاق الفاضلة، وأول من يدخل في أمرهم أنفسهم"(٦). وهو كل ما عرف حسنه وصلاحه ونفعه(٧).

وأصل المعروف: كل ما كان معروفًا فعله، جميلًا مستحسنًا، غير مستقبح في أهل الإيمان بالله، وإنما سميت طاعة الله معروفًا: لأنه مما يعرفه أهل الإيمان ولا يستنكرون فعله"(^).

<sup>(</sup>١) لسان العرب (٩ / ٢٣٩).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٩ / ٢٤٠).

<sup>(</sup>m) المعجم الوسيط (r / ٥٩٥).

<sup>(</sup>٤) التعريفات، ص٢٢١.

<sup>(</sup>٥) لسان العرب (٩ / ٢٤٠).

 <sup>(</sup>٦) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي، ص ٣٤٤، تحقيق:
 أ.د. عبدالرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط ٢٠٠١هـ - ٢٠٠٠م.

<sup>(</sup>٧) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص٣٠٥.

<sup>(</sup>٨) جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري، (١٠٥/٧)، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط١/ ١٤٢٠ هـ - ٢٠٠٠م.

والمراد بالأمر بالمعروف: "الإرشاد إلى المراشد المنجية. وقيل: الأمر بالمعروف: أمرٌ بما يوافق الكتاب والسنة. وقيل الأمر بالمعروف: إشارة إلى ما يرضى الله تعالى من أفعال العبد وأقواله(١).

# • تعريف المنكر في اللغة والاصطلاح:

المنكر في اللغة: "ضِدُّ الْمَعْرُوفِ، وكلُّ مَا قَبَّحَهُ الشَّرْعُ وحَرَّمَهُ وَكَرِهَهُ، فَهُوَ مُسْتَنْكُرٌ، وَاسْتَنْكَرَه فَهُوَ مُسْتَنْكُرٌ، وَاسْتَنْكَرَه فَهُوَ مُسْتَنْكُرٌ، وَاسْتَنْكَرَه فَهُوَ مُسْتَنْكُرٌ، وَالْمَعْرُونَ مَنْكُورٌ، وَاسْتَنْكَرَه فَهُوَ مُسْتَنْكُرٌ، وَالْمَعْرُونَ مَنْكُورٌ، وَاسْتَنْكَرَه فَهُو مُسْتَنْكُرٌ، وَالمَنكر "كل مَا تحكم الْعُقُول الصَّحِيحَة بقبحه أو يقبحه الشَّرْع أو يحرمه أو يكرههُ" (٢).

وعرف المنكر في الاصطلاح بأنه: "كلُّ فعلٍ تَحْكُم العقولُ الصحيحةُ بقُبْحِه"(٤). بقُبْحه، أَو تتوَقَّفُ فِي استِقْباحِه العقولُ فتحكُم الشريعةُ بقُبْحِه"(٤).

وقيل: "كل ما خالف المعروف وناقضه من العقائد الباطلة، والأعمال الخبيثة، والأخلاق الرذيلة"(°).

وقيل: "كل ما عرف قبحه في العقول والفطر"(٦).

وأصل المنكر: ما أنكره الله، ورأوه قبيحًا فعله، ولذلك سميت معصية الله منكرًا لأن أهل الإيمان بالله يستنكرون فعلها، ويستعظمون رُكوبها(٧).

<sup>(</sup>١) التعريفات، ص ٣٦-٣٧.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب (٥/٢٣٣).

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط (٢ / ٩٥٢).

<sup>(</sup>٤) تاج العروس من جواهر القاموس (٢٩٠/١٤).

<sup>(</sup>٥) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٦) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٧) حامع البيان في تأويل القرآن (١٠٥/٧).

والمراد بالنهي عن المنكر: نهيٌ عما تميل إليه النفس والشهوة، وقيل المنكر: الزجر عما لا يلائم في الشريعة(١).

فيدخل في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: كل ما أوجبت الشريعة عمله أو حببت للناس فعله من صلاة وصيام وحج وتوحيد وغير ذلك، والنهي عن المنكر يدخل فيه: النهي عن كل ما خالف الشريعة من أفعال وعقائد، فيدخل القول بالتثليث والقول بصلب المسيح وقتله، ويدخل فيه النهي عن الترهب، وعن شرب الخمر، وعن أكل لحم الخنزير، وغير ذلك(٢).

#### • ومما تجدر الإشارة إليه بعد هذا العرض ما يلي:

- الأصل في الحكم على الفعل بأنه معروف أو منكر ورود ذلك في الشريعة الإسلامية لا ما استحسنته العقول أو استقبحته.
- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يكون مقصورًا على ما أمر ونحى عنه الشارع، أما ما استحسنه الناس أو استقبحوه ولم يأمر به الشارع أو ينهى عنه فلا يدخل في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.
- المراد بالأمر بالمعروف في الدراسة أعم من أن يكون للوجوب، وهو ما طلبه الشارع من المكلف على وجه الحتم والإلزام، بل يدخل فيه المستحب، والنهى عن المنكر يدخل فيه المكروه.

<sup>(</sup>۱) التعريفات، ص ٣٦–٣٧.

 <sup>(</sup>٢) التشريع الجنائي الإسلامي مقارنا بالقانون الوضعي، عبد القادر عودة، (٩٩/١) الناشر: دار الكاتب العربي، بيروت.



# ثانيًا: تاريخ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم

المتأمل في كتاب ربنا سبحانه وتعالى يجد أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قد أوجبه الله على الأمم السابقة لأمة نبينا محمد وحد الخليقة، حيث أنزل الله تعالى الكتب وبعث الرسل مبشرين ومنذرين لأقوامهم، وأوجب عليهم ومن تبعهم مهمة القيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وقد دلت على ذلك آيات كثيرة من كتاب الله سبحانه وتعالى، منها:

• قول النَّبِيَّنَ بِغَيْرِ عَقِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيَّنَ بِغَيْرِ عَقِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيَّنَ بِغَيْرِ عَقِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيَّ وَالْمَالِيَّةِ مِنْ النَّاسِ فَبَشِّرُهُ مِعِكَدَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (١).

فقد أخبر سبحانه أن الأمم السابقة "كانوا يقتلون رُسل الله الذين كانوا يُرسَلون إليهم بالنهي عما يأتون من معاصي الله، وركوب ما كانوا يركبونه من الأمور التي قد تقدم الله إليهم في كتبهم بالزجر عنها، نحو زكريا وابنه يحيى، وما أشبههما من أنبياء الله"(٢).

قال القرطبي رحمه الله: " دَلَّتْ هَذِهِ الْآيَةُ عَلَى أَنَّ الْأَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيَ عَنَ الْمُنْكَرِ كَانَ وَاجِبًا فِي الْأُمَمِ الْمُتَقَدِّمَةِ، وَهُوَ فَائِدَةُ الرِّسَالَةِ وَخِلَافَةُ النُّبُوَّةِ "(").

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان في تأويل القرآن (٢٨٤/٦).

 <sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن، محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي،
 (٤٧/٤)، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط٢/٤٨٦هـ – ١٩٦٤م.

إيات الأمر بالعروف والنهي عن المنكر في القران الكريم ... د. محمد بن عبدا لهادي العزاوي

قَالَ قَتَادَةُ: قَوْلُهُ: ﴿ وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِٱلْقِسْطِ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ (١)، "هَؤُلاءِ أَهْلُ الْكِتَابِ، كَانَ أَتْبَاعُ الأَنْبِيَاءِ يَنْهَ ونَهُمْ وَيُلَكِّرُونَهُمْ بِاللَّهِ، فَيَقْتُلُونَهُمْ وَيُلَكِّرُونَهُمْ بِاللَّهِ، فَيَقْتُلُونَهُمْ "(٢).

وقد روى ابن أبي حاتم في تفسيره بسنده عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ بْنِ الجُوَّاحِ، رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، أي النَّاسِ أَشَدُّ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟ وَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ : "رَجَلُ قَتَلَ نَبِيًا أَوْ مَنْ أَمَرَ بِالمُعْرُوفِ ونَهَى عَنِ المُنْكُرِ". ثُمَّ قَرَأَ رَسُولُ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ إِنَّ الّذِينَ يَكَفُرُونَ عِلَيْتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيِينَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ إِنَّ الّذِينَ يَكَفُرُونَ عِلَيْتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيعِينَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ وَمَالَهُ مِن تَصِرِينَ ﴿ إِنَّ الْذِينَ يَكُفُرُونَ عِلَيْهِ وَسَلَّمَ: اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "يَا أَبَا عُبَيَدَةً، قَتَلَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ ثَلاثَةً وأَرْبَعين اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "يَا أَبَا عُبَيَدَةً، قَتَلَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ ثَلاثَةً وأَرْبَعين اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "يَا أَبَا عُبَيَدَةً، قَتَلَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ ثَلاثَةً وأَرْبَعين اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "يَا أَبَا عُبَيَدَةً، قَتَلَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ ثَلاثَةً وأَرْبَعين اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "يَا أَبَا عُبَيَدَةً، قَتَلَتْ بَنُو إِسْرَائِيلَ ثَلاثَةً وأَرْبَعين اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "يَا أَبَا عُبَيَدَةً، فَقَامَ مِائَة وسَبْعُونَ رَجُلا مِنْ بَنِي اللهُ عَرُونِ ونَهُوهُمْ عَنِ المُنكِرِ، فَقُتِلُوا جَمِيعًا مِنْ إللهُ عَرَّ وَجَلَ"(ف). ونَهُوهُمْ عَنِ المُنكرِ، فَقْتِلُوا جَمِيعًا مِنْ آخِرِ اللهُ عَرَّ وَجَلَا مِنْ ذَلَكَ اليَوْمِ، فَهُم الذِينَ ذَكَرَ اللهُ عَرَّ وَجَلَ"(ف).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم، (٢٢١/٢)، تحقيق: أسعد محمد الطيب، مكتبة نزار مصطفى الباز، المملكة العربية السعودية، ط٩٩٠ ١٤٨ه.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، جزء الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن العظيم، لابن أبي حاتم، (٢ / ٦٢١)، وفي سند ابن أبي حاتم: أبو عبيد الوصابي، وهو لم يدرك محمد بن حمير كما ذكره ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل، وقد توبع أبو عبيد، تابعه عبد الوهاب بن نجدة عن محمد ابن حمير به. ثم قال البزار: لا نعلم له عن أبي عبيدة غير هذه الطريق، ولم نسمع أحدا سمى أبا الحسن هذا الذي روى عنه محمد بن حمير. وقال الحافظ ابن حمير: "فيه أبو الحسن مولى بني أسد وهو مجهول". انظر حاشية تفسير ابن كثير (٢٧/٢).

د. محمد بن عبدالهادي العزاوي

وقوله سبحانه وتعالى: ﴿ رُسُلًا تُبَشِّرِينَ وَمُنذِدِينَ لِثَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّدٌ الرُسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ( ) .

فقد بين سبحانه أنه أرسل الرسل ليدلوهم على كل حير وينهوهم عن كل شر، "يُبَشِّرُونَ مَنْ أَطَاعَ اللَّهَ وَاتَّبَعَ رِضْوَانَهُ بِالْخِيِّرَاتِ، وَيُنْذِرُونَ مَنْ خَالَفَ أَمْرَهُ وَكَذَّبَ رُسُلَهُ بِالْعِقَابِ وَالْعَذَابِ. وَقَوْلُهُ: "لِثَلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا" أَيْ: أَنَّهُ تَعَالَى أَنْزَلَ كُتُبهُ وَرَرْضَاهُ مِمَّا يَكْرَهُهُ وَيَأْبَاهُ؛ لِثَلَّ وَأَرْسَلَ رُسُلَهُ بِالْبِشَارَةِ وَالنِّذَارَةِ، وَبَيَّنَ مَا يُحِبُّهُ وَيَرْضَاهُ مِمَّا يَكْرَهُهُ وَيَأْبَاهُ؛ لِثَلَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ يَنْ مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا بِالْأَجْرِ الْعَظِيمِ، وَمُنْذِرِينَ مَنْ كَفَرَ وَأَجْرَمَ بِالْعَذَابِ الْأَلِيمِ لِثَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ لللهِ عَلَى اللهِ عَدَالرُّسُلِ بِأَنْ يَدَّعُوا أَنَّهُمْ مَا كَفَرُوا وَأَجْرَمُوا إِلَّا لِجَهْلِهِمْ مَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ هِذَالِتِهِمْ مِنَ الْإِيمَانِ وَالْعَمَلِ الصَّالِحِ"(٣).

وَالْمُتَبَادِرُ مِن الآية: "أَنَّ مِنْ حِكْمَةِ إِرْسَالِ الرُّسُلِ قَطْعَ حُجَّةِ النَّاسِ وَاعْتِذَارِهِمْ بِالْجُهْلِ عِنْدَمَا يُحَاسِبُهُمُ اللهُ تَعَالَى فِي الْآخِرَةِ وَيَقْضِي بِعَذَاكِمِمْ، وَاعْتِذَارِهِمْ بِالْجُهْلِ عِنْدَمَا يُحَاسِبُهُمُ اللهُ تَعَالَى فِي الْآخِرَةِ وَيَقْضِي بِعَذَاكِمِمْ، وَمَفْهُومُ سَائِرِ الْآيَاتِ أَنَّهُ لَوْلَا إِرْسَالُ الرُّسُلِ لَكَانَ لِلنَّاسِ أَنْ يَحْتَجُوا فِمَفْهُومُ سَائِرِ الْآيَاتِ أَنَّهُ لَوْلَا إِرْسَالُ الرُّسُلِ لَكَانَ لِلنَّاسِ أَنْ يَحْتَجُوا فِي الْآخِرَةِ عَلَى عَذَاكِ الدُّنْيَا الَّذِي كَانَ أَصَابَهُمْ بِظُلْمِهِمْ "(١٤).

• وقال تعالى: ﴿ لَيْسُوا سَوَآءُ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ أُمَّةً قَايِمَةً يَتْلُونَ ءَايَنتِ ٱللَّهِ ءَانَّاءَ ٱلَّيْل

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٦٥.

 <sup>(</sup>۲) تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري الدمشقي (٤٧٥/٢)، تحقيق:
 سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٠//٢١هـ - ١٩٩٩م.

<sup>(</sup>٣) تفسير المنار، محمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس الدين بن محمد بحاء الدين بن منلا علي خليفة القلموني الحسيني، (٦٠/٦)، الهيئة المصرية العامة للكتاب، سنة النشر: ١٩٩٠م.

<sup>(</sup>٤) تفسير المنار (٦/٩٥).



وَهُمْ يَسْجُدُونَ اللهِ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِوَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَيُسَرِعُونَ فِي الْخَيْرَتِ وَأُولَتَهِكَ مِنَ الصَّلِحِينَ اللهِ ﴿ (١).

فقد أثنى الله سبحانه وتعالى على طائفة من أهل الكتاب لقيامهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قَالَ الله فِيهِم: "يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَيْ يُؤْمِنُونَ إِيمَانًا إِذْعَانِيًّا وَهُوَ مَا يُثْمِرُ الْخَشْيَةَ لِلّهِ وَالِاسْتِعْدَادَ لِذَلِكَ الْيَوْمِ لَا إِيمَانًا جِنْسِيًّا لَا حَظَّ لِصَاحِبِهِ مِنْهُ إِلّا الْعُرُورُ وَالدَّعْوَى كَمَا هُوَ شَأْنُ الْيُوْمِ لَا إِيمَانًا جِنْسِيًّا لَا حَظَّ لِصَاحِبِهِ مِنْهُ إِلّا الْعُرُورُ وَالدَّعْوَى كَمَا هُو شَأْنُ الْيُوْمِ لَا إِيمَانًا جِنْسِهِمْ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ فِيمَا الْأَكْتَرِينَ مِنْ أَبْنَاءِ جِنْسِهِمْ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ فِيمَا الْأَكْثَوِينَ اللهِ وَاحِدٌ عَلَى اللهِ وَاحِدٌ عَلَى كَمَا هُو مُدَوّنَ فِي التَّارِيخِ"(٢). وفي الآية " دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ دِينَ اللهِ وَاحِدٌ عَلَى كَمَا هُو مُدَوّنَ فِي التَّارِيخِ"(٢). وفي الآية " دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ دِينَ اللهِ وَاحِدٌ عَلَى أَنْ دِينَ اللهِ وَاحِدٌ عَلَى أَلْسِنَةِ جَمِيعِ الْأَنْبِيَاءِ، وَأَنَّ كُلُّ مَنْ أَخَذَهُ بِإِذْعَانٍ، وَعَمِلُ فِيهِ بِإِخْلَاصٍ فَأَمَر بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَى عَنِ الْمُنْكَرِ، فَهُو مِنَ الصَّالِينَ "(٣).

قال السعدي رحمه الله: " فحصل منهم تكميل أنفسهم بالإبمان ولوازمه، وتكميل غيرهم بأمرهم بكل خير، ونحيهم عن كل شر، ومن ذلك حثهم أهل دينهم وغيرهم على الإيمان بمحمد صلى الله عليه وسلم، ثم وصفهم بالهمم العالية وألهم يسارعون في الخيرات أي: يبادرون إليها فينتهزون الفرصة فيها، ويفعلونها في أول وقت إمكانها، وذلك من شدة رغبتهم في الخير ومعرفتهم بفوائده وحسن عوائده، فهؤلاء الذين وصفهم الله في كذه الصفات الجميلة والأفعال الجليلة من الصالحين الذين يدخلهم الله في

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١١٤-١١٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير المنار (٤ / ٦١).

<sup>(</sup>٣) تفسير المنار (٤ / ٥٩).

رحمته، ويتغمدهم بغفرانه وينيلهم من فضله وإحسانه، وأنهم مهما فعلوا من خير قليلًا كان أو كثيرًا فلن يكفروه أي: لن يحرموه ويفوتوا أجره، بل يثيبهم الله على ذلك أكمل ثواب، ولكن الأعمال ثوابها تبع لما يقوم بقلب صاحبها من الإيمان والتقوى "(١).

أي: "هَلَّا كَانَ يَنْهَاهُمُ الرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ عَنْ تَعَاطِي ذَلِكَ. وَالرَّبَّانِيُّونَ وَهُمُ الْعُلَمَاءُ وَهُمُ الْعُلَمَاءُ السَّرْعِ وَالْفَتْوَى فِيهِمْ عَنْ قَوْلِ الْإِثْمِ كَالْكَذِب، وَأَكْلِ وَالسِّيَاسَةِ وَعُلَمَاءُ الشَّرْعِ وَالْفَتْوَى فِيهِمْ عَنْ قَوْلِ الْإِثْمِ كَالْكَذِب، وَأَكْلِ وَالسِّيَاسَةِ وَعُلَمَاءُ الشَّرْعِ وَالْفَتْوَى فِيهِمْ عَنْ قَوْلِ الْإِثْمِ كَالْكَذِب، وَأَكْلِ السَّحْتِ كَالرِّشْوَةِ! لَبِعْسَ مَا كَانَ يَصْنَعُ هَؤُلَاءِ الرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ مِنَ الرِّضَا السَّحْتِ كَالرِّشْوَةِ! لَبِعْسَ مَا كَانَ يَصْنَعُ هَؤُلَاءِ الرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ مِنَ الرِّضَا عِمَادُ اللَّهُ وَيَعْمَةً الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْي عَنِ الْمُنْكَرِ"(١٤).

"وَالْإِنْمُ: الْكَذِبُ أَوِ الشِّرْكُ أَوِ الْحَرَامُ، ... وَالرَّبَّانِيُّونَ عُلَمَاءُ النَّصَارَى، وَالْإِنْمُ: الْكَذِبُ أَوِ الشِّرْكُ أَوِ الْحَرَامُ، ... وَالرَّبَّانِيُّونَ عُلَمَاءُ الْيَهُودِ وَقِيلَ: الْكُلُّ مِنَ الْيَهُودِ لِأَنَّ هَذِهِ الْآيَاتِ فِيهِمْ ثُمَّ وَبَّخَ عُلَمَاءَهُمْ فِي تَرْكِهِمْ لِنَهْيِهِمْ فَقَالَ: لَبِعْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ وَهَذَا فِيهِ وَبَّخَ عُلَمَاءَهُمْ فِي تَرْكِهِمْ لِنَهْيِهِمْ فَقَالَ: لَبِعْسَ مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ وَهَذَا فِيهِ زِيادَةٌ عَلَى قَوْلِهِ: لَبِعْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ لِأَنَّ الْعَمَلَ لَا يَبْلُغُ دَرَجَةَ الصَّنْعِ زِيادَةٌ عَلَى قَوْلِهِ: لَبِعْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ لِأَنَّ الْعَمَلَ لَا يَبْلُغُ دَرَجَةَ الصَّنْعِ حَتَى يَتَدَرَّبَ فِيهِ صَاحِبُهُ، ... فَوَبَّخَ سُبْحَانَهُ الْخُاصَّةَ، وَهُمُ الْعُلَمَاءُ التَّارِكُونَ عَلَى يَتَدَرَّبَ فِيهِ صَاحِبُهُ، ... فَوَبَّخَ سُبْحَانَهُ الْخُاصَّة، وَهُمُ الْعُلَمَاءُ التَّارِكُونَ

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن (١ / ١٤٤).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (٣ / ١٤٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير المنار (٦ / ٣٧٣).



لِلْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ بِمَا هُوَ أَغْلَظُ وَأَشَدُّ مِنْ تَوْبِيخِ فَاعِلِ الْمَعَاصِي، فَلْيَفْتَحِ الْعُلَمَاءُ لِهِمَاءُ لَهِمَاءُ لَهِمَاءُ لَهُمْ بِأَنَّ كَفَّهُمْ وَيُفْرِجُوا لَهَا عَنْ قُلُوهِمْ، فَإِنَّهَا قَدْ جَاءَتْ بِمَا فِيهِ الْبَيَانُ الشَّافِي لَهُمْ بِأَنَّ كَفَّهُمْ عَنِ الْمَعَاصِي مَعَ تَرْكِ فَإِنَّهَا قَدْ جَاءَتْ بِمَا فِيهِ الْبَيَانُ الشَّافِي لَهُمْ بِأَنَّ كَفَّهُمْ عَنِ الْمُعَاصِي مَعَ تَرْكِ إِنْكَارِهِمْ عَلَى أَهْلِهَا لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مَنْ جُوعٍ، بَلْ هُمْ أَشَدُّ حَالًا وَأَعْظَمُ وَبَالًا مِنَ الْعُصَاةِ، فَرَحِمَ اللهُ عَالِمًا قَامَ بِمَا أَوْجَبَهُ اللهُ عَلَيْهِ مِنْ فَرِيضَةِ الْأَمْرِ بِالْمُعْرُوفِ وَالنَّهِي عَنِ الْمُنْكُرِ فَهُوَ أَعْظَمُ مَا افْتَرَضَهُ اللهُ عَلَيْهِ وَأَوْجَبُ مَا أَوْجَبَ عَلَيْهِ وَأَوْجَبُ مَا أَوْجَبَ عَلَيْهِ وَالنَّهُونُ بِهِ" (١).

وقال السعدي رحمه الله: "هلا ينهاهم العلماء المتصدون لنفع الناس، الذين من الله عليهم بالعلم والحكمة عن المعاصي التي تصدر منهم، ليزول ما عندهم من الجهل، وتقوم حجة الله عليهم، فإن العلماء عليهم أمر الناس ونحيهم، وأن يينوا لهم الطريق الشرعي، ويرغبوهم في الخير ويرهبوهم من الشر"(٢).

وقوله تعالى في وصية لقمان البنه: ﴿ يَدُبُنَى أَقِهِ ٱلصَّكَلَوةَ وَأَمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَأَنْهَ عَنِ ٱلْمُنكِ وَأَصْبِرَ عَلَى مَا أَصَابِكُ إِنَّ ذَلِكِ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا أَصَابِكُ إِنَّ ذَلِكِ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ اللَّهِ ﴾ (١٣).

"يُرِيدُ الْأَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيَ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَالصَّبْرَ عَلَى الْأَذَى فِيهِمَا، مِنَ الْأُمُورِ الْوَاحِبَةِ الَّتِي أَمَرَ اللَّهُ بِمَا، أَوْ مِنَ الْأُمُورِ الَّتِي يُعْزَمُ عَلَيْهَا لِوُجُوهِمَا"(١٠).

فقد "حَكَى شُبْحَانَهُ عَنْ لُقْمَانَ أَنَّهُ أَمَرَ ابْنَهُ بِإِقَامَةِ الصَّلَاةِ، وَالْأَمْرِ

<sup>(</sup>۱) فتح القدير، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني، (۲ / ۲۶)، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، دمشق، بيروت، ط ١/ ١٤١٤هـ.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٤) معالم التنزيل في تفسير القرآن، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي، (٦ / ٢٨٩)، تحقيق: محمد عبد الله النمر، عثمان جمعة ضميرية، سليمان مسلم الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط١٤١٧/ هـ - ١٩٩٧م.

بِالْمَعْرُوفِ، وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَالصَّرْرِ عَلَى الْمُصِيبَةِ. وَوَجْهُ تَخْصِيصِ هَذِهِ الطَّاعَاتِ: أَنَّهَا أُمَّهَاتُ الْعِبَادَاتِ، وَعِمَادُ الْخَيْرِ كُلَّهِ. وَالْإِشَارَةُ بِقَوْلِهِ: إِنَّ ذلِكَ الطَّاعَاتِ الْمَذْكُورَةِ، وَخَبَرُ إِنَّ: قَوْلُهُ: مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ أَيْ: مِمَّا جَعَلَهُ اللَّهُ عَزِيمَةً، وَأَوْجَبَهُ عَلَى عِبَادِهِ. وَقِيلَ الْمَعْنَى: مِنْ حَقِّ الْأُمُورِ الَّتِي أَمَرَ اللَّهُ بِهَا"(١).

ومما سبق من الآيات يدل على أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بدأ مع وجود الخليقة على وجه الأرض، يقول الرازي رحمه الله: "الْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْإِيمَانُ بِاللَّهِ هَذِهِ الصِّفَاتُ النَّلاثَةُ كَانَتْ كانَتْ حَاصِلَةً فِي سَائِرِ الْأُمَمِ"(٢). ويقول أبو الحسن الثعلبي رحمه الله: "فَإِنَّهُ مَا مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا وَقَدْ أَمَرَتْ بِالْمَعْرُوفِ كَاتِبَاعِ أَنْبِيَائِهِمْ وَشَرَائِعِهِمْ، وَنَهَتْ عَنِ الْمُنْكرِ كَنَهْيِهِمْ عَنِ الْمُنْكرِ كَنَهْيِهِمْ عَنِ الْإِلْحَادِ وَتَكْذِيبِ أَنْبِيَائِهِمْ"(٣).

وشعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر باقية في الأمة المحمدية إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، ويكفي أمة محمد أن من أوصاف النبي في الكتب السابقة أنه يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، قال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النِّي الْأَمِنَ اللَّهِي يَجِدُونَهُ، مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئيةِ وَالْإِنجِيلِ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النِّي الْأَمِنَ اللَّهِي يَجِدُونَهُ، مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئيةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَتُهَمْ عَنِ الْمُنكَور وَيُحِلُ لَهُمُ الطّيبَاتِ وَيُحَرِمُ عَنهُمْ إِلْمَعْمُوفِ وَيَتُهَمُّمْ وَالْأَغْلَالُ الَّتِي كَانتَ عَلَيْهِمُ الطّيبَاتِ وَيُحَرِمُ عَنهُمْ إِلْمَا مَن المُنكَ عَلَيْهِمُ النَّا اللَّهِ كَانتَ عَلَيْهِمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ كَانتُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ إِلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنهُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللّهُ الللللّ

<sup>(</sup>١) فتح القدير (٤ / ٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفخر الدين الرازي، (٣٠٥/٨ باختصار)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٣/ ١٤٢٠ هـ.

<sup>(</sup>٣) الإحكام في أصول الأحكام، أبو الحسن سيد الدين على بن أبي على بن محمد بن سالم الثعلبي الآمدي (٢١٥/١)، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، المكتب الإسلامي، بيروت- دمشق- لبنان.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ١٥٧

وصف النبي في التوراة"(۱). "وهل دلت الآية إلا على أنه أمرهم بالمعروف الذي تعرفه العقول، وتقر بحسنه الفطر، فأمرهم بما هو معروف في نفسه عند كل عقل سليم. ونهاهم عما هو منكر في الطباع والعقول بحيث إذا عرض أمره ونهيه على العقل السليم قبله أعظم قبول، وشهد بحسنه"(۲).

وسيأتي معنا إن شاء الله في الصفحات القادمة وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على الأمة الإسلامية وتفضيل الله لها بقيامها بحذه الشعيرة، وأنه باق فيها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

<sup>(</sup>١) التسهيل لعلوم التنزيل أبو القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله، ابن جزي الكلبي الغرناطي، (١) ١٤١٦)، تحقيق: الدكتور عبد الله الخالدي، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم – بيروت، ط ١٤١٦/١ هـ.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن الكريم ، محمد بن أبي بكر بن أبيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، (٢٨٨/١)، تحقيق: مكتب الدراسات والبحوث العربية والإسلامية بإشراف الشيخ إبراهيم رمضان، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط1/١١ هـ.



# المبحث الأول النصوص القرآنية في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم

المتأمل في كتاب الله يجد كثيرًا من الآيات التي تحث الأمة الإسلامية أن يأمروا بالمعروف إذا ظهر تركه، وأن ينهوا عن المنكر إذا ظهر فعله، وقد سلك القرآن في بيان هذه الشعيرة العظيمة طرقًا متعددة، فتارة بحد أن الله عز وجل يأمر بالقيام بهذه الشعيرة المهمة، وتارة يرغب بالفعل، وتارة يبين فضل القائم بهذه الشعيرة، وتارة يحذر من ترك هذه الشعيرة، وهذا ما سنوضحه في المطالب الآتية، ويشتمل هذا المبحث على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: النصوص القرآنية التي تأمر الأمة الإسلامية بالقيام بواجب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

المطلب الثاني: النصوص القرآنية التي تبين فضائل الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وترغب فيهما.

المطلب الثالث: النصوص القرآنية التي تحذر الأمة من ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.



### المطلب الأول

# النصوص القرآنية التي تأمر الأمة الإسلامية بالقيام بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

وردت نصوص قرآنية كثيرة في كتاب الله يأمر فيها ربنا الأمة الإسلامية بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأن تقوم بواجباتها، وبما يتطلب منها تجاه ذلك، ومن هذه النصوص ما يلى:

ال تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يُدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْغَرُوفِوَيَنْهَوْنَ عَنِ
 الْمُنكَرُ وَأُولَيْهَكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (١).

ففِيهَا الدَّلَالَةُ الْوَاضِحَةُ عَلَى وُجُوبِ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ (٢). ويُوَيِّدُ ذلك كَثْرَةُ الْآيَاتِ والأحاديث التي تدل على ذلك، ف" تكون فرْقة من الأمَّة متصدية لهذا الشأن، وإن كان ذلك واحبًا على كل فرد من الأمة بحسبه"(٣). ف" يَجِبُ عَلَى جَمِيعِ الْمُسْلِمِينَ أَنْ يَكُونُوا دُعَاةً إِلَى الْخَيْرِ مَن الأَعْظَمِ اللَّذِي هَذَاهُمُ اللهُ إِلَيْهِ، وَيَأْمُرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ، كُلُّ عَلَى قَدْرِ حَالِهِ وَاسْتِطَاعَتِهِ كَمَا كَانَ الْمُسْلِمُونَ فِي الصَّدْرِ الْأَوَّلِ، وَأَنَّهُ مَعَ عَلَى فَهُ عَنْ الْمُسْلِمُونَ فِي الصَّدْرِ الْأَوَّلِ، وَأَنَّهُ مَعَ ذَلِكَ يَجَبُ أَنْ يَتَأَلَّفَ لِلدَّعْوَةِ جَمَاعَاتُ تُعِدُّ لَمَا عُدَّتَهَا" (١٠).

فأوجب الله عز وجل على أفراد هذه الأمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كل على حسب استطاعته، حيث تتصدى فرقة من هذه الأمة لهذا

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (٢٦١/١).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم، (٩١/٢).

<sup>(</sup>٤) تفسير المنار، (٢٦٢/٩).

الشأن، فكل من دعا الناس إلى خير بين الشارع خيريته ونحي عن منكر بين الشارع قبحه، أو قام بنصيحة عامة أو خاصة فإنه أعذر إلى ربه وفعل ما أوجبه ربه عليه، لسان حاله يقول: ﴿ مَعْذِرَةً إِلَىٰ رَبِّكُم وَلَعَلَهُم يَنَقُونَ ﴾ (١)، ﴿ وَعَجِلْتُ إِلَيْكُرَبِ لِتَرْضَىٰ ﴿ ﴾ (٢)، اللهم إني قد بلغت ما أوجبت على، اللهم فاشهد. فلابد من وجود طائفة من الأمة تدعو إلى الخير، وتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، طائفة تأمر وتنهى لتحقيق العبودية للخالق سبحانه وتعالى وتطبيق منهج الله في أرضه.

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَاقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَابَ لَتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ ،
 فَنَابَدُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَٱشْتَرُوْا بِهِ مَنَا اللَّهِ اللَّهِ فَيْ أَنْ مَا يَشْتَرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ \* (\*).

ففي هذه الآية تُحذير للعلماء أن يسلكوا مسلك أهل الكتاب في ترك تبليغ دين الله للناس فيصيبهم ما أصابهم، ويُسْلك بهم مَسْلكهم، وهذه الآية تدل على أن الله أوجب على من آتاه الله العلم أن يبينه للناس غاية البيان ويوضحه غاية الوضوح، وهو مسؤول أمام الله عن ذلك، وأن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ما استطاع إلى ذلك سبيلًا حتى ولو تعرض للآذى، فمن علم شيئًا فليعلمه، والحذر الحذر من كتمان العلم فإن كتمانه هلكة، " لا يحل لعالم أن يسكت على علمه، ولا للجاهل أن يسكت على جهله "(أ).

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، جزء الآية ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، جزء الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن (٤/٤) باختصار.

"فَالَّذِي يَتَعَلَّمُ الْعِلْمَ قَدْ أُودِعَ أَمَانَةً وَأُحِذَ عَلَيْهِ الْعَهْدُ بِالتَّعَامُلِ وَالْعُرْفِ بِأَنْ يُؤَدِّيَ هَذِهِ الْأَمَانَةَ، وَيُفِيدَ النَّاسَ وَيُرْشِدَهُمْ بِهَذَا الْعِلْمِ، وَقَدْ أَحَذَ اللهُ الْعَهْدَ الْعَامَّ عَلَى النَّاسِ بِهَذَا التَّعَامُلِ الْمُتَعَارَفِ بَيْنَهُمْ شَرْعًا وَعُرْفًا، فَيَجِبُ عَلَى الْعَالِمِ أَنْ يُؤَدِّي أَمَانَةَ الْعِلْمِ إِلَى النَّاسِ، كَمَا يَجِبُ عَلَى مَنْ أَوْدَعَ الْمَالَ أَنْ يَرُدَّهُ إِلَى صَاحِبِهِ، وَيَتَوَقَّفَ أَدَاءُ أَمَانَةِ الْعِلْمِ عَلَى تَعَرُّفِ الطُّرُقِ الَّتي تُوصِّلُ إِلَى ذَلِكَ، فَيَجِبُ أَنْ تُعْرَفَ هَذِهِ الطُّرُقُ لِأَجْلِ السَّيْرِ فِيهَا، وَإِعْرَاضُ الْعُلَمَاءِ عَنْ مَعْرِفَةِ الطُّرُقِ الَّتِي تَتَأَدَّى بِهَا هَذِهِ الْأَمَانَةُ بِالْفِعْلِ هُوَ ابْتِعَادٌ عَن الْوَاحِب الَّذِي أُمِرُوا بِهِ، وَإِخْفَاءُ الْحُقِّ بِإِخْفَاءِ وَسَائِلِهِ هُوَ عَيْنُ الْإِضَاعَةِ لِلْحَقِّ، فَإِذَا رَأَيْنَا الْجَهْلَ بِالْحُقِيِّ وَالْخَيْرِ فَاشِيًا بَيْنَ النَّاسِ وَاسْتُبْدِلَتْ بِهِ الشُّرُور وَالْبِدَعُ، وَرَأَيْنَا أَنَّ الْعُلَمَاءَ لَمْ يُعَلِّمُوهُمْ مَا يَجِبُ فِي ذَلِكَ فَيُمْكِنُنَا أَنْ نَخْزِمَ بِأَنَّ هَؤُلَاءِ الْعُلَمَاءَ لَا يُؤَدُّونَ الْأَمَانَةَ، وَهِيَ مَا اسْتُحْفِظُوا عَلَيْهِ مِنْ كِتَابِ اللهِ، وَلَا عُذْرَ لَمُمْ فِي تَرْكِ اسْتِبَانَةِ الطَّرِيقِ الْمُوَصِّل إِلَى ذَلِكَ بِسُهُولَةٍ وَقُرْبٍ، فَهُمْ حَوَنَةُ النَّاس وَلَيْسُوا بِالْأُمَنَاءِ، يَجِبُ عَلَى الْعُلَمَاءِ أَنْ يَعْرِفُوا الطُّرُقَ الَّتِي تُؤَدِّي إِلَى إِيصَالِ الْعِلْمِ إِلَى النَّاسِ وَقَبُولِهِ، وَهَاذِهِ الطُّرُقُ تَخْتَلِفُ بِاحْتِلَافِ الزَّمَانِ وَالْمَكَانِ كَمَا تَخْتَلِفُ الطُّرُقُ الَّتِي تُؤَدَّى بِهَا أَمَانَةُ الْمَالِ، فَفِي هَذَا الْعَصْرِ تُؤدَّى الْأَمْوَالُ إِلَى أَصْحَاكِمَا بِطُرُقِ لَمْ تَكُنْ مَعْرُوفَةً فِي الْعُصُورِ السَّابِقَةِ، مِنْهَا التَّحْويلُ عَلَى مَصْلَحَةِ الْبَرِيدِ، وَمِنْهَا الْمَصَارِفُ وَمِنْهَا غَيْرُ ذَلِكَ، وَكَذَلِكَ تُوجَدُ طُرُقٌ لِنَشْرِ الْعِلْمِ بَيْنَ النَّاسِ أَسْهَلُ مِنَ الطُّرُقِ السَّابِقَةِ، فَمَنْ أَبَي سُلُوكَهَا لَا يُعْذَرُ بِعَدَمِ تَأْدِيَتِهِ لِأَمَانَةِ الْعِلْمِ النَّافِعِ" (١).

<sup>(</sup>١) تفسير المنار، (١٣٨/٥) باختصار.

فيجب على العلماء والدعاة أن ينهوا عن المنكر في كل ما يدور في محتمعاتهم من كفريات أوشركيات أو بدعيات، فإذا رأوا ما يوهن الدين أو ينقصه قاموا فبلغوا ونصحوا وبينوا حكم الله في تلك الأمور والمسائل، لا يجاملون صديقًا ولا قريبًا، ولا يخافون في الله لومة لائم، غايتهم أن يؤدوا ويبينوا ما أوجبه الله عليهم.

٣- قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكُومَا أُنزِلَ اِليَّكُومَا أُنزِلَ اِليَّكُومَا أُنزِلَ اللَّهُ عُرِيدُ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى ٱلطَّلْغُوتِ وَقَدْ أُمِهُواْ أَن يَكُفُرُواْ بِهِ، وَيُرِيدُ الشَّ يَطُنُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلاً بَعِيدًا ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكُصُدُودًا ﴿ فَكَيْفُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنفِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَصُدُودًا ﴿ فَكَيْفَ إِلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا أَنزَلَ اللهِ إِنْ إِلَيْكُ اللَّهُ مِن اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ مَا الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ مَا وَقُولِيهِمْ وَقُلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ مَا فَلُولِهِمْ فَقُلُ اللهُ عَلَى اللّهُ مَا فَلُولِهِمْ فَقُلُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلِي اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللله

نزلت هذه الآيات في رجل من الأنصار ورجل من اليهود تخاصما، فحعل اليهودي يقول: بيني وبينك كعب بن الأشرف. وقيل: بيني وبينك كعب بن الأشرف. وقيل: في جماعة من المنافقين، ممن أظهروا الإسلام، أرادوا أن يتحاكموا إلى حكام الجاهلية، ثم جاء هؤلاء يعتذرون إلى النبي في ويحلفون ما أردنا بذهابنا إلى غيرك، وتحاكمنا إلى عداك إلا الإحسان والتوفيق، أي: المداراة والمصانعة، لا اعتقادًا منا بصحة تلك الحكومة، فأمر الله نبيه أن يخذرهم مما في قلويم من النفاق وسرائر الشر، وأن ينصحهم فيما بينه

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٦٠ - ٦٣.

وبينهم بكلام بليغ رادع لهم<sup>(۱)</sup>، ومن المعلوم أن الأمر للرسول أمر لأمته إذا لم يرد تخصيص له<sup>(۱)</sup>، فالله أمر نبيه ليعظ هؤلاء المتجرئين على حكم الله وحكم رسوله المتأولين المتلونين؛ لتتعلم الأمة القيام بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. فإذا رأت ما يغضب الرب أو من يصنع مثل صنيع هؤلاء فعليهم أن يعظوا وينصحوا، ولا يقفوا مستمعين متفرجين، ولا منصتين، بل عليهم أن يقوموا بما أوجبه الله عليهم إذ أخذ سبحانه الميثاق على العلماء

٤- قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِكٌ وَإِن لَّم تَفْعَلْ هَا بَلَغْتَ
 رسالتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُكَ مِن ٱلنَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفْرِينَ ﴾ (").

أن يبينوا للناس الحق والصواب، فليس بعد الحق إلا الضلال.

يأمر الله نبيه بأن يبلغ ما أنزل إليه من ربه مما يفصل مساوئ الكفار، وأن يدعوهم إلى الإسلام، غير مراقب في التبليغ أحدًا، ولا يخاف أن يناله مكروه، وأن يظهر التبليغ والبيان، ولا يلتفت إلى تكذيب المكذبين، ولا سخرية الساخرين، ولا استهزاء المستهزئين، ولا تثبيط المثبطين، ولا تقنيط المقنطين، " بلغ جميع ما أنزل إليك من ربك، فإن كتمت شيئًا منه فما بلغت رسالته؛ وهذا تأديب للنبي في وتأديب لحملة العلم من أمته ألا يكتموا شيئًا من أمر شريعته، وقد علم الله تعالى من أمر نبيه أنه لا يكتم شيئًا من وحيه "(٤)، والأمر للنبي في أمر لأمته ما لم يرد التخصيص، وقد شيئًا من وحيه "(٤)، والأمر للنبي في أمر لأمته ما لم يرد التخصيص، وقد

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم (٢/٣٤٦-٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: الجامع لأحكام القرآن، (٢٢/١٤)، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٧٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن (٢٤٢/٦).



قام النبي على المهمة فأداها على أكمل وجه فبلغ على البلاغ التام، وقام به أتمّ القيام، وثبت في الشدائد وهو مطلوب، وصبر على البأساء والضرّاء وهو مكروب ومحروب، وقد لقى بمكة من قريش ما يشيب النواصي، ويهد الصياصي. وهو مع الضعف يصابر صبر المستعلى، ويثبت ثبات المستولى، ثم انتصب لجهاد الأعداء وقد أحاطوا بجهاته، وأحدقوا بجنباته، وصار بإئثانه في الأعداء محذورًا، وبالرعب منه منصورًا، حتى أصبح سراج الدين وهاجًا، ودخل الناس في دين الله أفواجًا "(١)، ومما يدل على ذلك حين " سُئِلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: أَيُّ آيَةٍ مِنَ السَّمَاءِ أُنْزِلَتْ أَشَدُّ عَلَيْكَ؟ فَقَالَ: كُنْتُ بِمِنِّي أَيَّامَ مَوْسِمٍ، وَاحْتَمَعَ مُشْرِكُو الْعَرَبِ وَأَفْنَاءُ النَّاسِ فِي الْمَوْسِمِ، فَنَزَلَ عَلِيَّ جِبْرِيلُ فَقَالَ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكُ وَإِن لَّمْهِ تَفَعَلُ هَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُم ﴿ ٢ الْآيَةَ - قَالَ: - فَقُمْتُ عِنْدَ الْعَقَبَةِ ؛ فَقُلْتُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ مَنْ يَنْصُرُنِي عَلَى أَنْ أُبَلِّغَ رِسَالَاتِ رَبِّي وَلَكُمُ الْجُنَّةُ؟ أَيُّهَا النَّاسُ قُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَا رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ تُفْلِحُوا وَتَنْجَحُوا وَلَكُمُ الجُنَّةُ، قَالَ عَلَى: " فَمَا بَقِي رَجُلٌ وَلَا امْرَأَةٌ وَلَا أَمَةٌ وَلَا صَبِيٌّ إِلَّا يَرْمُونَ عَلَىَّ بِالتُّرَابِ وَالْحِجَارَةِ ، وَيَقُولُونَ: كَذَّابٌ صَابِئٌ. فَعَرَضَ عَلَيَّ عَارِضٌ فَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ إِنْ كُنْتَ رَسُولَ اللهِ فَقَدْ آنَ لَكَ أَنْ تَدْعُوَ عَلَيْهِمْ ، كَمَا دَعَا نُوحٌ عَلَى قَوْمِهِ بِالْهَكَاكِ. فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْ: "اللهُمَّ اهْدِ قَوْمِي فَإِنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ، وَانْصُرْنِي عَلَيْهِمْ أَنْ يُجِيبُونِي إِلَى طَاعَتِكَ، فَجَاءَ الْعَبَّاسُ عَمُّهُ ، فَأَنْقَذَهُ مِنْهُمْ ، وَطَرَدَهُمْ

<sup>(</sup>١) محاسن التأويل، محمد جمال الدين القاسمي، (٤ /١٩٢)، تحقيق: محمد باسل عيون السود، الناشر: دار الكتب العلميه، بيروت، ط١٤١٨/١هـ.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٦٧.



عَنْهُ "(۱). وقد شهدت له أمته على يوم بلاغ حجة الوداع، بإبلاغ الرسالة، وأداء الأمانة، واستنطقهم بذلك في أعظم المحافل في خطبته كما ثبت في صحيح مسلم "وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِي فَمَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ؟». قَالُوا: نَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ بَلَّغْتَ وَأَدَّيْتَ وَنَصَحْتَ. فَقَالَ بِإِصْبَعِهِ السَّبَّابَةِ يَرْفَعُهَا إِلَى السَّمَاءِ وَيَنْكُتُهَا إِلَى السَّمَاءِ وَيَنْكُتُهَا إِلَى النَّاسَ «اللَّهُمَّ اشْهَدِ اللَّهُمَّ اشْهَدْ». ثَلاَثَ مَرَّاتٍ "(۲).

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ۖ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُونَ أَنْ إِنَّا اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعَا فَيُسْتِئِكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ أَنْ إِنَّ ﴾ (").

"قَدْ يَتَوَهَّمُ الْحَاهِلُ مِنْ ظَاهِرِ هَذِهِ الْآيَةِ الْكَرِيمَةِ عَدَمَ وُجُوبِ الْأَمْرِ الْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَلَكِنَّ نَفْسَ الْآيَةِ فِيهَا الْإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ ذَلِكَ فِيمَا إِذَا الْمَتَدَيْتُمْ، فِيمَا إِذَا الْمَتَدَيْتُمْ، الْمَعْرُوفِ فِي قَوْلِهِ: إِذَا الْمَتَدَيْتُمْ، لِأَنَّ مَنْ تَرَكَ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ فِي الْمُرَادِ لِأَنَّ مَنْ تَرَكَ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ فِي الْمُرَادِ بِالْمَعْرُوفِ فِي الْمُرادِ فِي الْمُرْوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكِرِ، وَبَعْدَ أَدَاءِ الْوَاجِبِ لَا يَضُرُّ الْآمِرَ ضَلَالُ مَنْ ضَلَّ "(''). " وَمِنْ أُصُولِ الْمُنْكَرِ، وَبَعْدَ أَدَاءِ الْوَاجِبِ لَا يَضُرُّ الْآمِرُ ضَلَالُ مَنْ ضَلَّ "(''). " وَمِنْ أُصُولِ الْمُنْكَرِ، وَبَعْدَ أَدَاءِ الْوَاجِبِ لَا يَضُرُّ الْآمِرَ ضَلَالُ مَنْ ضَلَ "(''). " وَمِنْ أُصُولِ الْمُنْكَرِ، وَبَعْدَ أَدَاءِ الْوَاجِبِ لَا يَضُرُّ الْآمِرَ ضَلَالُ مَنْ ضَلَ "(''). " وَمِنْ أُصُولِ الْمُنْكَرِ، وَبَعْدَ أَدَاءِ الْوَاجِبِ لَا يَضُرُّ الْآمِرَ ضَلَالُ مَنْ ضَلَ "(''). " وَمِنْ أُصُولِ الْمُنْكَرِ، وَبَعْدَ أَدَاءِ الْوَاجِبِ لَا يَضُرُّ الْمُعْرُوفِ وَالنَّهْمِ عَنِ الْمُنْكَرِ، فَلِكَ اللهُ مِنَ الْعُلْمِ وَالدِّينِ، وَأَمْرُثُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَيْتُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ، فَلَا أُولِي وَلَاتَهُمْ مِنَ الْعُلْمِ وَالدِينِ، وَأَمَرْتُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَيْتُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ، فَلَا

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الحج، باب حَجَّةِ النَّبِيِّ ﷺ، رقم الحديث (٣٠٠٩).

<sup>(</sup>۲) تفسير المنار (۳۸۷/٦).

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، (١/٩٥١-٤٦٠ باحتصار).

تَكْتُمُوا الْحَقَّ وَالْعِلْمَ كَمَا كَتَمَهُ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ، فَلَعَنَهُمُ اللهُ عَلَى لِسَانِ أَنْبِيَائِهِمْ وَلِسَانِ نَبِيِّكُمْ"(١).

وقد وضح الصديق معنى هذه الآية: حيث قَامَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ فَحَمِدَ اللهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ: أَيُّهَا النَّاسُ ، إِنَّكُمْ تَقْرَءُونَ هَذِهِ الْآيَةَ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ ۚ ﴾ (١) إِلَى آخِر لِ الْآيَةِ وَإِنَّكُ مَ مَن ضَلَ إِذَا آهْتَدَيْتُمْ ۚ ﴾ (١) إِلَى آخِر لِ الْآيَةِ وَإِنَّكُ مَ مَن ضَلَ إِذَا آهْتَدَيْتُمْ ۚ ﴾ (١) إِلَى آخِر لِ اللهِ عَيْر مَوْضِعِهَا، وَإِنِي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى عَيْر مَوْضِعِهَا، وَإِنِي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَى يَقُولُ: "إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأُوا الْمُنْكَرَ وَلَمْ يُغَيِّرُوهُ يُوشِكُ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ أَنْ يَعُمَّهُمْ بِعِقَابِهِ"(١).

وعَنْ أَبِي أُمَيَّةَ الشَّعْبَانِيِّ قَالَ: أَتَيْتُ أَبَا تَعْلَبَةَ الْخُشَنِيَّ فَقُلْتُ: " مَا تَصْنَعُ فِي هَذِهِ الْآيَةِ؟ قَالَ: أَيَّةُ آيَةٍ؟ قُلْتُ: قَوْلُ اللهِ تَعَالَى : ﴿ يَثَأَيُّهُ اللَّهِ يَا اللّٰهِ اللَّهِ عَالَى اللهِ عَنْهُا اللّٰهِ عَنْهَا اللهِ عَنْهُا إِذَا اَهْتَدَيْتُهُ ﴾ (أ) قَالَ: أَمَا وَاللهِ لَقَدْ سَأَلْتُ عَنْهَا وَمُولَ اللهِ عَنْهَا وَمُولَ اللهِ عَنْهَا رَسُولَ اللهِ عَنْهُ فَقَالَ: بَلِ ائْتَمِرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَتَنَاهَوْا عَنِ خَبِيرًا، سَأَلْتُ عَنْهَا رَسُولَ اللهِ عَنْ فَقَالَ: بَلِ ائْتَمِرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَتَنَاهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ، حَتَّى إِذَا رَأَيْتَ شُحًا مُطَاعًا، وَهَوَى مُتَبَعًا، وَدُنْيَا مُؤْثَرَةً، وَإِعْجَابَ كُلِّ ذِي رَأْيِهِ، فَعَلَيْكَ جِنَاصَّةِ نَفْسِكِ وَدَعْ عَنْكَ الْعَوَامَّ، فَإِنَّ مِنْ وَرَائِكُمْ كُلِّ ذِي رَأْيِهِ، فَعَلَيْكَ جِنَاصَّةِ نَفْسِكِ وَدَعْ عَنْكَ الْعَوَامَّ، فَإِنَّ مِنْ وَرَائِكُمْ كُلِ ذِي رَأْيِهِ، فَعَلَيْكَ جِنَاصَّةٍ نَفْسِكِ وَدَعْ عَنْكَ الْعَوَامَّ، فَإِنَّ مِنْ وَرَائِكُمْ أَيْكُ مُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ الْقَابِضِ عَلَى الْمُعَامِلِ فِيهِنَّ أَجْرُ خُمُولِ اللهِ عَيْلُ : " يَا رَسُولَ يَعْمَلُونَ كَعَمَلِكُمْ " قَالَ عَبْدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) تفسير المنار، (١٧٦/٧).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، جزء الآية ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم، (٢١٢/٣).

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، جزء الآية ١٠٥.

اللهِ أَجْرُ خَمْسِينَ رَجُلًا مِنَّا أَوْ مِنْهُمْ ؟ قَالَ : لَا بَلْ أَجْرُ خَمْسِينَ مِنْكُمْ "(١). وَرَوَاهُ أَبُو جَعْفَرِ الرَّازِيُّ عَنِ الرَّبِيعِ عَنْ أَبِي الْعَالِيَةِ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ فِي قَوْلِهِ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ أَلا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ ﴾ (١) الْآيَة قَالَ: "كَانُوا عِنْدَ عَبْدِ اللهِ بْنِ مَسْعُودٍ فَكَانَ بَيْنَ رَجُلَيْنِ بَعْضُ مَا يَكُونُ بَيْنَ النَّاسِ حَتَّى قَامَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا إِلَى صَاحِبِهِ فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ جُلَسَاءِ عَبْدِ اللهِ: أَلا أَقُومُ فَآمُوهُمَا بِالْمَعْرُوفِ وَأَنْهَاهُمَا عَنِ الْمُنْكَرِ فَقَالَ آخَرُ إِلَى جَنْبِهِ: عَلَيْكَ بِنَفْسِكَ فَإِنَّ اللهَ يَقُولُ: (عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ) الْآيَةَ. قَالَ: فَسَمِعَهَا ابْنُ مَسْعُودٍ فَقَالَ : مَهْ لَمْ يَجِيعُ تَأْوِيلُ هَذِهِ بَعْدُ، إِنَّ الْقُرْآنَ أُنْزِلَ حَيْثُ أُنْزِلَ وَمِنْهُ آيٌ قَدْ مَضَى تَأْوِيلُهُنَّ قَبْلَ أَنْ يَنْزِلْنَ وَمِنْهُ آيٌ وَقَعَ تَأْوِيلُهُنَّ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ، وَمِنْهُ آيٌ وَقَعَ تَأْوِيلُهُنَّ بَعْدَ النَّبِيِّ عَلَيْ بِيَسِيرٍ، وَمِنْهُ آيٌ يَقَعُ تَأْوِيلُهُنَّ يَوْمَ الْحِسَابِ مَا ذُكِرَ مِنَ الْحِسَابِ وَالْجُنَّةِ وَالنَّارِ، فَمَا دَامَتْ قُلُوبُكُمْ وَاحِدَةً وَأَهْوَاؤُكُمْ وَاحِدَةً وَلَمْ تُلْبَسُوا شِيَعًا وَلَمْ يَذُقْ بَعْضُكُمْ بَأْسَ بَعْضِ فَاتْمُرُوا وَانْهَوْا، وَإِذَا اخْتَلَفَتِ الْقُلُوبُ وَالْأَهْوَاءُ وَأَلْبَسْتُمْ شِيَعًا وَذَاقَ بَعْضُكُمْ بَأْسَ بَعْضِ فَائْمُرْ نَفْسَكَ وَعِنْدَ ذَلِكَ جَاءَ تَأْوِيلُ هَذِهِ الْآيَةِ "(٣).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في سننه، كتاب أَبُوابُ تَفْسِيرِ الْقُرْآنِ عَنْ رَسُولِ اللّهِ ﷺ، بَابٌ وَمِنْ سُورَةِ المَائِدَةِ، رقم الحديث (٣٠٥٨) وقال الترمذي: هَذَا حَدِيثٌ حَسَنٌ غَرِيبٌ، وقال الحاكم في المستدرك: هَذَا حَدِيثٌ صَجِيحُ الْإِسْنَادِ وَلَمْ يُحْرِّحَاهُ، ووافقه الذهبي، رقم الحديث (٧٩١٧)، وصححه ابن حبان في صحيحه، برقم (٣٨٥). وقال شعيب الأرنؤوط معلقا على الحديث: عتبة بن أبي حكيم مختلف فيه، ووصفه الحافظ في "التقريب" بقوله: صدوق يخطئ كثيراً، وعمرو بن جارية، وأبو أمية الشعباني- واسمه يُحْمِدُ، وقيل: عبد الله بن أحامر- ذكرهما المؤلف في الثقات، وروى عنهما أكثر من واحد. حاشية صحيح ابن حبان (١٠٠/٢).

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، جزء الآية ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير المنار (٧ / ١٧٧ – ١٧٨).

وَقَالَ ابْنُ جَرِيرٍ: حَدَّثْنَا الْحَسَنُ بْنُ عَرَفَةَ، حَدَّثَنَا شَبَابَةُ بْنُ سَوَّار، حَدَّثَنَا الرَّبِيعُ بْنُ صُبَيْح، عَنْ سُفْيَانَ بْنِ عِقَالٍ، قَالَ: " قِيلَ لِابْنِ عُمَرَ: لَوْ جَلَسْتَ فِي هَـذِهِ الْأَيَّامِ فَلَـمْ تَأْمُرْ وَلَمْ تَنْهَ؛ فَإِنَّ اللَّهَ قَـالَ: ﴿ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لَا يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ ﴾ (١) فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: إِنَّهَا لَيْسَتْ لِي وَلَا لِأَصْحَابِي لِأَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: " أَلَا لِيُبَلِّغ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ. فَكُنَّا خَنُ الشُّهُودَ وَأَنْتُمُ الْغُيَّبَ، وَلَكِنَّ هَذِهِ الْآيَةَ لِأَقْوَامِ يَجِيئُونَ مِنْ بَعْدِنَا إِنْ قَالُوا لَمْ يُقْبَلْ مِنْهُمْ "(٢). وَقَالَ أَيْضًا: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارِ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرِ وَأَبُو عَاصِم قَالَا: حَدَّثَنَا عَوْفٌ عَنْ سَوَّارِ بْن مُنَبِّهٍ قَالَ: "كُنْتُ عِنْدَ ابْن عُمَرَ إِذْ أَتَاهُ رَجُلٌ جَلِيدٌ فِي الْعَيْنِ شَدِيدُ اللِّسَانِ فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَن نَفَرٌ سِتَّةٌ كُلُّهُمْ قَدْ قَرأً الْقُرْآنَ فَأَسْرَعَ فِيهِ ، وَكُلُّهُمْ مُخْتَهِدٌ لَا يَأْلُو ، وَكُلُّهُمْ بَغِيضٌ إِلَيْهِ أَنْ يَأْتِيَ دَنَاءَةً إِلَّا الْخَيْرَ، وَهُمْ فِي ذَلِكَ يَشْهَدُ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ بِالشِّرْكِ. فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ: وَأَيُّ دَنَاءَةٍ تُرِيدُ أَكْثَرَ مِنْ أَنْ يَشْهَدَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْض بِالشِّرْكِ؟ فَقَالَ الرَّجُلُ: إِنِّي لَسْتُ إِيَّاكَ أَسْأَلُ إِنَّمَا أَسْأَلُ الشَّيْخَ، فَأَعَادَ عَلَى عَبْدِ اللهِ الْحَدِيثَ، فَقَالَ عَبْدُ اللهِ: لَعَلَّكَ تَرَى لَا أَبَا لَكَ أَيِّي سَآمُرُكَ أَنْ تَذْهَبَ فَتَقْتُلَهُمْ! عِظْهُمْ وَانْهَهُمْ، فَإِنْ عَصَوْكَ فَعَلَيْكَ بِنَفْسِكَ فَإِنَّ اللهَ عَزَّ وَحَلَّ يَقُولُ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ عَلَيْكُمُ أَنفُسَكُمُ لَا يَضُرُّكُم مِّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ ﴿ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، جزء الآية ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري (١١ / ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (١١/ ١٤٠-١٤١).



### ٦- قال تعالى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَيْهِلِينَ ﴿ اللَّهِ ﴿ (١).

فقد أمر الله تعالى نبيه وأن يأمر "بالْعُرْفِ وَهُوَ مَا تَعَارَفَهُ النَّاسُ مِنَ الْخَيْرِ وَفَسَّرُوهُ بِالْمَعْرُوفِ" (٢)، يأمر "بكل قول حسن وفعل جميل، وخلق كامل للقريب والبعيد، فاجعل ما يأتي إلى الناس منك، إما تعليم علم، أو حث على خير، من صلة رحم، أو بِرِّ والدين، أو إصلاح بين الناس، أو نصيحة نافعة، أو رأي مصيب، أو معاونة على بر وتقوى، أو زجر عن قبيح، أو إرشاد إلى تحصيل مصلحة دينية أو دنيوية، ولما كان لابد من أذية الجاهل، أمر الله تعالى أن يقابل الجاهل بالإعراض عنه وعدم مقابلته بجهله، فمن آذاك بقوله أو فعله لا تؤذه، ومن حرمك لا تحرمه، ومن قطعك فَصِلْهُ، ومن ظلمك فاعدل فيه "(٣). ومن المعلوم كما قرر أهل الأصول أن الأمر للرسول الله المؤمر أمر لأمته إذا لم يرد تخصيص له (٤).

## ٧- قال تعالى: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ١٠٠٠ ﴾ (٥٠).

يأمر الله رسوله بإبلاغ ما بعثه به وبإنفاذه والصَّدع به وهو مواجهة المشركين به، يقول الله له: افعل ما تؤمر، وبلغ ما أنزل إليك من ربك، ولا تلتفت إلى المشركين الذين يريدون أن يصدوك عن آيات الله ولا تخفّهم؛ فإن الله كافيك إياهم، وحافظك منهم(٢). والأمر للرسول على أمر لأمته إذا لم

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير المنار (٩/٥٤٥).

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٣١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر: الجامع لأحكام القرآن، (٣٢/١٤)، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٧٥٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الحجر، الآية: ٩٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير القرآن العظيم (١/٤٥٥).

يرد تخصيص له (۱). لقد مكث يلا يدعو الناس سرًا إلى عبادة الله ثلاث سنين، ثم بدأت مرحلة الجهر بالدعوة في السنة الرابعة من البعثة بعد أن أمره الله بأن يجهر بما يكلف بتبليغه للناس، قال ابن إسحاق عند حديثه عن مرحلة الجهر بالدعوة الإسلامية: "ثم دخل الناس في الإسلام أرسالًا من الرحال والنساء حتى فشا ذكر الإسلام بمكة وتحدث به، ثم إن الله تعالى أمر رسوله الله أن يصدع بما جاءه منه، وأن يبادى الناس بأمره، وأن يدعو إليه، وكان بين ما أخفى رسول الله الله أمره واستتر به إلى أن أمره الله تعالى له: بإظهار دينه ثلاث سنين – فيما بلغني – من مبعثه ، ثم قال الله تعالى له: ﴿ فَاصْمَعْ بِمَا تُوْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلمُشْرِكِينَ (۱) (۲)"(۲).

إنها التضحية في أعلى صورها أن يواجه المرء جميع الناس بالحق ولا يخاف في الله لومة لائم مهما ترتب على ذلك، فالله حفيظ لمن والاه واتبع هداه وامتثل أمره وحافظ على هذا العهد الذي أخذه الله على من آتاه الله العلم، من حيث البيان والتبليغ.

٨- قــــال تعــــالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ
 يَنفَكَّرُونَ ﴿ ﴾ ﴿ (1).

يأمر الله رسوله بأن يبين ويوضح للناس ما جاء في القرآن من أوامر ونواهي وما يترتب عليهما من ثواب وعقاب، والأمر للرسول أمر للأمة كما

<sup>(</sup>١) انظر: الجامع لأحكام القرآن، (٣٢/١٤)، وتيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٧٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٩٤.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية لابن هشام ، (١/٢٧٤).

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، جزء الآية: ٤٤.

قرر ذلك أهل الأصول، فتتعلم الأمة إذا رأت أوامر الله تترك ونواهيه ترتكب انتفضت من سباتها وقامت فنصحت وأرشدت وبلغت وبينت لتعذر إلى ربحا، وتقوم بما أوجبه الله عليها. وبين ربنا سبحانه وتعالى أنه أنزل القرآن لحكمتين: "إِحْدَاهُمَا: أَنْ يُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلَ إِلَيْهِمْ فِي هَذَا الْكِتَابِ مِنَ الْأَوَامِرِ وَالنَّوَاهِي، وَالْوَعْدِ وَالْوَعِيدِ، وَنَعْوِ ذَلِكَ. وَقَدْ بَيَّنَ هَذِهِ الْحِكْمَةَ فِي غَيْرِ هَذَا الْمَوْضِعِ أَيْضًا (١)، والْحِكْمَةُ النَّانِيَةُ: هِيَ التَّقَكُّرُ فِي آيَاتِهِ وَالِاتِّعَاظُ بِمَا؛ كَمَا قَالَ هُنَا: وَلَعَلَّهُمْ يَتَقَكَّرُونَ، وَقَدْ بَيَّنَ هَذِهِ الْحِكْمَةَ فِي غَيْرِ هَذَا الْمَوْضِعِ أَيْضًا (١)،

و ال تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكُمْ ۖ فَمَن شَآءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ۚ إِنَّا آعَتَدْنَا لِلْمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ الْمُعَلِينَ فَالْكُومِ وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ إِنَّا آعَتَدْنَا لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْلِلْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

بين الشنقيطي رحمه الله أن هذه الآية من الآيات التي يستدل بها عَلَى وُجُوبِ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ(٥)، فيقول سبحانه لنبيه محمد وُجُوبِ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ (٥)، فيقول سبحانه لنبيه محمد الناس: هذا الذي حئتكم به من ربكم هو الحق الذي لا

<sup>(</sup>١) كَقَوْلِهِ تعالى: " وَمَا أَنْوَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَقُوا فِيهِ ". سورة النحل، حزء الآية: ٦٤، وَقَوْلِهِ " إِنَّا أَنْوَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِي لِتَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ" سورة النساء، حزء الْآيَةَ: ١٠٥.

 <sup>(</sup>٢) كقوله سبحانه "كِتَابٌ أَنْرَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَرُوا آيَاتِهِ وَلِيَمَّذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ " سورة ص، الآية: ٢٩، وَقَوْلِهِ:" أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ احْتِلَافًا كَثِيرً " سورة النساء، الآية: ٨٧، وَقَوْلِهِ: " أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهًا " سورة محمد، الآية: ٢٤، إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الآياتِ.

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان (٣٨٠/٢).

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٥) انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (٢٦١/١).



مرية فيه ولا شك"(١)، لقد "أَمَرَ اللَّهُ جَلَّ وَعَلَا نَبِيَّهُ ﷺ فِي هَذِهِ الْآيَةِ الْكَرِيمَةِ أَنْ يَقُولَ لِلنَّاسِ: الْحَقُّ الَّذِي حِنْتُكُمْ بِهِ فِي هَذَا الْقُرْآنِ الْعَظِيمِ، الْمُتَضَمِّنُ لِدِينِ الْإِسْلَامِ كَائِنٌ مَبْدَؤُهُ مِنْ رَبِّكُمْ حَلَّ وَعَلَا، فَلَيْسَ مِنْ وَحْي الشَّيْطَانِ، وَلَا مِنِ افْتِرَاءِ الْكَهَنَةِ، وَلَا مِنْ أَسَاطِيرِ الْأَوَّلِينَ، وَلَا غَيْرَ ذَلِكَ. بَلْ هُوَ مِنْ خَالِقِكُمْ جَلَّ وَعَلَا، الَّذِي تَلْزَمُكُمْ طَاعَتُهُ وَتَوْحِيدُهُ، وَلَا يَأْتِي مِنْ لَدُنْهُ إِلَّا الْحَقُّ الشَّامِلُ لِلصِّدْقِ فِي الْأَخْبَارِ، وَالْعَدْلُ فِي الْأَحْكَامِ، فَلَا حَقَّ إِلَّا مِنْهُ جَارٌ وَعَلَا"(٢)،

· ١ - قال تعالى: ﴿ فَلِلَالِكَ فَأَدَّةٌ وَاسْتَقِمْ كَمَا أَمِرَتُ وَلَا نَلْيَعْ أَهْوَاتُهُمُّ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِن كِتَنبٌ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُّ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمُّ لَنآ أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَنُكُ مُ لَاحُجَّةَ بَيْنَنَا وَيَنْنَكُمُ اللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾ (٣).

أَمَرَ سبحانه نبيه ﷺ أَنْ يَدْعُو إِلَى الدِّينِ الَّذِي كَانَ عَلَيْهِ الرُّسُلُ فِي عُصُورِهِمْ، قَبْلَ الإحْتِلَافِ فِيهِ الَّذِي ابْتُدِعَ مِنْ بُعْدِهِمْ، وَأَنْ يَسْتَقِيمَ عَلَيْهِ كَمَا أَمَرَهُ اللهُ ، وَأَنْ يُخَاطِبَ أَهْلَ الْكِتَابِ بِمَا يَتَبَرَّأُ بِهِ مِنَ الإِخْتِلَافِ، وَمِنْ إِثَارَتِهِ بِحُجَج الجُرِدَالِ(٤)، فادع الناس كافة إلى إقامة الدين لمقاومة الباطل ودحره، وهتك وساوسه وَاسْتَقِم على الدعوة إليه والصدع بأوامر الله ونواهيه. فيأمر الله نبيه على بأن يدعو للدين القويم والصراط المستقيم، الذي أنزل الله به كتبه وأرسل رسله، فادع إليه أمتك وحضهم عليه، وجاهد عليه من لم

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم (٥/٤٥١).

<sup>(</sup>٢) انظر: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن (٢٦٦/٣) باختصار.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير المنار، (١٣٧/١٢).

يقبله، وَاسْتَقِمْ استقامة موافقة لأمر الله، لا تفريط ولا إفراط، بل امتثالًا لأوامر الله واحتنابًا لنواهيه، على وجه الاستمرار على ذلك، فأمره بتكميل نفسه بلزوم الاستقامة، وبتكميل غيره بالدعوة إلى ذلك(١).

## ١١ - ﴿ وَأَتَمِرُواْ بَيْنَكُمْ بِمَعْرُونِ ۗ وَإِن تَعَاسَرُثُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُۥ أُخْرَىٰ ۞ ﴾ (١).

يأمر الله سبحانه وتعالى "كل واحد من الزوجين ومن غيرهما الآخر بالائتمار بالمعروف، وهو كل ما فيه منفعة ومصلحة في الدنيا والآخرة، فإن الغفلة عن الائتمار بالمعروف يحصل فيها من الشر والضرر ما لا يعلمه إلا الله، وفي الائتمار تعاون على البر والتقوى، ومما يناسب هذا المقام، أن الزوجين عند الفراق وقت العدة، خصوصًا إذا ولد لهما ولد في الغالب يحصل من التنازع والتشاجر لأجل النفقة عليها وعلى الولد مع الفراق، الذي في الغالب ما يصدر إلا عن بغض، ويتأثر منه البغض شيء كثير. فكل منهما يؤمر بالمعروف والمعاشرة الحسنة، وعدم المشاقة والمخاصمة، وينصح على ذلك "(٣).

ومن خلال النصوص السابقة نجد أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر قد أوجبه الله على الأمة الإسلامية، وقد وردت النصوص القرآنية المتواترة في كتاب الله يأمر فيها ربنا سبحانه وتعالى الأمة بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأن تقوم بواجبها على حسب طاقتها وقدر استطاعتها.

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٧٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق، جزء الآية: ٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٧٥٥.



### المطلب الثابي

# النصوص القرآنية التي تبين فضائل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وترغب فيهما

وردت نصوص قرآنية كثيرة يرغب فيها ربنا سبحانه وتعالى الأمة الإسلامية أن يأمروا بالمعروف وأن ينهوا عن المنكر، وبين فضل من اتصف بهذه الصفة، فشوق النفوس لتتحلى بهذه الصفة، فالثمن المغفرة والرحمة، والنجاة من النار، والفوز بجنة عرضها السماوات والأرض، ومن هذه النصوص:

١- قوله تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِوَتَنْهَوْ عَنِ
 ٱلْمُنڪرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ أَهْلُ ٱلْكِتْبِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ
 ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكْرُهُمُ ٱلْفَلْسِقُونَ شَ ﴾ (١).

" يمدح تعالى هذه الأمة، ويخبر أنها خير الأمم التي أخرجها الله للناس، وذلك بتكميلهم لأنفسهم بالإيمان المستلزم للقيام بكل ما أمر الله به، وبتكميلهم لغيرهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر المتضمن دعوة الخلق إلى الله وجهادهم على ذلك، وبذل المستطاع في ردهم عن ضلالهم وغيهم وعصيانهم، فبهذا كانوا خير أمة أخرجت للناس"(٢). فتفضيل الله الأمة المحمدية " بهذه الأسباب التي تميزوا بها وفاقوا بها سائر الأمم، وأنهم خير الناس للناس نصحًا، ومحبة للخير، ودعوة، وتعليمًا، وإرشادًا، وأمرًا بالمعروف، ونهيًا عن المنكر، وجمعًا بين تكميل الخلق، والسعي في منافعهم، بحسب الإمكان، وبين تكميل النفس بالإيمان بالله، والقيام بحقوق الإيمان "(٢).

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٩٧٢.



٢- قال تعالى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجْوَطُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةِ أَوْ مَعْرُونِ أَوْ
 إِصْلَنَج بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ٱبْتِغَا مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُوْلِيهِ أَجْرًا
 عَظِيمًا ﴿ اللَّهِ ﴾ (١).

بين سبحانه أنه لا خير في كثير مما يتناجى به الناس ويتحدثون فيه؛ إلا من أمر عباد الله بـ "الإحسان والطاعة، وكل ما عرف في الشرع والعقل حسنه، وإذا أطلق الأمر بالمعروف من غير أن يقرن بالنهي عن المنكر دخل فيه النهي عن المنكر، وذلك لأن ترك المنهيات من المعروف، وأيضًا لا يتم فعل الخير إلا بترك الشر"(٢)، وقد جاءت أحاديث كثيرة ترغب في هذه الأفعال الثلاثة، مثل قول النبي على: " كُلُّ كَلاَم ابْنِ آدَمَ عَلَيْهِ لاَ لَهُ؛ إِلاَّ أَمْرٌ بمَعْرُوفٍ، أَوْ نَهْيٌ عَنْ مُنْكَرٍ، أَوْ ذِكْرُ اللَّهِ "(٢).

٣- قال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النِّينَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّوْرَئِيةِ وَالْإِنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَهُمْ عَنِ الْمُنكَ وَيَعَلَى الْمُنكَ وَيَصَعُ عَنْهُمْ إِلْمُعْرُوفِ وَيَنْهَهُمْ عَنِ الْمُنكَ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَلْلَ وَيُحِرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَلْلَ وَيُحِرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَلْلَ اللَّهِ اللَّهِ كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَاللَّذِينَ ءَامَنُوا بِدِ وَعَنَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَنبَعُواْ النُّورَ اللَّذِينَ أُنزِلَ مَعَهُ إِلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالِهُ وَيَهُمُ وَاللَّهُ وَلَكُولُ اللَّهُ وَلَهُ الللَّهُ وَلَهُ الللَّهُ وَلَالَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ مَا اللَّهُ وَلَا لَهُ مُنْ اللَّهُ وَلَا اللّهُ وَلَيْكُولُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَيْهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَلَا اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَلْمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِلْمُ الللَّهُ اللَّهُ وَلِلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ ولَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ ا

فالنبي على من صفاته أنه لا يأمر إلا بالخير ولا ينهى إلا عن الشر، وهذه صفة محمد على "يأمرهم بالصلاة، والزكاة، والصوم، والحج، وصلة

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي في سننه، كتاب الزهد عن رسول الله رضي باب ما جاء في حفظ اللسان، رقم الحديث (٢٤١٢)، وصححه الحاكم في المستدرك، وسكت عنه الذهبي في التلخيص، رقم الحيث (٣٨٩٢). وقال حسين سليم أسد في تخريجة مسند أبي يعلى: إسناده حسن، رقم الحديث (٧١٣٢).

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ١٥٧.

د. محمد بن عبدالهادي المراوي

الأرحام، وبر الوالدين، والإحسان إلى الجار والمملوك، وبذل النفع لسائر الخلق، والصدق، والعفاف، والبر، والنصيحة، وما أشبه ذلك، وينهي عن الشرك بالله، وقتل النفوس بغير حق، والزنا، وشرب ما يسكر العقل، والظلم لسائر الخلق، والكذب، والفحور، ونحو ذلك. فأعظم دليل يدل على أنه رسول الله على ما دعا إليه وأمر به، ونهى عنه، وأحله وحرمه"(١). فبعد أن بين سبحانه صفة النبي على بأنه يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر حتم ربنا الآية ببيان أن المؤمنين هم الذين اتبعوا النور الذي أنزل معه، فاتبعوا طريقته، واستنوا بسنته، واقتفوا أثره، وأنحم أهل الفلاح والنجاح والفوز العظيم ترغيبًا لهم في التمسك بمديه وطريقته التي منها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ورضى الله عن ابن مسعود حين قال: " إذا سمعت الله تعالى يقول في القرآن " يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا " فأوعها سمعك فإنه خير ما يأمر به أو شر ينهي عنه. ولهذا قال تعالى: ﴿ يَأْمُوهُم بَالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّيَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِ مُ ٱلْخَبْيِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَلُ ٱلَّتِي كَانَتَ ﴾ (٢)(٢)، فـــاذا جاءت الآيات في الأحكام والأوامر والنواهي، اشتملت على الأمر بكل معروف حسن نافع طيب محبوب، والنهى عن كل قبيح رذيل دنيء (١٠).

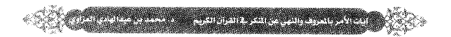
٤ - قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيآ اللهُ بَعْضِ ۚ يَأْمُرُونَ وَالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ
 ٱلْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوةَ وَيُظِيعُونَ ٱللَّهَوَرَسُولَهُ ۚ أَوْلَيَهِكَ

<sup>(</sup>١)تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، جزء الآية: ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم، (١/٢٠٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير القرآن العظيم، (٢٠٠/١).



سَيَرْحَمْهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيثُ حَكِيمُ ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ جَنَّتِ جَنَّتِ جَنِّي مِن تَعَيِّهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا وَمَسَكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَدْذٌ وَرِضُونَ أُمِّ مِن اللَّهِ أَكَمَةُ ذَلِكَ هُوَالْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ اللهِ اللهِ أَكَ بَرُّ ذَلِكَ هُوالْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

يين سيحانه أن أخص أوصاف المؤمن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وجعل سبحانه الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر فرقًا أساسيًا بين المؤمنين والمنافقين. وذكر الله صفات المؤمنين المحمودة بأنهم يتناصرون ويتعاضدون ويتناصحون ذكورهم وإناثهم في المحبة والموالاة والانتماء والنصرة، فهم يأمرون بكل ما عرف حسنه من العقائد الحسنة، والأعمال الصالحة والأخلاق الفاضلة، وينهون عن كل ما خالف المعروف وناقضه من العقائد الباطلة والأعمال الخبيثة، والأحلاق الرذيلة. ثم بين ربنا سبحانه أنه سيدخل من اتصف بهذه الصفات في رحمته، ويشملهم بإحسانه، فيدخلهم جنة جامعة لكل نعيم وفرح، خالية من كل أذى وترح، تحري من تحت قصورها ودورها وأشجارها الأنهار الغزيرة، المروية للبساتين الأنيقة التي لا يعلم ما فيها من الخيرات والبركات إلا الله تعالى، قد زحرفت وحسنت وأعدت لعباد الله المتقين، قد طاب مرآها، وطاب منزلها ومقيلها، وجمعت من آلات المساكن العالية ما لا يتمنى فوقه المتمنون، حتى إن الله تعالى قد أعد لهم غرفًا في غاية الصفاء والحسن، يُرى ظاهرها من باطنها، وباطنها من ظاهرها، فهذه المساكن الأنيقة التي حقيق بأن تسكن إليها النفوس، وتنزع إليها القلوب، وتشتاق لها الأرواح، إنها جنات عدن، إقامة لا يظعنون عنها ولا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٧١-٧٢.

يتحولون منها. ومع ما هم فيه من النعيم، فإن نعيمهم لم يطب إلا برؤية ربحم ورضوانه عليهم، ولأنه الغاية التي أمَّها العابدون، والنهاية التي سعى نحوها المحبون، فرضا رب الأرض والسماوات أكبر من نعيم الجنات. ومع ذلك حصلوا على كل مطلوب، وانتفى عنهم كل محذور، وحسنت وطابت منهم جميع الأمور، فنسأل الله أن يجعلنا معهم بجوده كرمه إنه جواد كريم(١).

٥- قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَهُمْ إِلَى لَهُمُ الْمُؤْمِنِينَ اَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَهُمْ إِلَى لَهُمُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَهُمْ إِلَى اللَّهِ فَلَا عَلَيْهِ حَقَّا فِ التَّوْرَكَةِ الْمُؤْرِنَ فَي اللَّهِ فَلَا عَلَيْهِ حَقَّا فِ التَّوْرَكَةِ وَالْإِنِينِ فَي اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُ وَالِينَعِكُمُ اللَّذِي بَايَعُمُ وَوَالْمِيهُ وَالْمُؤْرُ الْمُظِيمُ اللَّهُ اللَّهُ فَاسْتَبْشِرُ وَالْمِيمُ وَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالُونَ الْمُولِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَا اللَّهُ وَالْمَالِي الْمُعْلِيمُ اللَّهُ وَالْمَالَّمُ وَالْمَا الْمُعْلِيمُ اللْمُولِيمُ اللْمُولِيمُ اللْمُعْلِيمُ اللْمُعْلِيمُ اللَّهُ وَالْمَالَالُولُولِيمُ اللْمُعْلِيمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِيمُ اللْمُولِيمُ اللْمُولِيمُ اللْمُولِيمُ اللْمُولِيمُ اللْمُولِيمُ اللْمُولِيمُ اللْمُؤْمِنِيمُ اللْمُولِيمُ اللْمُولِيمُ اللْمُؤْمِنِيمُ اللْمُؤْمِنِيمُ اللْمُؤْمِنِيمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنِيمُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنِيمُ اللْمُؤْمِنِيمُ الللْمُولِيمُ اللللْمُولِيمُ اللْمُؤْمِنِيمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللْمُولُول

هذا نعت المؤمنين الذين اشترى الله منهم أنفسهم وأموالهم بهذه الصفات الجميلة والخلال الجليلة: التَّائِبُونَ من الذنوب كلها، التاركون للفواحش، الملازمون للتوبة في جميع الأوقات عن جميع السيئات، كف عن الذنب وشعور بالندم على ما مضى، وتوجه إلى الله فيما بقي وعمل صالح يحقق التوبة بالفعل كما يحققها بالترك. فهي طهارة وزكاة وتوجه وصلاح الحامدون في السراء والضراء، واليسر والعسر، المعترفون بما لله عليهم من النعم الظاهرة والباطنة، المثنون على الله بذكرها وبذكره في آناء الليل وآناء النعم الظاهرة والباطنة، المثنون على الله بذكرها وبذكره في آناء الليل وآناء

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ١١١-١١٢.

النهار. الْعَابِدُونَ القائمون بعبادة ربحم محافظين عليها، المتصفون بالعبودية لله، والاستمرار على طاعته من أداء الواجبات والمستحبات في كل وقت، السَّائِحُونَ وهم الصائمون المؤدون صلاتهم المحافظون عليها، السَّائِحُونَ في طلب العلم، السائحون بقلوبهم في معرفة الله ومحبته، والإنابة إليه على الدوام، المسافرون في القربات، كالحج، والعمرة، والجهاد، وطلب العلم، وصلة الأقارب، ونحو ذلك. وهم مع ذلك ينفعون حلق الله، ويرشدونهم إلى طاعة الله بأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر، مع حفظ حدود الله في تحليله وتحريمه، علمًا وعملًا، فقاموا بعبادة الحق ونصح الخلق؛ هؤلاء بشراهم جنة عرضها السماوات والأرض فالسعادة كل السعادة لمن اتصف بهذه الصفات (۱).

٦- قال تعالى: ﴿ فَلَوْكَاكَانَ مِنَ ٱلْقُرُونِ مِن قَبْلِكُمْ أُولُواْ بَقِيَةٍ يَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْفَسَادِفِ
 ٱلْأَرْضِ إِلَّا قَلِيلًا مِمَّنَ ٱلْجَيْنَا مِنْهُمُّ وَٱتَّبَعَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مَا ٱلتَّرِفُواْ فِيدِ وَكَانُواْ
 مُجْرِمِينَ ﴿ ﴿ ﴾ .

يبين سبحانه وتعالى أنه قد وجِدَ من القرون الماضية بقايا من أهل الخير، ينهون عماكان يقع بينهم من الشرور والمنكرات والفساد في الأرض، لكنهم لم يكونوا كثيرًا، وهم الذين أنجاهم الله عند فجأة نِقَمه، ومع هذه النصائح المتتابعة من هذه الفرقة المؤمنة استمروا على ما هم فيه من المعاصي والمنكرات، ولم يلتفتوا إلى إنكار أولئك، حتى فَاجَأهم العذابُ، ولهذا أمر

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم، (٢١٩/٤)، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٣٥٣.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية: ١١٦.

تعالى هذه الأمة الشريفة أن يكون فيها من يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر(۱). وفي هذا حث لهذه الأمة، أن يكون فيهم بقايا مصلحون إذا فسد الناس، قائمون بدين الله، يدعون من ضل إلى الهدى، ويصبرون منهم على الأذى، ويبصرونهم من العمى، وهذه الحالة أعلى حالة يرغب فيها الراغبون، وصاحبها يكون إمامًا في الدين إذا جعل عمله خالصًا لرب العالمين، فحصل من نفعهم ما بقيت به الأديان، ولكنهم قليلون جدًا، وأهم ما في فحصل من نفعهم ما بقيت به الأديان، ولكنهم قليلون جدًا، وأهم ما في الأمر أنهم قاموا بواجبهم فنجوا باتباعهم المرسلين، وقيامهم بما قاموا به من دينهم، وبكون حجة الله أجراها على أيديهم، ليهلك من هلك عن بينة ويجيا من حيً عن بينة"(۱).

٧- قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَفَامُوا ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُوا ٱلرَّكُوةَ وَأَمْرُوا بِٱلْمَعْرُونِ وَنَهَوا عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَبِلَّهِ عَنقِبَةُ ٱلْأُمُورِ (اللهِ ) ﴿ (").

وَصَفَ الله عباده الْمُؤْمِنِينَ أَنَّهُمْ بعد " انْتِصَارِهِمْ وَتَمُكِينِهِمْ فِي الْأَرْضِ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ الَّتِي تَقُومُ عِن الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ، وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ الَّتِي تَقُومُ هِمَا الْمَصَالِحُ الْمَعَاشِيَّةُ الْعَامَّةُ، وَيَرُولُ بُؤْسُ الْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْغَارِمِينَ بِمُشَارَكِتِهِمْ الْمُعْنِي اللهِ الْمُعْنِي اللهِ الْمُعْنِي اللهِ الْمُعْنِي اللهِ الْمُعْنِي اللهِ اللهُ اللهِ الل

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير القرآن العظيم، (٣٦٠/٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٣٩١.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>٤) تفسير المنار، (٥٩/١٠) باختصار.

الإسلام لا تقعد عن معروف وهي قادرة على تحقيقه فتدعو الناس إلى الخير والصلاح، ولا تبقى على منكر وهي قادرة على تغييره فتقاوم الشر والفساد، هؤلاء هم من وعدهم الله بالنصر والتمكين في الدنيا والفوز والنجاح في الآخرة.

ففي هذه الآيات ترغيب وحث من الله بأن يتحلى كل فرد من أفراد الأمة المحمدية بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والمقابل والثمن مدفوع مسبقًا، وياله من ثمن، وفي أي مقابل، مقابل دنيا فائتة زائلة، في مقابل حنة عالية لا تسمع فيها لاغية، عرضها كعرض السماوات والأرض، فهل من مشمر لهذه الجنة، إنحا السلعة الغالية والمكانة الرفيعة، إنحا الجنة، فمن أرادها فليشمر لها وليدفع مهرها، ومن المهر أن يتحلى الفرد بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.



#### المطلب الثالث

## النصوص التي تحذر الأمة من ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

وردت نصوص قرآنية كثيرة، يحذر فيها ربنا من ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، لا يتمعر ولا يغضب إذا انتهكت حرمات الله، إذا انتشرت المنكرات والفواحش، إذا فعلت المعاصى وكثرت الموبقات، حتى ولو كان الانشغال بطاعة من الطاعات، أو بعبادة من العبادات التي يتقرب فيها العبد إلى رب الأرض والسماوات، وقد رُتب على هذا ما لا يحمد عقباه، طرد ولعن ودمار وهلاك، حسف ومسخ ونزول العقاب؛ والسبب ترك الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ومن هذه النصوص ما يلى:

ال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيْنَتِ وَالْهَدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا الْبَعْنُونَ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللْمُعَا

ففي هذه الآيات والتي تليها من هذه الدراسة تحديد ووعيد لكل من اتصف بحذه الصفات من البشرية فكف عن البيان والنصح والإرشاد لأي سبب من الأسباب، منعه ذلك جاه يحصله، أو مال يأخذه، أو عرض آخر من أعراض الدنيا الزائلة، أو خوف ممن يناصحه.

هذه الآية حكمها عام لكل من اتصف بكتمان ما أنزل الله، فلم يبينه ولم يوضحه للناس فلم يبلغ ولم ينصح، وهي وإن كانت نازلة في أهل

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٥٩ – ١٦٠.

الكتاب وما كتموا من شأن الرسول على وصفاته، حتى أفسدوا الدين وانحرفوا بالناس عن صراطه المستقيم، لكن حكمها عام لكل من كتم الدالات على الحق المظهرات له، وكتم العلم الذي تحصل به الهداية إلى الصراط المستقيم، ويتبين به طريق أهل النعيم، من طريق أهل الجحيم، فإن الله أخذ الميثاق على أهل العلم، بأن يبينوا للناس ما منّ الله به عليهم من علم الكتاب ولا يكتموه، فمن نبذ ذلك وجمع بين المفسدتين، كتم ما أنزل الله، والغش لعباد الله، فأولئك يبعدهم ويطردهم عن قربه ورحمته، وتقع عليهم اللعنة من جميع الخليقة، لسعيهم في غش الخلق وفساد أدياهم، وإبعادهم من رحمة الله، فجوزوا من جنس عملهم، كما أن معلم الناس الخير يصلي الله عليه وملائكته، حتى الحوت في جوف الماء، لسعيه في مصلحة الخلق، وإصلاح أديانهم، وقريهم من رحمة الله، فجوزي من جنس عمله، فالكاتم لما أنزل الله، مضاد لأمر الله، مشاق لله، يبين الله الآيات للناس ويوضحها، وهذا يطمسها فهذا عليه هذا الوعيد الشديد، إلا من رجعوا عما هم عليه من الذنوب، ندمًا وإقلاعًا، وعزمًا على عدم المعاودة وأصلحوا ما فسد من أعمالهم، فلا يكفى ترك القبيح حتى يحصل فعل الحسن، ولا يكفى ذلك في الكاتم إلا إذا تحلى بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فيبين ما كتمه، ويبدي ضد ما أخفى، فهذا يتوب الله عليه لأن توبة الله غير محجوب عنها، وأما من كفر واستمر على كفره حتى مات ولم يرجع إلى ربه ولم ينب إليه، ولم يتب عن قريب فأولئك لما صار كفرهم وصفًا ثابتًا، صارت اللعنة عليهم وصفًا ثابتًا لا تزول، لأن الحكم يدور مع علته، وجودًا وعدمًا. فهذا

الصنف حزاؤه اللعنة والعذاب الدائم الشديد المستمر، وهؤلاء لا يمهلون، لأن وقت الإمهال وهو الدنيا قد مضى، ولم يبق لهم عذر فيعتذرون(١).

والآية "حكمها عَامٌّ وَإِنْ كَانَ سَبَبُهَا خَاصًّا، فَكُلُّ مَنْ يَكْتُمُ آيَاتِ اللهِ وَهِدَايَتَهُ عَنِ النَّاسِ فَهُوَ مُسْتَحِقٌ لِهَذِهِ اللَّعْنَةِ"(٢). لقد " أَخْبَرَ تَعَالَى أَنَّهُ لَعَنَ الْأُمَّةَ كُلَّهَا لِتَرْكِهِمُ التَّنَاهِيَ عَنِ الْمُنْكَرِ . نَعَمْ ؛ إِنَّ هَذَا فَرْضُ كِفَايَةٍ إِذَا قَامَ الْأُمَّةَ كُلَّهَا لِتَرْكِهِمُ التَّنَاهِيَ عَنِ الْمُنْكَرِ . نَعَمْ ؛ إِنَّ هَذَا فَرْضُ كِفَايَةٍ إِذَا قَامَ بِهِ الْبُعْضُ سَقَطَ عَنِ الْبَاقِينَ، وَلَكِنْ لَا يَكْفِي فِي كُلِّ قُطْرٍ وَاحِدٌ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى بَعْضُ الْفُقَهَاءِ؛ بَلْ لَابُدَّ أَنْ تَقُومَ بِهِ أُمَّةٌ مِنَ النَّاسِ؛ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى لِتَكُونَ هُمُ قُوّةٌ وَلِنَهْيِهِمْ وَأَمْرِهِمْ تَأْثِيرٌ"(٣).

إنها حملة عنيفة وتهديد ووعيد رهيب ينتظر هذا الصنف الذي ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، إنه الإعراض والغضب والعذاب والاحتقار، والجزاء من جنس العمل ولا يظلم ربك أحدًا. وعيد شديد لمن كتم ما أنزل الله من العلم الذي أخذ الله الميثاق على أهله أن يبينوه للناس ولا يكتموه، فمن تعوض عنه بالحطام الدنيوي، ونبذ أمر الله، وهذا الثمن

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٧٧.

<sup>(</sup>۲) تفسير المنار (۲/۱۶-۶).

<sup>(</sup>٣) تفسير المنار (٢/٢).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٧٤-٥١٧٥.

إنما حصل لهم بأقبح المكاسب، وأعظم المحرمات، فكان جزاؤهم من جنس عملهم، بأن سخط عليهم وأعرض عنهم، فهذا أعظم عليهم من عذاب النار، ولا يطهرهم من الأخلاق الرذيلة، وليس لهم أعمال تصلح للمدح والرضا والجزاء عليها، وإنما لم يزكهم الله لأنهم لم يفعلوا أسباب التزكية التي أعظم أسبابها العمل بكتاب الله، والاهتداء به، والدعوة إليه، فهؤلاء نبذوا كتاب الله، وأعرضوا عنه، واختاروا الضلالة على الهدى، والعذاب على المغفرة، فهؤلاء لا يصلح لهم إلا النار، فكيف يصبرون عليها، وأبي لهم الجلد عليها؟(١). " وقد تضمنت هذه الآيات الوعيد للكاتمين لما أنزل الله، المؤثرين عليه عرض الدنيا بالعذاب والسخط، وأن الله لا يطهرهم بالتوفيق، ولا بالمغفرة، وذكر السبب في ذلك بإيثارهم الضلالة على الهدى، فترتب على ذلك اختيار العذاب على المغفرة، ثم توجع لهم بشدة صبرهم على النار، لعملهم بالأسباب التي يعلمون أنها موصلة إليها، وأن الكتاب مشتمل على الحق الموجب للاتفاق عليه، وعدم الافتراق، وأن كل من خالفه، فهو في غاية البعد عن الحق، والمنازعة والمخاصمة "(٢).

٣- قــــال تعـــالى: ﴿ وَلاَتَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرَقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ
 الْبَيْنَتُ وَأُولَتِهِ كَا لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ ﴿ ﴾ .

نهى الله " هذه الأمة أن تكون كالأمم الماضية في تفرقهم واختلافهم، وتركهم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر مع قيام الحجة عليهم "(١). فالأمر

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٨٢. باحتصار وتصرف يسير.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٨٢.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٠٥.

بالمعروف والنهى عن المنكر يمنع من الفرقة ويحفظ وحدة الأمة، ف " الْأُمَّة إِذَا اجْتَمَعَتْ عَلَى هَذَا الْمَقْصِدِ الْعَالِي الشَّرِيفِ وَهُوَ أَنْ تَكُونَ مُسَيْطِرَةً عَلَى الْأُمَم كُلِّهَا وَمُرَبِّيَّةً لَهَا وَمُهَذِّبَةً لِنُفُوسِهَا فَلَا شَكَّ أَنَّ جَمِيعَ الْأَهْوَاءِ الشَّحْصِيَّةِ تَتَلَاشَى مِنْ بَيْنِهِمْ، فَإِذَا عَرَضَ الْحَسَدُ وَالْبَغْيُ لِأَحَدٍ مِنْ أَفْرَادِهِمْ تَذَكَّرُوا وَظِيفَتَهُمُ الْعَالِيَةَ الشَّريفَةَ الَّتِي لَا تَتِمُّ إِلَّا بِالتَّعَاوُنِ وَالِاجْتِمَاع، فَأَزَالَتِ الذِّكْرى مَا عَرَضَ، وَشَفَتِ النُّفُوسِ قَبْلَ تَمَكُّنِ الْمَرَضِ. ودَعْوَةُ الْمُسْلِمِينَ بَعْضَهُمْ بَعْضًا إِلَى الْخَيْرِ وَتَآمُرُهُمْ فِيمَا بَيْنَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنَاهِيهِمْ عَنِ الْمُنْكَرِ، بِبَيَانِ طُرُقِ الْخَيْرِ وَتَطْبِيقِ ذَلِكَ عَلَى أَحْوَالِ النَّاسِ. أَمَّا كَوْنُ هَذِهِ الْمَرْتَبَةِ حِفَاظًا لِلْوَحْدَةِ وَسِيَاجًا دُونَ الْفُرْقَةِ فَهُوَ ظَاهِرٌ، فَإِنَّ أَفْرَادَ الْأُمَّةِ إِذَا قَامَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ بِنَصِيحَةِ الْآخَرِ - دَعْوَةً وَأَمْرًا وَنَهْيًا - امْتَنَعَ فُشُوُّ الشَّرّ وَالْمُنْكَر فِيهم، وَاسْتَقَرَّ أَمْرُ الْخَيْرِ وَالْمَعْرُوفِ بَيْنَهُمْ. فَكَيْفَ بَحِدُ الْفُرْقَةُ مَنْفَذًا إِلَيْهِمْ؟ أَمْ كَيْفَ يَسْتَقِرُ الْخِلَافُ فِي الدِّينِ بَيْنَهُمْ؟ وَنَاهِيكَ إِذَا قَامَ - كُلٌّ عَلَى طَرِيقِهِ الْمُسْتَقِيمِ - الْعُلَمَاءُ الْحُكَمَاءُ فِي مَسَاجِدِهِمْ وَمَعَابِدِهِمْ، وَجَمِيعُ الْأَفْرَادِ فِي مَنَازهِمْ وَمَسَاكِنِهِمْ وَمَعَاهِدِهِمْ (٢).

٤- قال تعالى: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَومِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُدَ وَعِيسَى اَبْنِ مَرْبَيَدً ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا وَعِيسَى اَبْنِ مَرْبَيَدً ذَلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ تَكَنَى يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكَرٍ فَعَلُوهُ لَيِثْسَ مَا قَدَمَتْ هُدُو أَنفُهُمُ مَا نَدَمَتْ هُدُو أَنفُهُمُ مَا قَدَمَتْ هُدُو أَنفُهُمُ مَا نَدَمَتْ هُدُو أَنفُهُمُ مَا قَدَمَتْ هُدُو الْعَلَى الْحَلَى الْعَلَى الْمُعَلَى الْمَالَعُونَ الْمَنْ مُنْ اللَّهُ الْمُنْ مَا قَدَمَتْ هُدُو اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الللَّالِي الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم، (٩١/٢).

<sup>(</sup>۲) تفسير المنار (۲۳/۱–۲٤) باختصار.



فأحبر سبحانه وتعالى أنه لعن الكافرين من بني إسرائيل من دهر طويل بسبب أنهم "كَانُوا لَا يَنْهَى بَعْضُهُمْ بَعْضًا عَنْ مُنْكَرٍ مَا مِنَ الْمُنْكَرَاتِ، مَهْمَا اشْتَدَّ قُبْحُهَا وَعَظُمَ ضَرَرُهَا، وَإِنَّمَا النَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ حِفَاظُ الدِّينِ وَسِيَاجُ الْآدَابِ وَالْفَضَائِلِ، فَإِذَا تُرِكَ بَحَرَّأَ الْفُسَّاقُ عَلَى إِظْهَارِ فِسْقِهِمْ وَسَيَاجُ الْآدَابِ وَالْفَضَائِلِ، فَإِذَا تُرِكَ بَحَرَّأَ الْفُسَّاقُ عَلَى إِظْهَارِ فِسْقِهِمْ وَفُجُورِهِمْ، وَمَتَى صَارَ الدَّهُمَاءُ يَرُونَ الْمُنْكَرَاتِ بِأَعْيُنِهِمْ، وَيَسْمَعُونَهَا بِآذَانِهِمْ، تَرُولُ وَحُشَتُهَا وَقُبْحُهَا مِنْ أَنْفُسِهِمْ، ثُمَّ يَتَحَرَّأُ الْكَثِيرُونَ أَوِ الْأَكْثِيرُونَ عَلَى الْمُنْكَرَاتِ فِيهِمْ، الْقَبْرُونَ عَلَى الْمُنْكَرَاتِ فِيهِمْ، وَقَبْحُهَا مِنْ أَنْفُسِهِمْ، ثُمَّ يَتَحَرَّأُ الْكَثِيرُونَ أَوِ الْأَكْثِيرُونَ عَلَى الْفُنْكَرَاتِ فِيهِمْ، الْقَبْرُونِ عَلَى الْمُنْكَرَاتِ فِيهِمْ، وَالْمُنْكَرَاتِ فِيهِمْ، وَمَتَى مَا الشَّأْنِ مِنْ شُغُونِهِمْ إِخْبَارٌ بِفُشُو الْمُنْكَرَاتِ فِيهِمْ،

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٧٩-٨١.

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، (١٩/١ ٤٢٠-٤٢) باحتصار.

وَانْتِشَارِ مَفَاسِدِهَا بَيْنَهُمْ؛ لِأَنَّ وُجُودَ الْعِلَّةِ يَقْتَضِي وُجُودَ الْمَعْلُولِ، وَلَوْلَا اسْتِمْرَارُ وُقُوعِ الْمُنْكَرَاتِ لَمَا صَحَّ أَنْ يَكُونَ تَرْكُ التَّنَاهِي شَأْنًا مِنْ شُعُونِ الْقَوْمِ، وَدَأْبًا مِنْ دُءُوهِمْ"(١).

٥ قال تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ فِتْنَةً لَا تَصِيبَنَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمُ خَاصَةً وَاعْلَمُواْ
 أَنَ اللهَ شَكِيدُ الْعِقَابِ ۞ ﴾ (١).

فَا لَحْقُ وُجُوبُ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَبَعْدَ أَدَاءِ الْوَاجِبِ لَا يَضُرُّ الْآمِرَ صَلَالُ مَنْ صَلَّ، وَقَدْ دَلَّتِ هذه الآية عَلَى أَنَّ النَّاسَ إِنْ لَمَّ يَالْمُوا بِالْمَعْرُوفِ وَلَمْ يَنْهَوْا عَنِ الْمُنْكَرِ عَمَّهُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِنْ عِنْدِهِ (٣)، فا لَوْتَنَةُ الَّتِي تَعُمُّ الظَّالِمَ وَغَيْرَهُ هِي أَنَّ النَّاسَ إِذَا رَأَوُا الْمُنْكَرَ فَلَمْ يُعَيِّرُوهُ عَمَّهُمُ اللَّهُ بِالْعَذَابِ، صَالِحُهُمْ وَطَالِحِهُمْ، وَبِهِ فَسَرَّهَا جَمَاعَةٌ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ، وَاللَّهُ بِالْعَدَابِ، صَالِحُهُمْ وَطَالِحِهُمْ، وَبِهِ فَسَرَّهَا جَمَاعَةٌ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ، وَاللَّهُ بِالْعَدَابِ، صَالِحُهُمْ وَطَالِحُهُمْ، وَبِهِ فَسَرَّهَا جَمَاعَةٌ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ، وَالْمُ اللهُ المؤمنين ألا يقروا المنكر وَالْأَحَادِيثُ الصَّحِيحَةُ شَاهِدَةٌ لِذَلِكَ "(أَنَّ)، فاأمر الله المؤمنين ألا يقروا المنكر بخوا بين أظهرهم فيعمهم العذاب "(°)، فإذا أمروا بالمعروف ونحوا عن المنكر بخوا من هذه الفتنة وذاك العذاب المرتقب، وقد استدل الشنقيطي رحمه الله في أضواء البيان على وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بحذه الآية وغيرها (٢). وفي الآية تحذير من الله لمن يجترئ فينتهك حدوده ويجاهر وغيرها وكذا كل من يرى المنكر والظلم فلم يغير ولم يحرك ساكنًا ولم ينه بمعصيته، وكذلك كل من يرى المنكر والظلم فلم يغير ولم يحرك ساكنًا ولم ينه

<sup>(</sup>١) أضواء البيان (٤٠٦/٤).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: أضواء البيان (٢٠/١).

<sup>(</sup>٤) أضواء البيان (٤٦٢/١).

<sup>(</sup>٥) الجامع لأحكام القرآن (٣٩١/٧).

<sup>(</sup>٦) انظر: أضواء البيان (٢/٢٦).

عن ذاك المنكر ولم يتمعر وجهه غضبًا لنتهاك حرمات الله فإن عقوبته تعم الفاعل وغيره "(١).

٢- قال تعالى: ﴿ الْمُنَفِقُونَ وَالْمُنَفِقَاتُ بَعْضُ هُم مِنْ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمُنَفِقِينَ وَيَغْبِضُونَ اللّهَ فَنَسِيَهُمُ إِنَّ الْمُنَفِقِينَ وَيَغْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ فَسُوا اللّهَ فَنَسِيهُمُ إِنَّ الْمُنَفِقِينَ وَيَغْبِضُونَ أَيْدِيهُمْ فَسُوا اللّهَ فَنَسِيهُمُ إِنَّ الْمُنَفِقِينَ هُمُ الْفَنْسِقُونَ ﴿ لَا اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفِقِيمُ اللّهُ وَلَمَنْفَقِيمَ اللّهُ وَلَمُنْفَقِيمَ اللّهُ وَلَمُنْفَقِيمُ اللّهِ ﴾ (١).

هَذَا بَيَانٌ عَامٌ لِحَالٍ جَمِيعِ الْمُنَافِقِينَ ذُكْرَاغِيمْ وَإِنَاتِهِمْ، مَقْرُونٌ بِالْوَعِيدِ الشَّدِيدِ عَلَى مَا أُعِدَّ هُكُمْ مِنَ الجُزَاءِ مَعَ إِخْوَاغِيمْ الْكُفَّارِ عَلَى فَسَادِهِمْ وَإِفْسَادِهِمْ، يَتْلُوهُ ضَرْبُ الْمَثَلِ هَكُمْ بِحَالِ أَمْثَالِهِمْ فِي الْأُمَمِ قَبْلَهُمْ، يَأْمُرُونَ وَإِفْسَادِهِمْ، يَتْلُوهُ ضَرْبُ الْمَثَلِ هَلُمْ بِحَالِ أَمْثَالِمِمْ فِي الْأُمَنِ وَيَلْمَعْهُمْ، وَالْمُنْكُرِ الشَّرْعِيُّ: مَا يُنْكِرُهُ الشَّرْعُ وَيَسْتَقْبِحُهُ ، وَالْمُنْكُر الْعَقْلِيُ وَالْمُنْكُرِ الشَّرْعِيُّ: مَا تَسْتَنْكِرُهُ الْعُقُولُ الرَّاحِحَةُ وَالْفِطْرُ السَّلِيمَةُ، لِمُنَافَاتِهِ لِلْفَضَائِلِ وَالْفَصْرِيُّ: هُو الْقِسْطَاسُ الْمُسْتَقِيمُ فِي ذَلِكَ وَالْمَنْكُورَ الْمُعْرُوفِ، وَالْمَعْرُوفُ: مَا يُقَابِلُ الْمُنْكُرَ مُقَابَلَةَ التَّصَادِ، وَمِنَ الْمُعْرُوفِ، وَالْمَعْرُوفُ: مَا يُقابِلُ الْمُنْكَرَ مُقَابَلَةَ التَّصَادِ، وَمِنَ الْمُعْرُوفُ اللَّهُ وَلَا لَكُوبُ وَالْمُعْرُوفُ اللَّهُ وَلَا لَكُوبُ اللَّهُ وَالْمَعْرُونُ عَنْهُ الْجُهَادُ، وَبَدْلُ الْمَالِ فِي اللهُ لِقِعْلِ اللهِ لِلْقِتَالِ وَغَيْرِ الْقِتَالِ. وَيَنْهَوْنَ النَّاسَ عَنِ الْبَدْلِ، وَيَمْتَعِعُونَ مِنْهُ بِالْفِعْلِ، وَيَقْوَاهَا دَلَالَةً عَلَى هَذَا ؛ لِأَنَّهُ شَرُّهَا وَأَصَرُهُا، وَأَقْوَاهَا دَلَالَةً عَلَى اللهِ إِنْفَاقَ فِي سَبِيلِ اللهِ أَقْوَى الْآيَاتِ عَلَى الْإِيمَانِ اللهُ أَقْوَى الْآيَاتِ عَلَى الْإِيمَانَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ أَقُوى الْآيَاتِ عَلَى الْإِيمَانِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْإِيمَانِ اللهُ أَنْ وَي سَبِيلِ اللهِ أَقْوَى الْآيَاتِ عَلَى الْإِيمَانِ اللهُ أَنْ وَي الْمَالِ فِي سَبِيلِ اللهِ أَقْوَى الْآيَاتِ عَلَى الْمَالِ فَي سَبِيلِ اللهِ أَقْوَى الْآيَاتِ عَلَى الْإِيمَانِ اللهُ عَلَى اللهُ الْمُؤْلِقَ وَالْمَالُونَ اللهُ اللهُ الْمُؤْلِقَ وَالْمَالُ وَلَا الْمَالِ فَي سَبِيلِ اللهِ أَقْوَى الْآيَاتِ عَلَى اللهُ الْمُؤْلِقَ وَالْمَالُونَ اللهُ اللهُ الْمُؤْلِقُ وَالْمَالُ وَلَا الْمَالُولُ اللهُ الْمُؤْلِقُ وَالْمَالِ الْمُؤْلِقُ وَالْمَالُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ وَالْمَالُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُلُولُ الْمَالِ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُ

<sup>(</sup>١) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٦٧ – ٦٨.

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان، (١٠/ ٤٥٩-٤٦٠) باختصار وتصرف يسير.

أهم صفات المنافقين التي أهمها: الأمر بالمنكر والنهي عن المعروف تحذيرًا لعباده وتخويفًا لهم من اتصافهم بهذه الصفات، ثم بين سبحانه عقوبتهم نسيان الله لهم وسيصلون نارًا تلظى، خالدين فيها أبدًا، مع طرد الله لهم من رحمته، إنه وعيد رهيب شديد، ترتجف له القلوب، وتقشعر منه الأبدان، وتدمع منه العيون، وتخاف القلوب الحية أن تتصف بهذه الصفات حتى لا يصيبها ما أصاب هؤلاء أو تدخل في زمرتهم، أو تحشر معهم.

ففي هذه الآيات السابقة تحذير من الله لمن ينتهك حدوده ويجاهر بمعصيته، وكذلك كل من يرى المنكر والظلم فلم يغير على حسب طاقته واستطاعته، ولم ينه عن ذاك المنكر ولم يتمعر وجهه غضبًا إذا انتهكت حرمات الله، إذا انتشرت المنكرات والفواحش، إذا فعلت المعاصى وكثرت الموبقات، فإن العقوبة شديدة، متوعد من يتصف بذلك بسخط الله ومقته، طرد ولعن ودمار وهلاك، خسف ومسخ ونزول العقاب، والعذاب الأليم الشديد المهين الدائم في الآخرة.

ومن خلال ما سبق يتضح أن كتاب الله بين أهمية شعيرة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وسلك في بيانها أساليب متعددة، فتارة يأمر المؤمنين بالقيام بما على أكمل وجه كل على حسب طاقته وقدر استطاعته، وتارة يرغب في فعلها ببيان ما يترتب على الفعل من الأجر العظيم والثواب الجزيل، وتارة يخوف من ترك تلك الشعيرة ويتوعد من يتخاذل بالعذاب الأليم واللعن والطرد من رحمة الله.



# المبحث الثاني شروط القائم بالأمر بالمعروف الناهي عن المنكر وصفاته في القرآن الكريم

المتأمل في كتاب الله عز وجل يجد شروطًا للقائم بالأمر المعروف الناهي عن عن المنكر، ومن المهم أن نبينها حتى يكون الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر على بينة من أمره ونهيه. وقد بين القرآن الكريم أنه لابد من صفات يتحلى بحا الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر ليؤتى أمره ونهيه ثمرته المرجوة منه، ويمكن بيان ذلك من خلال مطلبين:

المطلب الأول: شروط القائم بالأمر بالمعروف الناهي عن المنكر في المطلب القرآن الكريم.

المطلب الثاني: صفات القائم بالأمر المعروف الناهي عن المنكر في المطلب القرآن الكريم.

# المطلب الأول شروط القائم بالأمر المعروف الناهي عن المنكر في القرآن الكريم

للقائم بالأمر بالمعروف شروط يتحتم أن تتحقق فيه، ويمكن بيان أهم تلك الشروط من خلال استقراء نصوص القرآن الكريم فيما يلي:

### ١- الإسلام

دل كتاب الله تعالى على أنه لا تجوز ولاية الكافر على مسلم، قال تعالى: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى اللَّوْمِينِ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهُ لِلْكَنفِرِينَ عَلَى اللَّوْمِينِ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهُ وَلا لَهُ وَلا يَا اللَّهُ عَلَى المسلم كما جاء في الآية السابقة.

ولما كان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر شعيرة من شعائر الإسلام وولاية شرعية اشترط في القائم بها أن يكون مسلمًا؛ لأن القائم بهذه الشعيرة يؤدي واجبًا فرضه الله عليه، ممتثلًا بفعله ما أمرته الشريعة الإسلامية بوجوب القيام به.

ومن المعلوم أن الولاية الشرعية لا تكون إلا لمسلم، "فلا يخفى وجه اشتراطه لأن هذا نصرة للدين، فكيف يكون من أهله من هو جاحد لأصل الدين وعدو له"(٢).

### ٢ - موافقة الشرع

فمن شروط قبول عمل الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر كما نص على ذلك القرآن الكريم:

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٤١.

<sup>(</sup>٢) إحياء علوم الدين (٢ / ٣١٢).

موافقة العمل للشريعة، لقوله تعالى: ﴿ فَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلُا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِهِ أَمَدُا ﴿ فَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِهِ ﴾ أيْ: ثَوَابَهُ وَجَزَاءَهُ الصَّالِح، كشير رحمه الله: "﴿ فَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَ رَبِهِ ﴾ أيْ: ثَوَابَهُ وَجَزَاءَهُ الصَّالِح، ﴿ فَلَيْعَمَلُ عَمَلًا صَلِحًا ﴾ ، مَا كَانَ مُوَافِقًا لِشَرْعِ اللهِ { وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ فَنَكَانًا مُوَافِقًا لِشَرْعِ اللهِ { وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا } وهُو الَّذِي يُرَادُ بِهِ وَجْهُ اللهِ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَهَذَانَ رُكْنَا الْعَمَلِ اللهِ عَلَى شَرِيعَةِ رَسُولِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهَ اللهُ اللهِ اللهِ الله

وأن يكون موافقا لهدي النبي عَلَيْ، لقول الله تعالى: ﴿ لَقَدَكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ الله تعالى: ﴿ لَقَدَكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ الله تعالى: ﴿ وَقَولُهُ رَسُولُ اللّهُ وَالْمَوْرُ اللّهُ وَالْمَوْرُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ إِنَّ اللّهُ شَدِيدُ تعسل : ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ الرّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا لَهَ مَنْهُ فَأَنَّهُواْ وَاتَّقُواْ اللّهَ إِنَّ اللّهُ شَدِيدُ الْمِقَالِ \* ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ الرّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا لَهَ مَنْهُ فَأَنَّهُواْ وَاتَّقُواْ اللّهَ إِنَّ اللّهُ شَدِيدُ الْمِقَالِ \* ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ الرّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا لَهُ مَنْهُ فَانَّهُواْ وَاتَّقُواْ اللّهُ إِنَّ اللّهُ شَدِيدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وقد حذر القرآن الكريم من مخالفة أمر النبي على في قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحْدَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِنْ نَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ ثَ ﴾ ( ° ). وقول من بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَيْرَسَبِيلِ وقول مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَيْرَسَبِيلِ اللهُ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَيْرَسَبِيلِ اللهُ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ عَيْرَسَبِيلِ اللهُ اللهُ فَي وَنُصُلِهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ

وهذا أقرب الطرق الموصلة للآمر بالمعروف والناهي عن المنكر إلى

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، جزء الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم، (٥ / ٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة الحشر، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٥) سورة النور، جزء الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء، الآية: ١١٥.

رضوان الله سبحانه وتعالى، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: " ومن الصلاح أن يأتي بالأمر والنهي بالصراط المستقيم، وهو أقرب الطرق إلى حصول المقصود "(١).

فيشترط في الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر أن يكون أمره ونهيه في كل أحواله موافقًا للشريعة، مهتديدًا بهديها، مستنًا بسنتها، متبعًا لطريقة السلف الصالح رحمهم الله.

### ۳- العلم بما يأمر به من المعروف وينهى عنه من المنكر.

فقد دلت نصوص القرآن على أن يكون الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر عالما بما يأمر وبما ينهى، قال تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ سَيِيلِيّ أَدْعُوۤ إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ عَالَم عَالَى اللّهَ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنِ اللّهَ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنَا اللّهُ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَن اللّهَ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى ال

<sup>(</sup>١) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لابن تيمية، ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ١٠٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ١١٦-١١٧.

<sup>(</sup>٦) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص٥١.

د. محمد بن عبدالهادي المزاوي

فيشترط في الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر أن يكون "عَارِفًا بِأَحْكَامِ الشَّرِيعَةِ لِيَعْلَمَ مَا يَأْمُرُ بِهِ، وَيَنْهَى عَنْهُ فَإِنَّ الْحُسَنَ مَا حَسَّنَهُ الشَّرْعُ، وَالْقُبْحَ مَا قَبَّحَهُ الشَّرْعُ .... وَلَا مَدْحَلَ لِلْعُقُولِ فِي مَعْرِفَةِ الْمَعْرُوفِ، وَالْمُنْكَرِ إِلَّا مِلْ عَلْمُ وَلِهِ مَدْحَلَ لِلْعُقُولِ فِي مَعْرِفَةِ الْمَعْرُوفِ، وَالْمُنْكَرِ إِلَّا بِكِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى، وَسُنَّةِ نَبِيِّهِ مُحَمَّدٍ عَلَى وَرُبَّ جَاهِلٍ يَسْتَحْسِنُ بِعَقْلِهِ مَا بِكِتَابِ اللَّهِ تَعَالَى، وَسُنَّةِ نَبِيِّهِ مُحَمَّدٍ عَلَى وَرُبَّ جَاهِلٍ يَسْتَحْسِنُ بِعَقْلِهِ مَا قَبْحَهُ الشَّرْعُ، وَيَرْتَكِبُ الْمَحْذُورَ، وَهُوَ غَيْرُ مُلِمٍّ بِالْعِلْمِ بِهِ، وَلِمَذَا الْمَعْنَى كَال مُسْلِم "(۱).

فمن أهم الشروط التي يجب أن تتوفر في الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر أن يكون "عَالِمًا بِالْمَأْمُورَاتِ وَالْمَنْهِيَّات شَرْعًا" (٢)، "فَلَا بُدَّ مِنْ الْعِلْمِ بِالْمَعْرُوفِ وَالْمُنْكِرِ وَالتَّمْيِيزِ بَيْنَهُمَا، وَلَا بُدَّ مِنْ الْعِلْمِ بِحَالِ الْمَأْمُورِ وَالْمَنْهِيِّ" (٣).

ويرجع سبب اشتراط العلماء هذا الشرط: أنه "إنما يدرك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالعلم؛ لأن العلم يرشد إلى موقع بذل المعروف، والفرق بينه وبين المنكر، وترتيبه في وضعه مواضعه "(أ)، "والإنسان لا يجوز له الإنكار إلا بعد المعرفة؛ فأول درجات الإنكار: معرفتك أن هذا مخالف لأمر الله "الدعوة إلى الله أشرف مقامات العَبْد وأجلها وأفضلها فَهِيَ الله تحصل إلا بِالْعلم الَّذِي يَدْعُو بِهِ وإليه، بل لَا بُد فِي كَمَال الدعْوَة من الْبلُوغ فِي الْعلم إلى حد يصل إليه السَّعْي "(1). فيحرم على الجاهل القيام الله في الْعلم إلى حد يصل إليه السَّعْي "(1).

<sup>(</sup>١) معالم القربة في طلب الحسبة، ص ٨.

<sup>(</sup>٢) الآداب الشرعية والمنح المرعية (١ / ١٩١).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٨ / ١٣٦).

<sup>(</sup>٤) الكنز الأكبر في الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر (٣٣٣/١).

<sup>(</sup>٥) الدرر السنية في الأجوبة النجدية (١/٨٥).

<sup>(</sup>٦) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة (١٥٤/١).

بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولا يحل له القيام بما جهل حقيقته من المنكرات أو طريق الإنكار فيها(١).

ومما أحب أن أشير إليه أنه " إِنَّمَا يَأْمُو وَيَنْهَى مَنْ كَانَ عَالِمًا بِمَا يَأْمُو وَيَنْهَى عَنْهُ وَذَلِكَ يَخْتَلِفُ بِاخْتِلَافِ الشَّيْءِ فَإِنْ كَانَ مِنَ الْوَاجِبَاتِ الطَّاهِرَةِ وَالْمُحَرَّمَاتِ الْمَشْهُورَةِ كَالصَّلَاةِ وَالصِّيَامِ وَالزِّنَا وَالْخَمْرِ وَخُوهَا فَكُلُّ الْفُسْلِمِينَ عُلَمَاءُ بِمَا، وَإِنْ كَانَ مِنْ دَقَائِقِ الْأَفْعَالِ وَالْأَقْوَالِ وَمِمَّا يَتَعَلَّقُ الْمُسْلِمِينَ عُلَمَاءُ بِمَا، وَإِنْ كَانَ مِنْ دَقَائِقِ الْأَفْعَالِ وَالْأَقْوَالِ وَمِمَّا يَتَعَلَّقُ الْمُسْلِمِينَ عُلَمَاءُ بِمَا، وَإِنْ كَانَ مِنْ دَقَائِقِ الْأَفْعَالِ وَالْأَقْوَالِ وَمِمَّا يَتَعَلَّقُ الْمُسْلِمِينَ عُلَمَاءُ إِنْ كَانَ مِنْ دَقَائِقِ الْأَفْعَالِ وَالْأَقْوَالِ وَمِمَّا يَتَعَلَّقُ الْمُسْلِمِينَ عُلَمَاءُ إِنْ كَانَ مِنْ دَقَائِقِ الْأَفْعَالِ وَالْأَقْوَالِ وَمِمَّا يَتَعَلَّقُ الْمُسْلِمِينَ عُلَمَاءً إِلَى الْمُعْوَلِ وَمِمَّا يَتَعَلَّقُ اللَّهُ وَلَا لَمُنْ الْعَلَمِ ما يستطيع أن فيكون الآمر بالمعروف والنهاهي عن المنكر "عنده من العلم ما يستطيع أن يعرف المنكر فينهي عنه، ويعرف المعروف فيأمر به، حسب الموازين الشرعية، ومَعرفة لا عن جهل وخَبُّط، ... ويدخل في وكذا يكون احتسابه عن علم ومعرفة لا عن جهل وخبُّط، ... ويدخل في حدّ العلم المطلوب"(٣). كما قرر غير واحد من أهل العلم، فلابد من علم المحتسب بـ"مواقع الحسبة وحدودها ومجاريها وموانعها ليقتصر على حد الشرع فيه"(٤).

### ٤ - القدرة والاستطاعة

من رحمة الله بعباده أنه لم يكلفهم فوق طاقتهم ، بل رفع الحرج والمشقة عليهم، قرر ذلك ربنا في قوله تعالى: ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (٥٠)،

<sup>(</sup>١) انظر: تحفة الناظر وغنية الذاكر، ص ٧.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي على مسلم (٢٣/٢).

<sup>(</sup>٣) أصول الدعوة (١ / ١٨٣).

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين (٢ / ٣٣٣).

<sup>(</sup>٥) سورة الحج، الآية: ٧٨.

د، محمد بن عبدالهادي المزاوي

وقد أمر ربنا عباده بقوله: ﴿ فَٱنَّقُوا ٱللَّهَ مَا ٱسْتَطَعْمُ ﴾ (١)، فدلت الآية: "على أن كل واجب عجز عنه العبد أنه يسقط عنه، وأنه إذا قدر على بعض المأمور، وعجز عن بعضه، فإنه يأتي بما يقدر عليه، ويسقط عنه ما يعجز عنه "(٢).

وإن كان قد تقرر ذلك فإنه يشترط في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر القدرة والاستطاعة، لقوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا ﴾ ("). "أَيْ: لَا يُكَلِّفُ أَحَدًا فَوْقَ طَاقَتِهِ، وَهَذَا مِنْ لُطْفِهِ تَعَالَى جِنَلْقِهِ وَرَأْفَتِهِ بِهِمْ وَإِحْسَانِهِ إِلَيْهِمْ "(3). ورحم الله السعدي حين علق على الآية بقوله: "وأن الله سهل عليهم شرعه غاية التسهيل، ولم يحملهم من المشاق، والآصار، والأغلال، ما حمله على من قبلهم، ولم يحملهم فوق طاقتهم "(°).

فالقدرة والاستطاعة شرط في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كل على حسب استطاعته وقدر طاقته، وقد بين الجصاص رحمه الله: "أَنَّ إِنْكَارَ الْمُنْكَرِ عَلَى هَذِهِ الْوُجُوهِ الثَّلاَثَةِ عَلَى حَسَبِ الْإِمْكَانِ، وَدَلَّ عَلَى أَنَّهُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ تَغْيِيرهُ بِيَدِهِ فَعَلَيْهِ تَغْيِيرهُ بِلِسَانِهِ، ثُمَّ إِذَا لَمْ يُمْكِنْهُ ذَلِكَ فَلَيْسَ عَلَيْهِ يَسْتَطِعْ تَغْيِيرهُ بِيَدِهِ فَعَلَيْهِ تَغْيِيرهُ بِلِسَانِهِ، ثُمَّ إِذَا لَمْ يُمْكِنْهُ ذَلِكَ فَلَيْسَ عَلَيْهِ أَكْثَرُ مِنْ إِنْكَارِهِ بِقَلْبِهِ "(٦). وقال الخلال رحمه الله "بَابُ الرَّجُلِ يَرَى الْمُنْكَرَ الْمُنْكَرَ مِنْ إِنْكَارِهِ بِقَلْبِهِ "(٦). وقال الخلال رحمه الله "بَابُ الرَّجُلِ يَرَى الْمُنْكَرَ اللهِ الْعَلَيْظَ فَلَا يَقْدِرُ أَنْ يَنْهِيَ عَنْهُ، وَيَرَى مُنْكَرًا صَغِيرًا يَقْدِرُ أَنْ يَنْهِيَ عَنْهُ، وَيَرَى مُنْ اللهَ شَعْثِ، قَالَ: سُئِلَ أَبُو عَبْدِ اللهِ

<sup>(</sup>١) سورة التغابن، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص ٨٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم، (١ / ٧٣٧).

<sup>(</sup>٥) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص٩٦١.

<sup>(</sup>٦) أحكام القرآن للجصاص، (٢ / ٣٨).

عَنْ رَجُلٍ، لَهُ جَارٌ يَعْمَلُ بِالْمُنْكَرِ، لَا يَقْوَى عَلَى أَنْ يُنْكِرَ عَلَيْهِ، وَضَعِيفٌ يَعْمَلُ بِالْمُنْكِرِ أَيْضًا، يَقْوَى عَلَى هَذَا الضَّعِيفِ أَيُنْكِرُ عَلَيْهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ، يُعْمَلُ بِالْمُنْكِرِ أَيْضًا، يَقْوَى أَنْ يُنْكِرَ عَلَيْهِ»"(١).

### التدرج في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

دلت نصوص القرآن على ضرورة التدرج في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأن يبدأ بالأهم فيقدم ويؤخر المهم إذا احتيج لذلك، وهذا من الفقه الذي يجب أن يتحلى به الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر.

وقد بين القرآن الكريم منهج الرسل في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وذلك بأنهم بدأوا قومهم بالتدرج فقدموا العقيدة على غيرها، فكل واحد منهم قدم دعوته بالدعوة إلى العقيدة، فقال لقومه ﴿ أَعَبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمُ مِنَ إِلَا مِغَيُّرُهُ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلّ أُمَّةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَلَجَدَيْنُوا الطّعُوتَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن المُعْدُوا اللّهَ وَلَجَدَيْنُوا الطّعُوتَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ إِلّا نُوحِيّ إِليّهِ أَنَهُ وَلَا إِلَهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلَهُ إِلّهُ أَنْ أَنْهُ اللّهُ وَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وظل النبي عشر سنين يدعوا قومه إلى عبادة الله وحده لا شريك له، ورضي الله عن أم المؤمنين عائشة حين بينت أن القرآن راعى التدرج في دعوة البشر، فقالت على: " إِنَّمَا نَزَلَ أَوَّلَ مَا نَزَلَ مِنْهُ سُورَةٌ مِنَ المَفَصَّل، فِيهَا

<sup>(</sup>١) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، للخلال، ص٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٥٩، ٦٥، ٧٣، ٨٥،. وسورة هود، الآية: ٥٠، ٦١، ٨٤. وسورة المؤمنون، الآية: ٣٣. ٣٣

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٢٥.

ذِكْرُ الجُنَّةِ وَالنَّارِ، حَتَّى إِذَا ثَابَ النَّاسُ إِلَى الإِسْلاَمِ نَزَلَ الحَلاَلُ وَالحَرَامُ، وَلَوْ نَزَلَ الْحَلاَلُ وَالْحَرَامُ، وَلَوْ نَزَلَ الْحَالُ وَالْحَرَامُ، وَلَوْ نَزَلَ لَا نَدَعُ الْحَمْرَ أَبَدًا، وَلَوْ نَزَلَ: لاَ نَزَلَ اللَّهُ الْوَا: لاَ نَدَعُ الْحَمْرَ أَبَدًا، وَلَوْ نَزَلَ: لاَ تَزْنُوا، لَقَالُوا: لاَ نَدَعُ الرِّنَا أَبَدًا، لَقَدْ نَزَلَ بِمَكَّةَ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَى اللَّهُ وَإِلِيّ جَارِيةً أَنْعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللللْحُولُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللَّهُ الللللَّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللْمُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ اللَّهُ الللللللْمُ اللللللِّهُ اللللللْمُ الللللللِّ

وقال ابن عَبَّاسٍ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لِيَزْدَادُوَا إِيمَنَامَعَ إِيمَنِهِمْ ﴾ (") قَالَ: "إِنَّ اللهُ بَعَثَ نَبِيّهُ عَلَيْ بِشَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، فَلَمَّا صَدَّقَ بِمَا الْمُؤْمِنُونَ زَادَهُمُ اللهُ بَعَثَ نَبِيّهُ عَلَيْ بِشَهَادَةٍ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، فَلَمَّا صَدَّقُوا عِمَا زَادَهُمُ الصِّيَامَ، فَلَمَّا صَدَّقُوا بِمَا زَادَهُمُ الصِّيَامَ، فَلَمَّا صَدَّقُوا بِهِ زَادَهُمُ الْجِهَادَ، ثُمُّ أَكْمَلَ هَمُ دِينَهُمْ صَدَّقُوا بِهِ زَادَهُمُ الْجِهَادَ، ثُمُّ أَكْمَلَ هَمُ دِينَهُمْ فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ اللهُ مَا لَكُمُ الْإِسْلَامَ فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ اللهُ مَا لَكُمُ الْإِسْلَامَ فَقَالَ تَعَالَى: ﴿ اللهُ الل

وبين شيخ الإسلام رحمه الله وفصل في المسألة بقوله: " فَالْعَالِمُ فِي الْبَيَانِ وَالْبَلَاغِ كَذَلِكَ؛ قَدْ يُؤَخِّرُ الْبَيَانَ وَالْبَلَاغَ لِأَشْيَاءَ إِلَى وَقْتِ التَّمَكُّنِ كَمَا أَخَّرَ اللهَ عَلَيْ مَنْ اللهَ عَلَيْ مَنْ اللهَ عَلَيْ مَنْ اللهِ عَلَيْ مَنْ اللهَ عَلَيْ مَا اللهَ عَلَيْ مَسْلِيمًا اللهَ عَلَيْ مَا اللهِ عَلَيْ مَناهَا اللهَ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهَ عَلْمَ اللهُ اللهَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة القمر، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه، كِتَابُ فَضَائِلِ القُوْآنِ، بَابُ تَأْلِيفِ القُوْآنِ، رقم الحديث (٤٩٩٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٣.

 <sup>(</sup>٥) الإبانة الكبرى لابن بطة ، تحقيق: رضا معطي، وعثمان الأثيوبي، ويوسف الوابل الناشر: دار الراية للنشر والتوزيع، الرياض، (٦٢٨/٢).

<sup>(</sup>٦) انظر المسألة بأكملها في: مجموع الفتاوى، ابن تيمية (٢٠/٥٠/٦).

# ٦- التأكد من وجود المنكر ووقوعه وعدم الأخذ بالظن

فالتأكد من وجود المنكر ووقوعه وعدم الأحد بالظن شرط من شروط إنكار الناهي عن المنكر، وهذا منهج قرآني أمرنا ربنا به ورغبنا في سلوكه، حيث قال سبحانه وتعالى: ﴿ يَكَأَيُّا اللَّذِينَ ءَامَنُوّا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ إِنبَا فَعَلَيْمُ نَدِمِينَ ﴿ ﴾ (١). فأمر سبحانه وتعالى بالتثبت قومًا بِجَهَدَاتِهِ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَيْمُ نَدِمِينَ ﴿ ﴾ (١). فأمر سبحانه وتعالى بالتثبت " وَالْمُرَادُ مِنَ التَّبُيُّ التَّعَرُّفُ وَالتَّفَحُصُ، وَمِنَ التَّبُّتِ: الْأَنَاةُ وَعَدَمُ الْعَجَلَةِ، وَالنَّبَصُرُ فِي الْأَمْرِ الْوَاقِعِ، وَالْحُبَرِ الْوَارِدِ حَتَّى يَتَّضِحَ وَيَظْهَرَ، كَرَاهَةَ أَنْ تُصِيبُوا، وَالتَّبَصُرُ فِي الْأَمْرِ الْوَاقِعِ، وَالْحُبَرِ الْوَارِدِ حَتَّى يَتَّضِحَ وَيَظْهَرَ، كَرَاهَةَ أَنْ تُصِيبُوا، وَلَا يَعْرَبُونَ الْمُعْرَبُ الْوَارِدِ حَتَّى يَتَّضِحَ وَيَظْهَرَ، كَرَاهَةَ أَنْ تُصِيبُوا، وَلَا يَعْرَبُ الْوَارِدِ حَتَّى يَتَبَيِّنِ الْأَمْرِ وَلَمْ يَتَبَيُّنِ اللَّهُ مَعْ الْعَالِبُ وَهُو الْمَعْ فَي اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَى أَمَر بِالتَّبِينِ إِلَّا اللّهُ مَعْ الْعَلَامِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ القاضي وَلَا القاضي اللهُ اللهُ المَالُومُ اللهُ القاضي أَلُو عَمَد: "فالجَعُول الحال يخشى أن يكون فاسقًا والاحتياط لازم"(٥).

ورحم الله الشيخ محمد بن عبدالوهاب حين نصح أتباعه بالتثبت والتحقيق وعدم العجلة، حيث قال: " فالواجب عليهم إذا ذكر لهم عن

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) فتح القدير للشوكاني (٥ / ٧١) باختصار.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي (٦١٣/١٦).

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط في التفسير (٩ / ٥١٣).

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن عطية (٥ / ١٤٧).

أحد منكر: عدم العجلة؛ فإذا تحققوه، أتوا صاحبه ونصحوه، فإن تاب ورجع، وإلا أنكر عليه وتكلم فيه. فعلى كل حال، نبهوهم على مسألتين: الأولى: عدم العجلة، ولا يتكلمون إلا مع التحقيق، فإن التزوير كثير، الثانية: أن النبي على كان يعرف منافقين بأعيانهم، ويقبل علانيتهم ويكل سرائرهم إلى الله، فإذا ظهر منهم وتحقق ما يوجب جهادهم جاهدهم"(١).

فيجب التأكد من وقوع المنكر ووجوده ولا يأحذ بالظن بل يجب التثبت، فالأصل البرآءة من اقتراف المنكر إلا إذا ثبت ضدها.

# ٧- سد الذرائع وتقدير المصالح والمفاسد المترتبة على الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

فمن شروط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر سد الذرائع وتقدير المصالح والمفاسد المترتبة على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في أحوال قررها العلماء، حيث اشترطوا تقدير المصلحة والمفسدة في الأمر والنهى.

ومن تأمل أحكام الشريعة الإسلامية وجد أن الإسلام حرص على مراعاة تحقيق المصالح ودرء المفاسد وتعطيلها والابتعاد عنها وإلا تقليلها، وذلك بالتشريع المناسب لحال الخلق قال تعالى: ﴿ يُرِيدُاللّهُ أَن يُخَفّفُ عَنكُم م وَخُلِقَ الله خفف عن الخلق وسهل ما أمر به وما نحى عنه، ومن رحمته بعباده أنه مع حصول المشقة في بعض الشرائع أباح لهم ما تقتضيه حاجتهم، كالميتة والدم ونحوهما للمضطر، وذلك لرحمته التامة

<sup>(</sup>١) الدرر السنية في الأجوبة النجدية (٨ / ٥٢).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٢٨.

وإحسانه الشامل، وعلمه وحكمته بضعف الإنسان من جميع الوجوه، ضعف البنية، وضعف الإيمان، وضعف العريمة، وضعف الإيمان، وضعف الصبر، فناسب ذلك أن يخفف الله عنه، ما يضعف عنه وما لا يطيقه إيمانه وصبره وقوته (١).

ومن تأمل كتاب الله وجد أنه بين "إذَا اجْتَمَعَتْ مَصَالِحُ وَمَفَاسِدُ فَإِنْ أَمْكَنَ تَحْصِيلُ الْمَصَالِحِ وَدَرْءُ الْمَفَاسِدِ فَعَلْنَا ذَلِكَ امْتِثَالًا لِأَمْرِ اللهِ تَعَالَى فِيهِمَا لِقَوْلِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ فَأَنَّقُوا أَللَّهُ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ (٢)، وَإِنْ تَعَذَّرَ الدَّرْءُ وَالتَّحْصِيلُ فَإِنْ كَانَتْ الْمَفْسَدَةُ أَعْظَمَ مِنْ الْمَصْلَحَةِ دَرَأْنَا الْمَفْسَدَةَ وَلَا نُبَالِي بِفَوَاتِ الْمَصْلَحَةِ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِوَٱلْمَيْسِرِّ قُلُ فِيهِمَآ إِنْمُ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِنْمُهُمَآ أَكْبَرُمِن نَفْعِهِمَا ﴾ (٣)، حَرَّمَهُمَ الْإَنَّ مَفْسَدَتَهُمَا أَكْبَرُ مِنْ مَنْفَعَتِهِمَا. أَمَّا مَنْفَعَةُ الْخَمْرِ فَبِالتِّجَارَةِ وَنَحْوِهَا، وَأَمَّا مَنْفَعَةُ الْمَيْسِر فَبِمَا يَأْخُذُهُ الْقَامِرُ مِنْ الْمَقْمُورِ. وَأَمَّا مَفْسَدَةُ الْخَمْر فَبِإِزَالَتِهَا الْعُقُولَ، وَمَا تُحْدِثُهُ مِنْ الْعَدَاوَةِ وَالْبَغْضَاءِ، وَالصَّدِّ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنْ الصَّلَاةِ. وَأَمَّا مَفْسَدَةُ الْقِمَارِ فَبِإِيقَاعِ الْعَدَاوَةِ وَالْبَغْضَاءِ، وَالصَّدِّ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَعَنْ الصَّلَاةِ، وَهَـذِهِ مَفَاسِـدُ عَظِيمَةٌ لَا نِسْبَةَ إِلَى الْمَنَافِعِ الْمَـذُكُورَةِ إِلَيْهَا. وَإِنْ كَانَتْ الْمَصْلَحَةُ أَعْظَمَ مِنْ الْمَفْسَدَةِ حَصَّلْنَا الْمَصْلَحَةَ مَعَ الْتِزَامِ الْمَفْسَدَةِ، وَإِنْ اسْتَوَتْ الْمَصَالِحُ وَالْمَفَاسِدُ فَقَدْ يُتَحَيَّرُ بَيْنَهُمَا وَقَدْ يُتَوَقَّفُ فِيهِمَا، وَقَدْ يَقَعُ الِاحْتِلَافُ فِي تَفَاوُتِ الْمَفَاسِدِ. فَنَبْدَأُ بِأَمْثِلَةِ الْأَفْعَالِ الْمُشْتَمِلَةِ

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير السعدي، ص ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية ٢١٩.

عَلَى الْمَصَالِحِ وَالْمَفَاسِدِ مِنْ رُجْحَانِ مَصَالِحِهِمَا عَلَى مَفَاسِدِهِمَا وَهَذِهِ الْمَصَالِحِ أَقْسَامٌ: أَحَدُهُمَا مَا يُبَاحُ. وَالثَّانِي: مَا يَجِبُ لِعَظْمِ مَصْلَحَتِهِ، وَالثَّالِثُ مَا يُستَحَبُّ لِزِيَادَةِ مَصْلَحَتِهِ عَلَى مَصْلَحَةِ الْمُبَاحِ، وَالرَّابِعُ مُخْتَلَفٌ فِيهِ"(١).

والمتأمل في كتاب الله سبحانه وتعالى يجد أن المحق قد يكف عن الحق إذا أدى إلى ضرر يقع على الدّين. فالله عز وجل حرم سب أوثان المشركين مع بطلانها حتى لا تكون دافعًا للبعض منهم إلى سب الله عز وجل، قال تعسلانها حتى لا تكون دافعًا للبعض منهم إلى سب الله عز وجل، قال تعسلان ﴿ وَلَا تَسُبُّوا ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ فَيَسُبُّوا ٱللّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلَّهٍ كَذَلِكَ تعسل أَيْ اللّهُ عَمْدًا إِلَى رَبِّم مَرْجِعُهُمْ فَيُئِتَعُهُم بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ اللهِ عَمْدَا إِلَى رَبِّم مَرْجِعُهُمْ فَيُئِتَعُهُم بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ اللهِ اللهِ الله عَلَى الله وَاللّه عَمْدًا الله عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ الل

فلما كان سب الآلهة من أسباب نفرة المشركين والازدياد في الكفر والشرك جاء القرآن لينهي عن القدوم على مثل هذا الفعل، وفي هذا دليل على سد الذرائع وتقدير المصالح والمفاسد في إنكار المنكر، ورحم الله القرطبي حين قرر ذلك في قوله: "فنهى سبحانه المؤمنين أَنْ يَسُبُّوا أَوْتَانَهُمْ، لِأَنَّهُ عَلِمَ إِذَا سَبُّوهَا نَقَرَ الْكُفَّارُ وَازْدَادُوا كُفْرًا ... قَالَ الْعُلَمَاءُ: حُكْمُهَا بَاقٍ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ عَلَى كُلِّ حَالٍ، فَمَتَى كَانَ الْكَافِرُ فِي مَنعَةٍ وَجِيفَ أَنْ يَسُبَّ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ عَلَى كُلِّ حَالٍ، فَمَتَى كَانَ الْكَافِرُ فِي مَنعَةٍ وَجِيفَ أَنْ يَسُبَّ الْإِسْلَامُ أَوِ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ، فَلَا يَجِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَسُبَّ صُلْبَانَهُمْ وَلَا دِينَهُمْ وَلَا كَنَائِسَهُمُ، وَلَا يَتَعَرَّضُ إِلَى مَا يُؤدِّي إِلَى ذَلِكَ، لِأَنَّهُ مِنْ الْمُعْصِيةِ. وَعَبَّرَ عَنِ الْأَصْنَامِ وَهِي لَا تَعْقِلُ بَالَّذِينَ عَلَى مُعْتَقَدِ الْكَفَرَةِ فِيهَا. النَّالِقَةُ - فِي هَذِهِ الْآيَةِ أَيْضًا ضَرْبٌ مِنَ الْمُوَادَعَةِ، وَدَلِيلٌ مُعْتَقَدِ الْكَفَرَةِ فِيهَا. النَّالِقَةُ - فِي هَذِهِ الْآيَةِ أَيْضًا ضَرْبٌ مِنَ الْمُوَادَعَةِ، وَدَلِيلٌ مُعْتَقَدِ الْكَفَرَةِ فِيهَا. النَّالِقَةُ - فِي هَذِهِ الْآيَةِ أَيْضًا ضَرْبٌ مِنَ الْمُوَادَعَةِ، وَدَلِيلٌ

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام في مصالح الأنام (١ / ٩٨).

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ١٠٨.

عَلَى وُجُوبِ الحكم بسد الذرائع، وَفِيهَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ الْمُحِقَّ قَدْ يَكُفُّ عَنْ حَقِّ لَهُ إِذَا أَدَّى إِلَى ضَرَرِ يَكُونُ فِي الدِّينِ"(١).

وقد بين ابن القيم رحمه الله أن الله شرع "إيجَابَ إنْكَارِ الْمُنْكَرِ لِيَحْصُلَ بِإِنْكَارِهِ مِنْ الْمَعْرُوفِ مَا يُحِبُّهُ اللهُ وَرَسُولُهُ، فَإِذَا كَانَ إِنْكَارُ الْمُنْكَرِ يَسْتَلْزِمُ مَا هُوَ أَنْكُرُ مِنْهُ وَأَبْغَضُ إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّهُ لَا يَسُوغُ إِنْكَارُهُ، وَإِنْ كَانَ اللهُ هُو أَنْكُرُ مِنْهُ وَيَعْفِهُ وَيَعْفِهُ أَنْكُرُ مِنْهُ وَيَعْفِهُ أَنْكَارُ الْمُنْكَرِ أَرْبَعُ دَرَجَاتٍ؛ الْأُولَى: أَنْ يَرُولَ يُعْفِضُهُ وَيَعْفُهُ مَا هُو وَيَنْ لَمْ يَزُلْ بِجُمْلَتِهِ، الظَّالِئَةُ: أَنْ يَخْلُفَهُ مَا هُو شَرُّ مِنْهُ؛ فَالدَّرَجَتَانِ الْأُولَيَانِ مَشْرُوعَتَانِ، وَالتَّالِغَةُ مُوسِّعُ اجْتِهَادٍ، وَالرَّابِعَةُ مُحَرَّمَةٌ "(٢).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "لِيَكُنْ أَمْرُك بِالْمَعْرُوفِ وَنَهْيُك عَنْ الْمُنْكَرِ غَيْرَ مُنْكَرٍ. وَإِذَا كَانَ هُوَ مِنْ أَعْظَمِ الْوَاجِبَاتِ والمستحبات فَالْوَاجِبَاتُ والمستحبات لَا بُدَّ أَنْ تَكُونَ الْمَصْلَحَةُ فِيهَا رَاجِحَةً عَلَى فَالْوَاجِبَاتُ والمستحبات لَا بُدَّ أَنْ تَكُونَ الْمَصْلَحَةُ فِيهَا رَاجِحَةً عَلَى الْمَفْسَدَةِ؛ إِذْ بِعَنَا بُعِثَتْ الرُّسُلُ وَنَرَلَتْ الْكُتُبُ وَاللّهُ لَا يُجِبُّ الْفُسَادَ؛ بَلْ كُلُ اللّهُ عَلَى الصَّلَاحِ وَالْمُصْلِحِينَ وَاللّهِ مِنْ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ فَهُو صَلَاحٌ. وَقَدْ أَثْنَى اللّهُ عَلَى الصَّلَاحِ وَالْمُصْلِحِينَ وَاللّهِ بِهِ فَهُو صَلَاحٌ. وَقَدْ أَثْنَى اللّهُ عَلَى الصَّلَاحِ وَالْمُصْلِحِينَ وَاللّهِ مِنْ مَصْلَحِينَ فِي غَيْرِ مَوْضِعِ فَحَيْثُ كَانَتْ مَفْسَدَةُ الْأُمْرِ وَالنَّهُي أَعْظَمَ مِنْ مَصْلَحَتِهِ لَمْ تَكُنْ عِمَّا أَمَرَ اللّهُ بِهِ وَإِنْ كَانَ قَدْ مُؤْسِعِ فَحَيْثُ اللّهُ بِهِ وَإِنْ كَانَ قَدْ تُولِكَ وَاجِبٌ وَفُعِلَ مُحَرَّمٌ"(٣). وقال أيضًا: "إِذَا تَعَارَضَتْ الْمَصَالِحُ وَالْمَفَاسِدُ وَالْمَفَاسِدُ وَالسَّيِّكَاتُ وَالسَّيِّكَاتُ أَوْ تَرَاحَمَتْ؛ فَإِنَّهُ يَجِبُ تَرْجِيحُ الرَّاجِح مِنْهَا فِيمَا إِذَا وَالسَّيِّكَاتُ أَوْ تَرَاحَمَتْ؛ فَإِنَّهُ يَجِبُ تَرْجِيحُ الرَّاجِح مِنْهَا فِيمَا إِذَا

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (٦١/٧).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين عن رب العالمين (١٢/٣).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٨ / ١٢٦).



ازْدَحَمَتْ الْمَصَالِحُ وَالْمَفَاسِدُ وَتَعَارَضَتْ الْمَصَالِحُ وَالْمَفَاسِدُ. فَإِنَّ الْأَمْرَ وَالنَّهْ فَ وَإِنْ كَانَ مُتَضَمِّنًا لِتَحْصِيلِ مَصْلَحَةٍ وَدَفْعِ مَفْسَدَةٍ فَيُنْظَرُ فِي الْمُعَارِضِ لَهُ فَإِنْ كَانَ الَّذِي يَفُوتُ مِنْ الْمَصَالِحِ أَوْ يَخْصُلُ مِنْ الْمَفَاسِدِ الْمُعَارِضِ لَهُ فَإِنْ كَانَ الَّذِي يَفُوتُ مِنْ الْمَصَالِحِ أَوْ يَخْصُلُ مِنْ الْمَفَاسِدِ أَكْثَرَ مَنْ الْمُعَارِضِ لَهُ وَيُكُونُ مُحَرَّمًا إِذَا كَانَتْ مَفْسَدَتُهُ أَكْثَرَ مِنْ أَكْثَرَ مَنْ مَصْلَحَتِهِ لَكِنَّ اعْتِبَارَ مَقَادِيرِ الْمَصَالِحِ وَالْمَفَاسِدِ هُوَ بِمِيزَانِ الشَّرِيعَةِ فَمَتَى مَصْلَحَتِهِ لَكِنَّ اعْتِبَارَ مَقَادِيرِ الْمَصَالِحِ وَالْمَفَاسِدِ هُوَ بِمِيزَانِ الشَّرِيعَةِ فَمَتَى مَصْلَحَتِهِ لَكِنَّ اعْتِبَارَ مَقَادِيرِ الْمُصَالِحِ وَالْمَفَاسِدِ هُوَ بِمِيزَانِ الشَّرِيعَةِ فَمَتَى قَدَرَ الْإِنْسَانُ عَلَى اتِبْنَاعِ النَّصُوصِ لَمْ يَعْدِلْ عَنْهَا وَإِلَّا اجْتَهَدَ بِرَأْيِهِ لِمَعْرِفَةِ الْأَمْشِينَانُ عَلَى النِّنَانُ عَلَى النَّمُوسِ لَمْ يَعْدِلْ عَنْهَا وَإِلَّا اجْتَهَدَ بِرَأْيِهِ لِمَعْرِفَةِ الْأَمْشِينَانُ عَلَى النَّالِعُ والنَّالِعُ والنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ وَتَقَدِيرِ الْمُسَالِحُ والمُفاسِد المُترتبة على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر سد المناخ والمفاسِد المترتبة على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

تلك هي أهم الشروط التي ينبغي أن تتوافر في الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر.

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٢٨ / ١٢٩).



#### المطلب الثابي

### صفات القائم بالأمر بالمعروف الناهي عن المنكر في القرآن الكريم

للآمر بالمعروف والناهي عن المنكر صفات ينبغي أن يتحلى بها، حاء ذكرها في القرآن الكريم، ومن تلك الصفات ما يلي:

#### ١- إخلاص نية الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر

بين ربنا سبحانه وتعالى في كتابه أن شرط قبول الأعمال الصالحة الإخلاص، ويدخل فيها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فهو من أهم الأعمال الصالحة التي يتقرب بما العبد إلى مولاه.

وقد وردت نصوص القرآن الكثيرة التي توجب إخلاص الأعمال لله وترغب في ذلك، ومن تلك النصوص قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوۤا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللهَ عَالَى: ﴿ وَمَا أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعَبُدُوا اللهَ عُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنفَآة وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰة وَيُؤَوُّوا الزَّكُوة وَدَالِكَ دِينُ الْقَيِّمَةِ ۞ ﴾ (١). أي: "قاصدين بجميع عباداتهم الظاهرة والباطنة وجه الله، وطلب الزلفي لديه"(٢).

وكذلك قوله تعالى: ﴿ فَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَآءَرَبِهِ عَلَيْعُمَلَ عَمَلًا صَلِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِهِ الْمَدَا ﴿ اللَّهِ عَالَى: ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) سورة البينة، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المناذ، ص ٩٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الملك، الآية: ٢.

صَوَابًا. لَمْ يُقْبَلْ. وَإِذَا كَانَ صَوَابًا وَلَمْ يَكُنْ خَالِصًا: لَمْ يُقْبَلْ. حَتَّى يَكُونَ خَالِصًا صَوَابًا، وَالْحَنْوابُ أَنْ يَكُونَ عَلَى السُّنَّةِ. ثُمَّ قَرَأَ خَالِصًا صَوَابًا، وَالْخَالِصُ: أَنْ يَكُونَ بِيَّةِ، وَالصَّوَابُ أَنْ يَكُونَ عَلَى السُّنَّةِ. ثُمَّ قَرَأً قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَنَكَانَ بَرْجُواْلِقَآءَرَبِهِ وَلَيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَمَدًا اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

وقد أمر الله نبيه بالإحلاص في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ بِالإحلاص في قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا أَسْتُلُكُوْ مَلْيَهِ مِنْ أَجْرٍ بِالْمَحْقِ فَأَعْبُدِ الله نُجْلِطَاللهُ الدِّينَ ( ) ﴾ ( ' ' ) ، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا أَسْتُلُكُمْ مَلْيَهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَكَاءً وَمَا أَنَّا مِنْ أَلْمَا أَسْتُلُكُمْ مَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَكَاءً أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِهِ عَلِيمًا لَهُ الدِينَ ( ) وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنَ أَعْبُدَ اللهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِينَ ( ) أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِهِ عَلِيمًا لَهُ الدِينَ ( ) وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِينَ ( ) وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِينَ ( ) وقوله تعالى: ﴿ فَلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنَ أَعْبُدَ اللهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِينَ ( ) ﴿ وقوله تعالى : ﴿ فُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِينَ ( ) ﴿ وقوله تعالى : ﴿ فُلْ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِينَ ( ) وقوله تعالى : ﴿ فُلْ إِنِ أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوْلَ الْمُسْلِينَ ( ) ﴾ ( ' ' ) .

وأخبر سبحانه وتعالى في كتابه العزيز عن حرص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام في قيامهم بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على إرادة وجه الله وحده ونيل مرضاته وثوابه، حيث قال تعالى حاكيًا على لسان نوح وهود وصالح ولوط وشعيب عليهم الصلاة والسلام قولهم: ﴿ وَمَا أَسَالُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ اللهُ اللهُ عَلَى رَبِ الْعَلَى مِنْ الْعَرِيْ ﴾ (١).

وقد بين سبحانه وتعالى أنه كلما كمل إخلاص العبد لربه في عمله فقصد به وجه الله وما عنده من الأجر والمثوبه كلما كمل الأجر وعظمت

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآية: ٨٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان، الآية: ٥٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الزمر، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الشعراء، الآية: ١٠٩، ١٢٧، ١٤٥، ١٦٤، ١٨٠.



المثوبة، قال تعالى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَيْرِ مِن نَجُونِهُمْ إِلّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونٍ أَوْ المثوبة، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ أَبْتِغَآ هُ مَ صَاتِ اللّهِ فَسَوْفَ نُوْلِيهِ أَجُراعظِيما ﴾ ((). فكمال "الأجر وتمامه بحسب النية والإحلاص، ولهذا قال: ﴿ وَمَن يَفْعَلْ فَكُمال "الأجر وتمامه بحسب النية والإحلاص، ولهذا قال: ﴿ وَمَن يَفْعَلْ فَكُم اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى وقت وفي كل جزء من أجزاء يقصد وجه الله تعالى ويخلص العمل لله في كل وقت وفي كل جزء من أجزاء الخير، ليحصل له بذلك الأجر العظيم، وليتعود الإخلاص فيكون من المخلصين، وليتم له الأجر، سواء تم مقصوده أم لا لأن النية حصلت واقترن المحمل "(").

#### ۲- امتثال الآمر بالمعروف والناهى عن المنكر لما يأمر به وينهى عنه.

فقد دلت نصوص القرآن الكريم على أن الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر يلزمه أن يكون قدوة وأسوة حسنة لما يدعو الناس له وينهى الناس عنه. ولذا ضرب القرآن الكريم مثلًا يحتذي به في هذا الباب حين ذكر قول شعيب عليه السلام لقومه حين أمرهم بالمعروف ونهاهم عن المنكر: ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنَا أَنَا اللَّهُ مَا أَنْهَ سَحَمُ عَنَهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَمَا اَسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا اللَّهِ عَلَيْهِ تَوْكَلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ( ) .

وقد ذم الله في كتابه الذي يفعل خلاف ما يأمر به وينهى عنه، فقال سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَالْا تَفْعَلُونَ ﴿ كَالْمَ مَثَا عِندَ ٱللَّهِ أَن

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١١٤.

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) سورة هود، الآية: ٨٨.

تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ( ( ). وقال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّوَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتُلُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّوَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتُلُونَ ٱلْكِئنَبُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ ( ( ) .

وقد حذر ابن القيم رحمه الله من هذا الصنف الذي يقول ولا يفعل وبين خطره، حيث قال رحمه الله: "عُلَمَاء السوء جَلَسُوا على بَابِ الْجُنَّة يدعونَ إِلَيْهَا النَّاس بأقوالهم ويدعونهم إِلَى النَّار بأفعالهم، فَكلما قَالَت أَقْوَالهم للنَّاس هلمّوا قَالَت أفعالهم لا تسمعوا مِنْهُم، فَلُو كَانَ مَا دعوا إِلَيْهِ حَقًا كَانُوا أول المستحيبين لَهُ، فهم فِي الصُّورَة أدلاء وَفِي الْحَقِيقَة قطّاع الطّق"."

### ٣- الرفق واللين عند الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

المتأمل في القرآن الكريم يجد أنه جاءت نصوص تبين أنه يتحتم على الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر أن يكون في أغلب أحيانه رفيقًا في أمره ونهيه ما أمكن إلى ذلك سبيلًا.

وقد بين ربنا سبحانه وتعالى أن طبيعة البشر تنفر من أهل الغلظة والفظاظة، فقال عَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لاَنفَشُوا والفظاظة، فقال عَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لاَنفَشُوا مِنْ حَوْلِكُ فَاعَتُ مَنْ مَا لَهُ مَاللَّهُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ مِنْ حَوْلِكُ فَاعَتُ مَا لَلّهُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ (اللهُ عَلَى اللّهُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ا

وقد أمر الله نبيه موسى وهارون عليهما السلام بلين القول وملاطفة

<sup>(</sup>١) سورة الصف، الآية: ٢-٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) الفوائد لابن القيم، ص ٦١.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١٥٩.

الكلام لفرعون، فقال لهما سبحانه وتعالى: ﴿ فَقُولاً لَهُ فَوَلاَ لَيَالَّعَلَهُ يَلَذَكُرُ أَوْ يَحْشَىٰ الكلام لفرعون، فقال الله عالم الله عَلَيْ المَلاَّ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَكِهِ غَيْرِي اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الْمَلاَّ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَكِهِ غَيْرِي فَأَوْقِلْ لِي يَهَمَن عَلَى الطِّينِ فَاجْعَل لِي صَرْحًا لَمَكِيّ الْمَلِعُ إِلَى إِلَكِهِ مُوسَىٰ وَإِي الْمَلُعُ اللّهِ اللّهِ عُومَهِينٌ وَلَا يَكُولُونِ اللّهُ وَاللهُ اللّهُ عَلى الطّه عليه في القول وعنفه، فقال يا رجل: الله المأمون حين وعظه عالم فأغلظ عليه في القول وعنفه، فقال يا رجل: الله المأمون حين وعظه عالم فأغلظ عليه في القول وعنفه، فقال يا رجل: الله المأمون حين وعظه عالم فأغلظ عليه في القول وعنفه، فقال يا رجل: الله من هو شر مني وأمره بالرفق فقال تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلْ اللهُ عَلْ عَلْ عَلْ عَلْ اللّهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللّهُ عَلَى عَلْ عَلْ اللّهُ عَلَى عَلَمُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَهُ اللّهُ عَلَى عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى عَلَمُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

ورحم الله القاضى عياض حين بين فقه الرفق في النهي عن المنكر بقوله: " وَيَرْفُقَ فِي النَّهْ عِيرِ جُهْدَهُ بِالْجَاهِلِ وَبِذِي الْعِزَّةِ الظَّالِمِ الْمَخُوفِ شَرُّهُ بِالْجَاهِلِ وَبِذِي الْعِزَّةِ الظَّالِمِ الْمَخُوفِ شَرُّهُ إِذْ ذَلِكَ أَدْعَى إِلَى قَبُولِ قَوْلِهِ، كَمَا يُسْتَحَبُّ أَنْ يَكُونَ مُتَوَلِّي ذَلِكَ مِنْ أَهْلِ الصَّلَاحِ وَالْفَضْلِ لِهِنَذَا الْمَعْنَى، وَيُغْلِظَ عَلَى الْمُتَمَادِي فِي غَيِّهِ وَالْمُسْرِفِ فِي الصَّلَاحِ وَالْفَضْلِ لِهِنَذَا الْمَعْنَى، وَيُغْلِظَ عَلَى الْمُتَمَادِي فِي غَيِّهِ وَالْمُسْرِفِ فِي بَطَالَتِهِ إِذَا أَمِنَ أَنْ يُؤَيِّرَ إِغْلَاظُهُ مُنْكَرًا أَشَدَّ مِنَّا عَيْرَهُ لِكُونِ جَانِيهِ مَعْمِيًّا عَنْ سَطُوةِ الظَّالِمِ، فَإِنْ غَلَبَ عَلَى ظَيِّهِ أَنَّ تَغْيِيرَهُ بِيَدِهِ يُسَيِّبُ مُنْكَرًا أَشَدًّ مِنْهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْكَرًا أَشَدً مِنْهُ مِنْ

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٥) سورة النازعات، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٦) سورة طه، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٧) انظر: إحياء علوم الدين (٣٦٢/٢).

قَتْلِهِ أَوْ قَتْلِ غَيْرِهِ بِسَبَبِ كَفِّ يَدَهُ وَاقْتَصَرَ عَلَى الْقَوْلِ بِاللِّسَانِ وَالْوَعْظِ وَالتَّحْوِيفِ، فَإِنْ حَافَ أَنْ يُسَبِّبَ قَوْلُهُ مِثْلَ ذَلِكَ غَيَّرَ بِقَلْبِهِ وَكَانَ فِي سَعَةٍ، وَهَذَا هُوَ الْمُرَادُ بِالْحَدِيثِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى، وَإِنْ وَجَدَ مَنْ يَسْتَعِينُ بِهِ عَلَى وَهَذَا هُوَ الْمُرَادُ بِالْحَدِيثِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى، وَإِنْ وَجَدَ مَنْ يَسْتَعِينُ بِهِ عَلَى ذَلِكَ إِلَى إِظْهَارِ سِلَاحٍ وَحَرْبٍ، وَلْيَرْفَعْ ذَلِكَ إِلَى مَنْ ذَلِكَ اللَّهُ الْأَمْرُ إِنْ كَانَ الْمُنْكَرُ مِنْ غَيْرِهِ أَوْ يَقْتَصِرَ عَلَى تَغْيِيرِهِ بِقَلْبِهِ هَذَا هُوَ فِقْهُ الْمَسْأَلَةِ وَصَوَابُ الْعَمَلِ فِيهَا عِنْدَ الْعُلَمَاءِ وَالْمُحَقِّقِينَ خِلَاقًا لِمَنْ رَأَى الْإِنْكَارَ بِالتَّصْرِيح بِكُلِّ حَالٍ وَإِنْ قُتِلَ وَنِيلَ مِنْهُ كُلُّ أَذًى "(۱).

فعلى الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر أن يكون في أغلب أحيانه رفيقًا في أمره ونحيه وليحذر أن يكون الأمر والنهي بخشونة وغلظة " والسر أن النفوس جبلت على الميل إلى حب الكرامة، وشبت في الغالب على الأنفة والرعونة، ونشأت على التقيد بالإلف والعادة، فمن أراد صرفها عن غيها إلى رشدها، وحاول الخروج بها عن مألوفها وعادتها، ولم يمزج مرارة الحق بحلاوة التلطف، ولم يسهل صعوبة التكليف بطلاوة الرفق واللين؛ كان إلى الانقطاع أقرب منه إلى الوصول، ودعوته أحدر بالرفض من القبول، وكان كمن رام أن يطهر ثوبًا من الدنس فأوقد فيه نارًا فأحرقته، ألا ترى قوله تعالى: ﴿ فَقُولًا للنفوس للخوف والانزجار "(").

<sup>(</sup>١) شرح النووي على مسلم (٢ / ٢٥).

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) هداية المرشدين، ص ١٩٩ باختصار يسير.

ورحم الله من قال: " فإن حشنت كلامك في النصيحة فذلك إغراء وتنفير، وقبد قبال الله تعبالي: ﴿ فَقُولَا لَهُوَلَّا لَيَّنَا ﴾ (١). ولين يقبل المبرء الأمير والنهى إلا إذا انفتح القلب ليعبي القول، ولن يجد مفتاحًا أحسن وأقرب من لطف في الأمر والنهي، وأدب في الوعظ، ورفق في الحديث.

وليعلم الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر بشدة وغلظة وفظاظة أنه لباب الخير قد أغلق؟ وللأذى قد أوقع، وللأجر قد فوت، وللشيطان على إخوانه قد أعان. أما الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر برفق فكم من قلوب مغلقة قد فتحت؟ وكم من حقوق مضيعة قد حفظت؟ وكم من الأجر قد حصل؟ وكم من إرغام للشيطان قد حقق؟ وكم من نقائص قد استكملت؟ وكم من أخوة قد روعيت؟<sup>(٢)</sup>.

### ٤- الصبر على الأذي عند الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

جاءت نصوص القرآن تبين أن الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر يلحقه الأذي مما يحتم عليه التحلي بالصبر، وقد أمر الله نبيه على حين أرسله وأمره بإنذار قومه بالصبر والمصابرة فقال سبحانه: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِّرُ اللَّهُ مُوْفَأَنْذِرُ اللَّهُ وَرَبِّكَ فَكَبّر الله وَيَابَكَ فَطَهِرَ اللهُ وَالرُّحْرَ فَأَهْجُرُ اللهُ وَلا تَمَثُن تَسْتَكِيْرُ اللهُ وَلِرَبِكَ فَأَصْبِر ﴿ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُو له سبحانه وتعالى: ﴿ وَأَصْبِرْ وَمَاصَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقِ مِمَّا يَمْكُرُونَ ١٠٠٠ ﴾ (١٠). وقال سبحانه وتعالى: ﴿ فَأَصْبَرُ إِنَّ ٱلْعَلِقِبَةُ

<sup>(</sup>١) سورة طه، آية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: ضوابط وآداب التناصح بين العالم والمتعلم، د محمود بن عبدالهادي دسوقي، ص ٦٠-٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر، الآية: ١ - ٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل ، الآية: ١٢٧.

لِلْمُنَقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ (١). وقال سبحانه وتعالى: ﴿ فَأَصْدِ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾ (١). وقال سبحانه وتعالى: ﴿ فَأَصْبُرَا جَبِيلًا ﴿ ثُلَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ فَأَصْبُرُ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلا يَسْتَخِفَّنَّكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِئُونَ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَاللَّهِ مِنْكُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَقَّلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّالَّذِي اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ وتعــــالى: ﴿ فَأَصْبِرَكُمَا صَبَرَأُ وَلُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَانسَّتَعْجِل لَمُمُّ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونِ لَمْ يَلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَّهَارٍّ بَلَئَةٌ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُٱلْفَسِقُونَ 🔞 ﴾ (٥٠).

لقد "أمر تعالى رسوله أن يصبر على أذية المكذبين المعادين له، وأن لا يزال داعيًا لهم إلى الله وأن يقتدي بصبر أولى العزم من المرسلين سادات الخلق أولي العزائم والهمم العالية الذين عظم صبرهم، وتم يقينهم، فهم أحق الخلق بالأسوة بمم والقفو لآثارهم والاهتداء بمنارهم. فامتثل على الأمر ربه فصبر صبرًا لم يصبره نبي قبله حتى رماه المعادون له عن قوس واحدة وقاموا جميعًا بصده عن الدعوة إلى الله، وفعلوا ما يمكنهم من المعاداة والمحاربة، وهو على لم يزل صادعًا بأمر الله مقيمًا على جهاد أعداء الله صابرًا على ما يناله من الأذى، حتى مكن الله له في الأرض وأظهر دينه على سائر الأديان وأمته على الأمم، فصلى الله عليه وسلم تسليمًا "(٦).

وقد وصبي لقمان الحكيم ولده بالأمر بالمعروف والنهبي عن المنكر والصبر على الأذي من جراء أمره ونهيه، فقال له: ﴿ يَكُنَّ أَقِمُ الصَّكَافَةُ

<sup>(</sup>١) سورة هود ، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة طه ، الآية: ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة المعارج ، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الروم ، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأحقاف ، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٦) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، ص ٧٨٤.

وَأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَاَنْهَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴿ ﴾ (''. فقد "عَلِم أَنَّ الْآمِرَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهِيَ عَنِ الْمُنْكَرِ، لَا بُدَّ أَنْ يَنَالَهُ مِنَ النَّاسِ أَذَى، فَأَمَرَهُ بِالصَّبْرِ "(''). وهذا " يَقْتَضِي حَضًّا عَلَى تَغْيِيرِ الْمُنْكَرِ وَإِنْ نَالَكَ ضَرَرٌ، فَهُوَ إِشْعَارٌ بِأَنَّ الْمُغَيِّرُ يُؤْذَى أَحْيَانًا "(").

وبين ربنا سبحانه أن الأنبياء والمؤمنين كلهم أوذوا من قبل أقوامهم بسبب قيامهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فقال سبحانه: ﴿ وَلَقَدَّ كُذِبَتُ رُسُلُ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَاكُذِبُواْ وَأُودُواْ حَتَى آنَهُمْ نَصَرُاً وَلَا مُبَدِلَ لِكِلَمَتِ اللَّهُ وَلَقَدَّ كُذِبَتُ رُسُلُ مِن نَبَاعِي الْمُرسلِين ﴿ أَن مَ مَسِبْتُمُ اَلْهُ اللَّهُ وَالفَرْا وَلَا عَز وجل: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدَخُلُوا الْجَنَكَةَ وَلَمَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالفَرَّا وَقَالَ عَز وجل: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدَخُلُوا الْجَنَكَةَ وَلَمَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

وبين سبحانه جزاء الصابرين ترغيبًا لهم في التحلي بالصبر فقال سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفَّى ٱلصَّبْرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّاللَّهُ اللَّلَّا اللَّالِي ا

<sup>(</sup>١) سورة لقمان، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم (٦ / ٣٣٨).

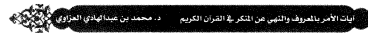
<sup>(</sup>٣) الجامع الأحكام (١٤ / ٦٨).

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام ، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة ، الآية: ٢١٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الزمر ، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٧) سورة الإنسان ، الآية: ١٢.





وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ لَنُبُوِّثَنَّهُم مِّنَ الْجَنَّةِ غُرْفًا تَجْرِي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِهَأَ نِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَلِيلِينَ ﴿ اللَّهِ مُلَّالِينَ صَبَّرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهُمْ يَنُوَّكُمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ أُوْلَكُمِكَ يَجْمَزُونَ الْفُرْفَةَ بِمَا مَسَبَرُوا وَيُلَقُّونَ فِيهَا غَِيَّةً وَسَلَمًا اللهُ خَيَلِدِينَ فِيهَا حَسُنَتَ مُسْتَقَرًّا وَمُقَامًا ۞ ﴾ (٢). وقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيْلَكُمْ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرُلِمَنْ ءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِحًا وَلا يُلَقَّلْهَا إِلَّا ٱلطَّكَابِرُونَ ۖ ﴾ (\*).

تلك كانت أهم الصفات التي ينبغي أن يتصف ويتحلى بما الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر.

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت، الآية: ٥٨-٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآية: ٧٥-٧٦.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص ، الآية: ٨٠.



# المبحث الثالث موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم

موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر متعددة متنوعة، فمنها: ما يتعلق بالأمور العقدية، ومنها: ما يتعلق بالشريعة والأحكام، ومنها: ما يتعلق بالسلوك والأخلاق، ويمكن بيان ذلك في المطالب التالية:

المطلب الأول: موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن المحليم المتعلقة بالعقيدة.

المطلب الثاني: موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن المعلقة بالشريعة.

المطلب الثالث: موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن المعلقة بالأخلاق.



#### المطلب الأول

# موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم المتعلقة بالعقيدة.

من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم ما يتعلق بالعقيدة، ويشمل ذلك الإيمان بربوبية الله سبحانه وتعالى وألوهيته وأسمائه وصفاته، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، والإيمان بالقدر خيره وشره، مع الإيمان بجميع ما يتعلق بالمسائل الاعتقادية.

وقد جاءت نصوص القرآن الكريم تدعو الناس إلى الإيمان بربوبية الله وحده لا شريك له فلا خالق، ولا مالك، ولا رازق، ولا مدبر إلا الله سبحانه وتعالى، فيدخل في ذلك الاعتقاد الجازم الذي لا يخالطه شك، والإقرار بأنَّ الله تعالى رب كلّ شيء ومليكه وخالقه ورازقه، وأنه عز وجل المحيي المميتُ، النافعُ الضار، المحيب لمن دعاه، الذي بيده الخير كله، وإليه يُرجع الأمرُ كله، له الأمر كله وله الحكم، ولا شريك له في ملكه سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٣١.

أَوِلَكُ مُعَ اللَّهِ بَلَ أَكُمُ مُ لَيَعَلَمُون (١) أَمَّن يُحِيبُ الْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُينِفُ الشُوءَ وَيَجْعَلُكُمْ مَ اللَّهِ قَلِيلًا مَّا لَذَكَّرُون (١) أَمَّن يَهْدِيكُمْ فَلَاكُمْ وَاللَّهُ مَعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَّا لَذَكَّرُون (١) أَمَّن يَهْدِيكُمْ فَيْ اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمْ اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمْ اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمَّا اللّهُ عَمَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمْ اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمَا اللّهُ عَمَى اللّهُ عَمْ اللّهُ عَمْ اللّهُ عَمْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وجاءت نصوص القرآن الكريم تدعو الناس إلى إفراد الله وحده بالعبادة، فهو المستحق لذلك وحده، وعبادة غيره باطلة، قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَبَ اللهَ هُو الْمَتَى وَأَنَ اللّهَ هُو الْمَتَى وَأَنَ اللّهَ هُو الْمَتَى وَالْمَتَى وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الطّهَ لَاللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الطّهَ لَللّهُ فَي مِنْهُ مَ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الطّهَ لَللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الطّهَ لَللّهُ فَي مُنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الطّهَ لَللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الطّهَ لَللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الطّهَ لَللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَتْ عَلَيْهِ الطّهَ لَللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَتْ عَلَيْهِ الطّهُ لَللّهُ وَمِنْهُم مَنْ حَقَتْ عَلَيْهِ الطّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٦٠-٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الملك، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الحج، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٦) سورة النحل، الآية: ٣٦.





ويدخل في العبادة سائر أنواع العبادة مثل: الحب، قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبّ اللَّهِ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ أَشَدُّ حُبًّا لِلَّةٍ وَلَوْ مَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ إِذْ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعَذَابِ ١١٠ ﴾ (١)، والخوف، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُعَزِّفُ أَوْلِيآ ءَهُ, فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُننُم مُوَّمِنِينَ ١٠٠٠)، والركوع والسجود وجميع أعمال الخير، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَلُواْ ٱلْخَيْر لْعَلِّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (٢)، والذبح، قال تعالى: ﴿ فَصَلِ لِرَبِكَ وَأَنْحَرُ ﴾ (١). والنذر، قال تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِرِ وَيَعَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُۥ مُسْتَطِيرًا ٧٠٠ ﴾ (٥). والرجاء، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَلَهَدُوا فِي سَكِيلِ اللَّهِ أُوْلَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ( الله عنه عنه الله عنه الله عنه وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيكٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانَّ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ وقالَ تعالى: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِ أَسْتَجِبْ لَكُوْإِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَّكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمُ دَاخِرِينَ (١٠) ﴿ (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الكوثر، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الإنسان، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ١٨٦.

<sup>(</sup>٨) سورة غافر، الآية: ٦٠.



## ومن الأمور التي قررها القرآن الكريم وهي من موضوعات العقيدة:

أن الغاية من خلق العباد توحيد الله وإفراده بالعبادة، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَمِرُوۤا إِلَّا ﴾ (٥). وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ ﴾ (٥). وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَمِرُوٓا إِلَّا لَيَعْبُدُونِ ۞ ﴾ (١). لِيَعْبُدُوا إِلَنَهَا وَحِدُ اللهُ إِلَّا هُوَّ سُبُحَننُهُ عَكَمَّا يُشَرِكُونَ ۞ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلًا ذَلِكَ ظَنُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) سورة الحشر، الآية: ٢٢-٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٨٠.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الشورى، جزء الآية: ١١.

<sup>(</sup>٥) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة، الآية: ٣١.

كَفَرُواْ مِنَ النَّادِ ( ( ) ) ( ( ) وقال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمُ عَبَثَا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُعْدُونَ اللهِ فَتَعَلَى اللهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْحَدِيدِ ( ( ) ( ) ( ) ( ) وقال تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَا تَعْبُدُوٓاْ إِلَّآ إِيَّاهُ ﴾ ( ) .

وأن من لوازم توحيد الربوبية توحيد الألوهية، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ رَبِّكُمُ اللَّهُ اللَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ فِي سِستَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُغْشِى النَّبَارَيَطُلُهُ، حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِقِيَّ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَالأَمْنُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ ٱلْمُلَهُ، حَثِيثًا وَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأَمْرِقِيَّ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَالأَمْنُ تَبَارَكَ اللهُ رَبُّ ٱلْمَالِمِينَ اللهُ وَاللَّهُ مَنْ اللهُ الل

وأن التوحيد يوافق الفطر السوية التي فطر الله الخلق عليها كما أحبر تعالى في قوله: ﴿ فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ وَلَاكِنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة ص، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الآية: ١١٥-١١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الروم، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الزمر، الآية: ٦٥.

فَجَعَلْنَ لُهُ هَبَ اَءَ مَنْ ثُورًا ﴿ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن يُشْرِكُ بِهِ اللَّهِ فَقَدِ أَفْتَرَى إِنْمًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ (١).

بيان العقائد الباطلة المنحرفة عن الطريق المستقيم ودحضها ، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِيكَ قَالُوٓاْ إِنَ اللَّهَ هُوَالْمَسِيحُ أَبْنُ مَرْيَكٌّ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَكِبَنَ إِمْرَةٍ بِلَ ٱعْبُدُواْٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ النَّارُّ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنْصَادِ (٧٠) لَّقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوٓ أَ إِنَّ اللَّهَ قَالِثُ ثَلَاثَةُ وَمَا مِنْ إِلَاهِ إِلَّا إِلَاهُ وَجِدٌّ وَإِن لَّمْ مَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ اللهُ اللهِ اللهِ وَيَسْتَغْفِرُونَةً وَاللَّهُ عَنْفُورٌ رَّحِيهُ اللَّهُ عَنْفُورٌ رَّحِيهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَنْفُورٌ رَّحِيهُ اللهُ عَنْفُورٌ رَّحِيهُ وقوله تعالى: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِلْسَى أَبْنَ مَرْبَمُ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَنَانُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِكِن شُبِّهَ لَهُمُّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَلِّي مِّنْهُ مَا لَهُم بِهِ، مِنْ عِلْمِ إِلَّا ٱلْبَاعَ ٱلظَّلِنَّ وَمَا قَنَلُوهُ يَقِينَا ﴿ ﴾ بَل زَفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيْهِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ ﴾ ﴾ ( \* ). وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَمَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرًا بَنُ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَى ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ ٱللَّهِ ذَالِكَ قَوْلُهُم بِأَفْوَهِ هِ مِنْ يُضَهِونَ قَوْلَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَبْلُ قَائِلَهُ مُ ٱللَّهُ أَنَّك يُؤْفَكُونَ اللَّهِ التَّفَكُدُوٓا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ ٱبْنَ مَرْيَكُمَ وَمَا أُمِرُوٓا إِلَّا لِيَعَبُدُوٓا إِلَىٰهَا وَحِدُٱلَّاۤ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوًّ سُبُحَننهُ، عَكَمًا يُشْرِكُونَ (أللهُ } (اللهُ اللهُ (اللهُ).

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٧٢-٧٣.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ١٥٧-١٥٨.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة، الآية: ٣٠-٣١.

ولا يكفي مجرد النطق باللسان وإن أعلن الشخص أنه من أكمل الناس إيمانًا، بل لابد من متطلبات للنطق والإقرار، ولقد أخبر القرآن عن طوائف متعددة ومتنوعة أقروا بأفواهم لكن لم يستقر الإيمان في قلوبهم ولم تقتد الجوارح فكان الضلل المبين، ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْ وَالْآيْوِ وَمَاهُم بِمُؤْمِنِينَ فَكَ اللَّهِ وَبَالْيَوْ وَالْآيْوِ وَمَاهُم بِمُؤْمِنِينَ فَكَ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَبَاللَهِ وَبَاللَهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُم وَمَا يَشْعُمُونَ اللَّهُ وَاللَّهِ مَن اللَّهُ مَن اللَّه وَاللَّه اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن مُصلِحُون اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن مُصلِحُون اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَن اللهُ الله

ومن موضوعات العقيدة التي ورد ذكرها في القرآن الكريم وهي من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: الإيمان بالملائكة وأنحم خلق من خلق الله، لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، قال تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الذِينَ ءَامَنُوا فُوا أَنفُكُمُ وَأَهْلِيكُونَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُمُ أَعْلَاطُ لَا الله عَلَيْهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَيْكُمُ عَلَاطٌ

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النمل، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٨-١٢.

شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ 🕥 ﴾ (١). وأنحسم لا يستكبرون عن عبادة ربحم ويخافون منه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُبُرُونَ عَنَّ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ, وَلَهُ, يَسْجُدُونَ ١٠٠٠ ﴿ عَافُونَ رَبُّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ١٠٠٠ ﴿ ٣٠). وهم مكلفون بأعمال ومهمات كشيرة، فحبريل عليه السلام موكل بالوحى، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لِنَارُولُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ عَالَ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ ١٠٠ وملك الموت موكل بقبض الأرواح، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَنُوَفَّنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِي وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ١٠٠ ﴾ (٥٠. ولـــه أعوان، قال تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۖ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ١٠٠٠ ﴿ ١٠٠ ومنهم الموكل بحفظ بني آدم، قــال تعــالى: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ ـ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ وَإِذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمٍ سُوٓءًا فَلَا مَرَدَ لَكُ، وَمَا لَهُد مِّن دُونِهِ ـ مِن وَالِ اللهِ اللهِ عن بني آدم، قال تعالى: ﴿ إِذْ يَنَلَقَ كَالْمُتَلَقِيَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدُ (٧٠) مَا يَلْفِظُ مِن قُولٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَيدُ (١٨) ﴿ (٨).

<sup>(</sup>١) سورة التحريم، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، الآية: ١٩٢-١٩٣.

<sup>(</sup>٥) سورة السجدة، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٧) سورة الرعد، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٨) سورة ق، الآية: ١٧-١٨.

ومنهم حملة العرش، قال تعالى: ﴿ وَالْمَلَكُ عَلَىٰ آرَجَابِها وَيَجِلُ عَشَ رَئِكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَ بِ مَلِنَهُ مَنْ وَلَهُ مُنْ وَكُورُهُ وَلَهُ مُنْ وَكُورُ وَلَهُ مُنْ وَكُورُ وَلَهُ مُنْ وَكُورُ وَلَهُ مُنْ وَكُورُ وَلِلَّذِينَ وَلَيْعَتَ كُلَّ شَيْءِ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَعْفِرُ لِللَّذِينَ وَلَيْوَمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِللَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءِ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَأَعْفِرُ لِللَّذِينَ تَابُوا وَاللَّهُ وَلَيْمَا فَاعُورُ لِللَّذِينَ عَامَنُوا اللَّهُ وَلَيْمَا وَلِي وَسَفُونَ بِلَاكُورَة وَلا تَعْلَى اللَّهُ مِنْ وَلَيْمَا وَلَوْنَ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلُو اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا عَلَيْمًا اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلُو اللَّهُ وَلَا عَظِيمًا اللَّهُ وَلَا عَلَيْمًا اللَّهُ وَلَا عَلَيْمًا اللَّهُ وَلَا عَلَيْمًا اللَّهُ وَلَا عَلَيْمًا اللَّهُ وَلَا عَلَا اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْمًا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْكُولُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَا اللَّهُ اللَّهُ

ومن موضوعات العقيدة التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وهي من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: الإيمان بالكتب، بما علمنا الله من أسمائها كالقرآن الذي أنزله الله على محمد في قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَكرَبِ إِنَّ قَرْمِي الشَّخَدُواْ هَنذَا الْقُرْءَانَ مَهْجُورًا ﴿ وَقَالَ النَّيْنَ كَفَرُواْ لَوَلا نُزِلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَحِدَةً كَانِ الله الله على موسى عليه السلام، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى الْكِنْبَ وَقَعَيْنَا مِنْ مَرْبَمُ الله على موسى عليه السلام، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْبَمُ الْبَيْنَتِ وَلَقَدُ مِنْ الْكِنْبَ وَقَعَيْنَا مِنْ عَلَيْهِ الله على موسى عليه السلام، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا عِيسَى آبْنَ مَرْبَمُ الْبَيْنَتِ وَلَقَدْ مُؤْوِح الْقَدُسِ أَفَكُمْ رَسُولُ بِمَا لَا يَهْوَى أَنفُسُكُمُ السَّكَمْرَثُمْ فَفَريقًا كَذَبْتُمْ

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة، الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الفرقان، الآية: ٣٢.

وأنه يجب تدبر آيات القرآن، قال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبِّرُونَ ٱلْقُرْءَاكَ أَمْ عَلَى فَلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴿ فَالَا يَعَلَى اللّهِ وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَيِر ٱللّهِ فَلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴿ فَالَا وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكِير ٱللّهِ فَلُو وَرَبِّكَ فَإِنّهَا مِن تَقْوَى ٱلْقُلُوبِ ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يَعِدُو أَفِي آلْفُلُوبِ ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يَعِدُو أَفِي آلْفُلُومِ مَن يَعْظِم مَرَجًا لَا يُعَدِدُو أَفِي آلْفُلُومِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا لَا يَعِدُدُو أَفِي آلْفُلُومِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا مَن اللّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا فَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدَ مَلَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدُ مَلَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدُ مَلَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدُ مَلَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدُ مَا يَعْضِ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدُ مَلَ مَن اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدُ اللّهِ وَرَسُولُهُ وَقَدُ اللّهِ وَرَسُولُهُ وَقَدْ صَلّ صَلَلاً لَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدْ مَن لَا عَلَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدْ صَلّ صَلَلاً لَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدْ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدْ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الصف، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٦٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعلى، الآية: ١٨-١٩.

 <sup>(</sup>٥) سورة محمد ، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الحج، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٧) سورة النساء، الآية: ٦٥.

مُّيِينًا ١٠٠٠ ﴾ (١١). واتباع النبي رضي الله على: ﴿ وَمَا مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَحُدُوهُ مخالفة أمره، قال تعالى: ﴿ لَا يَجْعَلُواْ دُعَآ اَلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآ ِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا ۚ قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ يَسَلَّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذاً فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَهُ أَوْيُصِيبَهُمْ عَذَاجُ أَلِيدُ اللهِ اللهِ (").

ومن موضوعات العقيدة التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وهي من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: الإيمان بالرسل وأن ذلك واجب من واحبات الدين وركن عظيم من أركان الإيمان، قال تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ - وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بَاللَّهِ وَمَكَتِهِ كَذِيهِ - وَكُنُهُو - وَرُسُلِهِ - لَا نُفَرَقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ ۚ وَقَالُواْ سَمِعْنَاوَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (١٠). واعتقاد ما أخبر الله به عنهم في كتابه إجمالًا والمذكورون منهم في القرآن من الأنبياء والرسل خمسة وعشرون، قال تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهُمَا إِبْرَهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَلتٍ مَّن نَشَآةً ۚ إِنَّ رَبُّكَ حَكِيمُ عَلِيدُ ﴿ اللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ وَإِسْحَكَ وَيَعْقُوبَ ۚ كُلَّا هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًاهَدَيْنَا مِن قَبْلٌ وَمِن ذُرَّيَّتِهِ عَاوُدَ وَسُلَيِّمَنَ وَأَوْبُوسُفَ وَمُوسَى وَهَـٰـرُونَۚ وَكَذَالِكَ نَجْزَى ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ وَزَكَرتَيَا وَيَحْنَى وَعِيسَنَى وَإِلْيَاسٌ كُلُّ مِّنَ ٱلصَّـٰـلِحِينَ ( ) وهود، والسَّاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطاً وَكُلًا فَضَلْنَا عَلَى الْمَالَمِينَ ( ) ﴿ ( ). وهود،

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر، جزء الآية:٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النور، الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، الآية: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ٨٣-٨٦.

ممد بن عبدالهادي العزاوي

وصالح، وذو الكفل، وإدريس، وشعيب، ويونس، ومحمد عليهم الصلاة والسلام. وتفصيلًا من ذكر أسمائهم وأخبارهم وفضائلهم وخصائصهم. والإيمان بما لم يذكره الله من أسماء رسله وأنبيائه، قال تعالى: ﴿ وَرُسُلًا قَدَّ قَصَصْبَنَهُمْ عَلَتُكَ مِن قَدْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكُ وَكُلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا (10) } (1). وأنهم أفضل الخلق ولا يبلغ أحد منزلتهم وليسوا على درجة واحدة بل فضل الله بعضهم على بعض، قال تعالى: ﴿ يَلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنهُم مَّن كُلَّمَ اللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّذْنَكُ بُرُوجِ ٱلْفُكُسِ ﴿ (١). ومن يكفر بواحد من الرسل فقد كفر بجميعهم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ۗ يَكْفُرُونَ بَاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَبُريدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ نُؤْمِنُ بِبَعْضِ وَنَكَّفُرُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَأَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ۞ أُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدْنَا لِلْكَنفِينَ عَذَابًا مُهِيئًا ﴿ قَالَيْنَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَدَ يُفَرَّقُواْ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنَّهُمْ أُوْلَيَكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمُّ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الله بعث في كل أمة رسولًا يدعوهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له والكفر بما يعبد من دون الله كما مر معنا من آيات تدل على ذلك.

ومن موضوعات العقيدة التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وهي من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: الإيمان باليوم الآخر، قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاللَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَدَىٰ وَالصَّنِيْنِكَمَنْ ءَامَنُ اللَّهِ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٥٠-١٥٢.

وَٱلْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَاخُوْفُ عَلَيْهُمْ وَلَا هُمْ تَحْزَنُوكَ الله (١). وقال تعالى: ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهُمْ لَوْ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَٱلْبُوْمِٱلْآخِرِ وَأَنفَقُواْمِمَّا رَزَقَهُمُ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ۞ ﴾ (٢). ويدخل فيه: الإيمان بالساعة وأنها ءاتية لا شك فيها، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَاَنِيَةٌ لَّارَيْبَ فِيهَا وَلَكِكَنَّ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونِ ﴿ ﴾ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ ﴿ إِنَّ ﴾ وعلامات الساعة الصغرى والكبرى، قال تعالى: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتِيكُةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِكَبَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكُ وَمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمْ تَكُنُّ ءَامَنَتَ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً قُل انفَظِرُوٓ إِنَّا مُننَظِرُونَ ﴿ ﴾ ﴾ (°). والموت، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَقِيكُم مُّ ثُمَّرُدُونَ إِلَى عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَيُنَتِّكُم بِمَا كُنْمُ تَعْمَلُونَ ﴿ ﴿ ﴾ (1). والقبر وما يكون فيه من نعيم أو عذاب، قال تعالى: ﴿ مِمَّا خَطِيَّكُ مِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَمْ يَجِدُواْ لَهُمْ مِن دُونِ اللَّهِ أَنصَارًا ۞ ﴾ (٧). وقال تعالى: ﴿ النَّارُيُعُرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُواْءَالَ فِرْعَوْكَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴿ اللَّهِ ﴾ (^^). والبعث، قال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَامَثَلًا وَنِينَ خُلْقَةٌ ۚ قَالَ مَن يُحْيِ ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَميتُ

(١) سورة البقرة ، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٤) سورة القمر، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ١٥٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الجمعة، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٧) سورة نوح ، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٨) سورة غافر، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>١) سورة يس، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ٩٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء ، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات، الآية: ٢٤.

 <sup>(</sup>٥) سورة الإنشقاق، الآية: ٧-٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الحاقة، الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٧) سورة غافر، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٨) سورة الشورى، جزء الآية: ٧.

<sup>(</sup>٩) سورة السحدة، الآية: ١٣.

ومن موضوعات العقيدة التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وهي من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: الإيمان بالقدر خيره وشره، حلوه ومره، قال تعالى: ﴿ إِنَّا كُلُ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ مِقَدَرٍ اللَّهِ وَاللَّهِ وَهُو وَمُره مُ قَالَ تعالى: ﴿ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى اللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ وَ إِنَّ اللَّهِ مَلَهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا اللهِ يَهُوكُ حَسَّبُهُ وَ إِنَّ اللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِ قَدَّرًا اللهِ بَلِغُ أَمْرِهِ قَدَّرًا اللهِ بَلِغُ اللَّهِ لَهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا اللهِ إِنَّ اللَّهِ بَلِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا اللهِ (٣).

ويدخل فيه الإيمان بإحاطة علم الله بكل شيء، فعلم ماكان وما يكون وما لم يكن لو كان كيف يكون، علم بالموجودات والمعدومات، والممكنات والمستحيلات، قال تعالى: ﴿ الله الذّي خَلَقَ سَبْعَ سَوَرَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنْزَلُ ٱلْأَمْنُ وَالمَسْتحيلات، قال تعالى: ﴿ الله الله الله الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَلَمًا الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَلَمًا الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَلَمًا الله عالى الله تعالى لكل شيء مما هو كائن إلى قيام الساعة، قال تعالى: ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ عَلَمًا الله تعالى الله كان وما لم يشأ لم يكن، قال تعالى: ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ الله وَمَا الله كان وما لم يشأ لم يكن، قال تعالى: ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ الله وَمَا الله عامل وعمله، وكل متحرك وحركته، وكل وموجدها، فهو الخالق لكل عامل وعمله، وكل متحرك وحركته، وكل ساكن وسكونه، وله القدره الكاملة على ذلك، قال تعالى: ﴿ الله كَالَ تعالى: ﴿ الله كَالَ عامل وعمله، قال تعالى: ﴿ الله كَالَ عالَى الله كان وسكونه، وله القدره الكاملة على ذلك، قال تعالى: ﴿ الله كَالَ عالَى الله كان وسكونه، وله القدره الكاملة على ذلك، قال تعالى: ﴿ الله كَالَ عالَى الله كان وسكونه، وله القدره الكاملة على ذلك، قال تعالى: ﴿ الله كُن وسكونه، وله القدره الكاملة على ذلك، قال تعالى: ﴿ الله كُن وسكونه، وله القدره الكاملة على ذلك، قال تعالى: ﴿ الله عَلْ الله عَلَى خَلَقُ الله عَلَى خَلُولُ الله عَلَى خَلُولُ الله عَلَى خَلَالُ الله عَلَى خَلَالُ الله عَلَى خَلُولُ الله عَلَى خَلُولُ الله عَلَى خَلَالُ الله عَلَى خَلُولُ الله عَلْ الله عَلَى خَلُولُ الله عَلَى خَلْنُ الله عَلَى خَلُولُ عَلَى خَلُولُ الله عَلَى خَلُولُ الله عَلَى خَلُولُ القَلْ المُعْلَى الله عَلَى الله عَلَى خَلَالُ الله عَلَى خَلُولُ الله عَلَمُ الله عَلَى خَلُولُ المُعْلَمُ عَلَى الله عَلَى عَلَى خَلُهُ الله عَلَى خَلُولُ الله عَلَى المُعْلِمُ المُعْلَمُ عَلَى عَلَ

<sup>(</sup>١) سورة القمر، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، جزء الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق، جزء الآية: ٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الطلاق، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٥) سورة النبأ، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٦) سورة التكوير، الآية: ٢٨-٢٩.

كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءِ وَكِيلُ ﴿ ﴿ ﴿ وَالْ تَعَالَىٰ : ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ مَا لَلَّهُ حَلِقُ صَيْءٍ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوِّ فَأَنَى تُوْفَكُونَ ﴿ ﴿ ﴿ وَالْ تَعَالَىٰ : ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَلَّهُ اللَّهُ إِلَّا هُوَ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ . وَقَالَ تَعَالَىٰ : ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو خَلِقُ كُلِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ . وَمُعَالَىٰ اللَّهُ إِلَّهُ هُو خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ ﴿ ﴿ ﴾ .

تلك هي أهم موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم التي تتعلق بالعقيدة.

(١) سورة الزمر، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ١٠٢.



#### المطلب الثابي

# موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم المتعلقة بالشريعة

من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم ما يتعلق بالشريعة وتشمل أركان الإسلام الخمسة عدا الركن الأول وهو الشهادتان، والمعاملات، والأحوال الشخصية، والحدود، والحكم والسياسة، ونظام الجهاد والحسبة وما إلى ذلك. فيدخل جميع الأحكام الشرعية التي حاء بما الإسلام، سواء كان ذلك على مستوى الفرد أو الأسرة، أو المحتمع، مما بينته كتب الفقه والأحكام.

فمن موضوعات الشريعة التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وهي من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: العبادات من الصلاة والزكاة والصوم والحج.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية: ١-٢.

فيها وتضيعها، قال تعالى: ﴿ فَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلَفُ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَأَتَّبَعُواْ الشَّهَوَتِّ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّالَ ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ اللَّهُ الَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ (١).

وفرض الله تأدية الزكاة لأصناف عدة، قال تعالى: ﴿ خُذِ مِنْ أَمْوَلِهُمْ صَدَفَةً تَطَهَّرُهُمْ وَتُرَكِّهِم بِهَا وَصَلِ عَلَيْهِم إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنَّ لَمُّم وَاللّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ اللّه وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَسْكِينِ وَالْعَكِيلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُوَلِّلَةُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَسْكِينِ وَالْعَكِيلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُولِلَةُ وَاللّهُ فَلُومُهُمْ وَفِي الرّفَاتِ وَالْفَكرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللّهِ وَابْنِ السّبِيلِ فَرِيضَةً مِن اللّهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيهً عَلَيهً وَاللّهُ وَابْنِ السّبِيلِ فَرِيضَةً مِن اللّهِ وَاللّهُ عَلَيهًا فَو اللّهُ وَاللّهُ عَلَيهًا فَو اللّهُ وَاللّهُ عَلَيهًا فَلَا يُنفِقُونَهُا عَلَيهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَلَلّهُ مَن اللهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُم وَاللّهُ عَلَيْهُم وَاللّهُ عَلَيْهُم وَلَهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُم وَلَهُمْ وَاللّهُ عَلَيْهُم وَلَهُ مُعَلَيْهُم وَلَهُمْ مَعْ عَلَيْهُم وَلَهُمْ مَعْ عَلَيْهُم وَلَهُمْ مَعْمَى عَلَيْهُم وَلَهُمْ مَعْمَى عَلَيْهُم وَلُومُ مَا عَلَى اللّهُ فَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَلَهُمْ مَعْمَا عَلَيْهُمُ وَلُومُ مَا عَلَا عَلَى اللّهِ فَاللّهُ عَلَيْهُمُ وَلَهُمْ مَوْلُومُ مُعْمَى عَلَيْهُم فَلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُم وَلَهُمْ مُومُومُ مُعْمَعُهُمُ وَلَوْلُومُ مَا عَلَيْهُمُ وَلَهُمْ مَعْمَى عَلَيْهُم وَلَا مُعَلّمُ عَلَيْهُ فَلَا عَلَيْهُ وَلَهُمْ مَا عَلَيْهُ وَلَوْلُومُ مَا عَلَمُ مَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَه مَا الللّهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ مَا عَلَيْهُ وَلَهُ مُعْلَامُ وَلَهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُم اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّ

وأوجب صوم رمضان ، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ المَّلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ وَلَيْصُمْةٌ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَى سَفَرِ فَعِدَّةٌ مُنَّ أَنسَكُمُ الشَّهُرُ فَلْيَصُمْةٌ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مُنَّ أَنسَكُم الشَّهُرُ فَلْيَصُمْةٌ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْعَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مُنَّ أَسَكُم اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الماعون، الآية: ٤-٥.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة، الآية: ٣٤-٣٥.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ١٨٣.

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ١٨٥.

وأوجب حج بيت الله الحرام، قال تعالى: ﴿ وَلِنّهِ عَلَى النّاسِحِجُ الْبَيْتِ مَنِ الْمَدَى وَبِين بعض أحكامه، السّمَطَاعَ إِلَيْهِ سَيِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنّ اللّهَ عَنَيُّ عَنِ الْعَكْمِينَ ﴿ ﴿ ﴾ وبين بعض أحكامه، قال تعالى: ﴿ وَأَيْمُوا الْحَجَ وَالْعُمْرَةَ لِلّهِ فَإِنْ الْعَكْمِينَ ﴿ ﴾ وبين بعض أحكامه، قال تعالى: ﴿ وَأَيْمُوا الْحَجَ وَالْعُمْرَةَ لِلّهِ فَإِنْ الْحَيْرَةُمْ فَا السّيّسَرَ مِنَ الْهَدِي وَلا عَلِقُوا رُءُوسَكُوحَتَى الْمَا اللّهُ وَسَدَامُ أَوْ لِهِ اللّهُ وَاللّهُ وَسَدَامُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَكُوا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا مَنْ مَا اللللّهُ وَاللّهُ ول

ومن موضوعات الشريعة التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وهي من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: المعاملات، وهي المبادلات بين جهتين أو طرفين والمعاوضات المالية.

وقد بين القرآن أن الكون بما فيه ملك لله ومع ذلك سخره للإنسان، قال تعالى: ﴿ يَلْهُ مُلُكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَافِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَقِيرًا ﴿ اللَّهِ مُلكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَافِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَقِيرًا ﴿ اللَّهِ مَلكُ السَّمَوَتِ وَمَافِى الْأَرْضِ جَيمًا مِنهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَنتِ لِقَوْمِ يَنفَكَّرُونَ ﴿ اللَّهُ وَسَخَرَ لَكُمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَيمًا مِنهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَنتِ لِقَوْمٍ يَنفَكَرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَلِينَ أَن للغير حقًا عنده، فقال ومع ذلك أثبت للإنسان حق تملكه لماله وبين أن للغير حقًا عنده، فقال

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٩٧-١٩٧.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، الآية: ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الجاثية ، الآية: ١٣.

تعكلى: ﴿ وَالَّذِيكَ فِي آمَوْ لِلْمَ حَقُّ مَعْلُومٌ ﴿ لَا لِلسَّآمِلِ وَالْمَعُرُومِ ١٠٠ ﴾ وأمروه بالكسب الطيب المشروع، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي ٱلْأَرْضِ حَلَّلًا طَيِّبًا وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُورَتِ ٱلشَّيَطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مَٰبِينُ اللهِ (٢). وحرم عليه الكسب المحرم الغير مشروع ، كأكل أموال الناس بالباطل، قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَأْكُلُواْ أَمْوَالِكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقًا مِّنْ أَمْوَل النَّاسِ بالإثْمِ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (٣). والربا، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَوَذَرُوا مَايَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوَّا إِنكُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ ). وتطفيف الموازين، قال تعالى: ﴿ وَيُلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ١٠٠) ٱلَّذِينَ إِذَا ٱكْثَالُوا عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ١٠٠٠ ﴿ ١٠٠ وَالاَتِحَار فِي المسكرات: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَصَابُ وَالْأَزْلَمُ رِجْسُرُمِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَأَجْنَبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ اللهِ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطِانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآةَ فِي ٱلْخَبَّرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِاللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْةُ فَهَلَ ٱنْهُمُّنَّهُونَ ۞ ﴾ (٦). وغير ذلك من المعاملات المحرمة.

وقد أمر الإسلام أن تقوم المعاملات على أسس ومبادئ فيها المحافظة على الحقوق وعدم النزاع والشقاق، فأمر بكتابة الدين، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامُنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجِل مُسَمَّى فَأَحْتُبُوهُ ۚ وَلْيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَايَبُ بَٱلْمَكَذَلَّ وَلَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَن يَكُنُبَ كَمَا عَلَمَهُ ٱللَّهُ فَلْيَكَتُبْ وَلَيْمُ لِل ٱلَّذِي عَلَيْهِ ٱلْحَقُّ

<sup>(</sup>١) سورة المعارج، الآية: ٢٤-٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية: ١٦٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٧٨.

<sup>(</sup>٥) سورة المطففين، الآية: ١-٢.

<sup>(</sup>٦) سورة المائدة، الآية: ٩٠-٩١.

ومن موضوعات الشريعة التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وهي من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: الحدود، فبين القرآن أن العقوبة على قدر الجريمة، قال تعالى: ﴿ وَجَزَّوُا سَيِّنَةٍ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ﴾ ((\*). وبين أنواع الجرائم وحكمها وعقوباتها؛ كالقذف قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَتِ ثُمُ لَوْ إِنَّا إِنَّ الْمُحْصَنَتِ ثُمُ لَوْ إِنَّا إِنَّ الْمُحْصَنَتِ مُمُ الْفَالِيقُونَ الْمُحْصَنَتِ الْمُرَا اللهُ الله

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، حزء الآية: ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، جزء الآية: ٤٠.

إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ ﴾ (١). والزنا، قال تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُواْ كُلَّ وَحِدِ مِّنْهُمَا مِأْتَةَ جَلَدَةً وَلا تَأْخُذَكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللَّهِ إِنكُنتُمْ تَوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ۗ وَلِيَشْهَدْعَذَابَهُمَا طَآيِهَةٌ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ٱلزَّانِيَلَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةٌ أَوْمُشْرِكَةَ وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَآ إِلَّازَانٍ أَوْمُشْرِكُ ۗ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ (٢). والسرقة، قال تعالى: ﴿ وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَأَقْطَـعُوٓا أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلًا مِنَٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَنِينً حَكِيدٌ ٣﴾ فَمَن تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ. وَأَصْلَحَ فَإِنَ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهٌ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُوزٌ رَّحيُّم (٣) ﴾ (٢). والحرابة، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَاجَزَآٓؤُا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُواْ أَوْ يُصَلِّبُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِ مَوا رَجُلُهُم مِّنْ خِلَفِ أَوْ نُنفَوْا مِرَ الْأَرْضُ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَأُ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ تَابُواْ مِن قَبْلِأَن تَقَدِرُواْ عَلَيْهُمُّ فَأَعْلَمُواْ أَنَ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ٱلْقَلَلِّيُّ ٱلحُرُّ بِٱلْحَرُ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأَنْثَى بِٱلْأَنثَىٰ ۚ فَمَنْ عُفِىَ لَهُۥ مِنْ أَخِيهِ شَيٌّ ۚ فَٱلْبَاعُ ۚ بِٱلْمَعُرُوفِ وَأَدَاءُ إِلَيْهِ بِإِحْسَنَ ۚ ذَٰلِكَ تَخْفِيكُ مِن رَّبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَٰلِكَ فَلَهُۥ عَذَابُ أَلِيـمُّۥ ( ) وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَوْةً يَتَأُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ( ) و ( ). والديات، قال تعالى: ﴿ وَمَا كَاكَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَئًا وَمَن قَنَلَمُؤْمِنًا خَطَئًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةً إِلَىٰٓ أَهْلِهِ عِلِلَّا أَن يَضَكَدُقُوا الْ فَإِن كَاك مِن قَوْمٍ عَدُوٍّ

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٤-٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٢-٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٣٨-٣٩.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٣٣-٣٤.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ١٧٨-١٧٩.

لَكُمُ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَنَحْرِبُرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً وَإِن كَاكِمِن قَوْمِ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُم وَبَيْنَهُم فَيْنِ مُنَكَّابِعَيْنِ قَوْبِهُ فَي اللَّهِ وَتَحْرِبُرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةً فَكُن لَمْ يَجِدْفَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُنَكَابِعَيْنِ قَوْبَةً مِن اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللَّ وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِنَ أَمْتَكَابِعَيْنِ قَوْبَةً مِن اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا اللَّ وَمَن يَقْتُلُ مُوْمِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدُ وَأَعَدُ وَأَعَدُ وَأَعَدُ وَأَعَدُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ وَأَعَدُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعَنهُ وَأَعَدُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعَنهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعَنهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعَنهُ وَاللَّهُ وَمَن يَقْتُ لَوْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَعَنهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ الللْعُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْعُولُولُ اللَّهُ ال

ومن موضوعات الشهر بالمعروف والنهي عن المنكر: الحكم والسياسة، من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: الحكم والسياسة، فأمر الله عز وجل بتطبيق شرعه والحكم والتحاكم إليه، قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ بِاللَّهِ اللَّهِ عَز وجل بتطبيق شرعه والحكم والتحاكم إليه، قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَبَ بِاللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْكِتَبَ بِاللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْكِتَبَ بِاللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْكِتَبَ بِاللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٩٣-٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، الآية: ٩-١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٤٨ -٥٠.



وحرم العمل ببعض الشريعة دون بعض، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنتُمْ هَتَوُلاَهِ مَقَ اللَّهُ مُونَ الْفَكُونِ الْفَكُونِ الْفَكُونِ الْفَكُونِ وَإِن يَا أَوْكُمْ أَسَرَىٰ تُفَكُدُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ مِن دِيكِهِمْ لَظْهَرُونَ عَلَيْهِم بِالْإِثْمِ وَالْفُدُونِ وَإِن يَا أَوْكُمْ أَسَرَىٰ تُفَكُدُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَكُونِ وَإِن يَا تُوكُمُ أَسَرَىٰ تُفَكُدُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمُ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَكُونَ مِن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِن كُمْ إِلَاخِرْقُ فِي الْحَيَوةِ الْكَيْنِ وَتَكُفُّونَ بِبَعْضِ فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِن كُمْ إِلَاخِرَةُ فَلَا الْحَيَوة اللَّيْنَ الْإِلَىٰ اللَّهُ الْعَلَابُ وَلَا هُمُهُمُ الْعَكُونَ اللَّهُ الْعَلَابُ وَلَا هُمُهُمُ الْعَكُونَ اللَّهُ الللَّ

وبين سبحانه أنه أتم الشريعة وأكملها وبينها ووضحها، قال تعالى: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْ اللَّهِ مَا لَكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُ الْمُسْلِمِينَ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُدًى وَرَخِمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ اللَّهُ الْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ (٥). تعالى: ﴿ الْيُوْمَ أَكُمْ الْإِسْلَامَ دِينَا ﴾ (٥).

وأوجب سبحانه وتعالى تحاكم المسلمين إلى شرعه في كل صغيرة وكبيرة والسمع والطاعة والتسليم المطلق لله ولرسوله، قال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٨٥-٨٦.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١٥٠-١٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٠٨

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، جزء الآية: ٨٩.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، جزء الآية: ٣.

لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَحِدُواْفِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّاقَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴿ إِنَّمَاكَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا مُعَاقَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴿ اللهِ وَلَا تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَاكَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُواْ إِلَى ٱللّهِ وَرَسُولِهِ عِلِيَحَكُمُ بَيْنَهُمُ أَن يَقُولُوا سَعِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولِهِ عِلِيحَكُمُ بَيْنَهُمُ أَن يَقُولُوا سَعِعْنَا وَأَطَعْنا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولِهُ وَيَخْشَ اللّهَ وَيَتَقَعِي فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَآيَرُونَ ۞ ﴾ (١).

وأمر سبحانه وتعالى الحاكم: بالعدل بين رعيته، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَالنَاسِ أَن تَعَكُمُواْ بِالْعَدُلِ إِنَّ اللّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِيِّةٍ إِنَّاللّهَ كَانَسِمِعَابَصِيرًا ﴿ فَ اللّهُ عَالَى: ﴿ وَاللّهُ عَالَى اللّهُ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى الْقُرْفِ وَيَنْهَى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنكِ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

وأمر بالسمع والطاعة لولي الأمر ما دام لم يأمر بمعصية، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوۤا اَلِيَهُ وَالطِيعُوا اللَّهُ وَالطِيعُوا اللَّهُ وَالطِيعُوا اللَّهُ وَالطِيعُوا اللَّهُ وَالْطِيعُوا اللَّهُ وَالْطِيعُوا اللَّهُ وَالْطِيعُوا اللَّهُ وَالْطُولِ إِن كُمُنْمُ تُوْمِدُونَ بِاللَّهِ وَالْمُومِ الْآخِرُ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ۞ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النور ، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، جزء الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ٩٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الحجرات، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٧) سورة النساء ، الآية: ٥٩.

ووضح علاقة المسلمين بغيرهم حال السلم، قال تعالى: ﴿ لَا يَهْ كُوْالَةُ عَنِ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَى الْمُعْتِ وَلَا يَعْرَجُو كُمْ مِن وَيُوكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتَقْسِطُواْ إِلَيْهِمْ إِنَّ اللّهُ يُجُ الْمُقْسِطِينَ ﴾ ((). وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللّهِ مِن عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَاعْلَقُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَاعْلَقُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَمَن دِيكُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَمَن دِيكُمُ وَاعْلَهُ وَاعْلَا إِلْمُوكُمُ أَن تَوَلّقُومُمُ وَمَن يَنْهُمُ وَاعْلَهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عِلَيْهُمُ وَمَن عَلَيْهُمُ وَمَن دِيكُمُ وَاعْلَهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَمَن عَلَيْهُمُ اللّهُ عِنْهُمُ اللّهُ عِلَيْهُمُ اللّهُ عِلَيْهُمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عِلْمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَمَن اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَاعْلَهُ عَلَيْمِ مُ مَا عَلَيْهُمُ وَمَن اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُمُ اللللّهُ عَلَيْهُمُ اللللّهُ عَلَيْهُ اللللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُمُ اللللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ الللللللللللهُ اللللللللهُ اللللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ اللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللللهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللله

تلك هي أهم موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم والتي تتعلق بالشريعة.

سورة المتحنة، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الممتحنة، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٤) سورة التحريم، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال، الآية: ٦٩-٦٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، جزء الآية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٧) سورة النحل، جزء الآية: ١٢٦.



# المطلب الثالث

## موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم المتعلقة بالأخلاق

من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم ما يتعلق بالأخلاق ويشمل ذلك: التحلي بالسلوك السوي والصفات الحسنة والأخلاق الكريمة الذي جاء الإسلام فحث على التحلي بما والتخلى عن أضدادها.

ومما تحدر الإشارة إليه أن القرآن الكريم جله يعود إلى ذم الأحلاق المذمومة القبيحة ومدح الصفات المحمودة، لذا لو أردنا سرد الأحلاق بالتفصيل لطال بنا المقام، والمقام لا يسمح بذلك، وهذا يدفعني إلى الاقتصار على ذكر نماذج فقط.

فمن موضوعات الأخراق التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وهي من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: التخلى عن الأخلاق السيئة والذميمة، ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ تَمَالُوٓا أَتَلُ مَا حَرَمَ السيئة والذميمة، ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ قُلْ تَمَالُوٓا أَتَلُ مَا حَرَمَ رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ مَّ أَلَا تُنْمَرُو أَبِهِ مَسَيْعًا وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَدَنا وَلا تَقْنُلُوٓا أَوْلَدَكُم مِّنَ إِمْسَانِ فَلَا تَقْنُلُوٓا أَوْلَدَكُم مِّنَ وَلا تَقْنُلُوٓا أَوْلَدَكُم مِّنَ وَلا تَقْنُلُوا النّقَسَ الّذِي حَرَّمَ اللهُ إِلَا بِالْحَقِ وَلَا يَقْرَبُوا الْفُورَحِسُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلا نَقْرَبُوا مَالَ اللّذِينَ عَامَنُوا لا اللّذِينَ عَامَنُوا لا اللّذِينَ عَامَنُوا لا يَعْلَى اللّذِينَ عَامَنُوا لا يَكُونُوا خَيْلُ مِنْهُمْ وَلا فِيسَانَهُ مِن ذِيلَةً عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْلُ مِنْهُمْ وَلا فِيسَانَهُ مِن ذِيلَةً عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْلُ مِنْهُمْ وَلا فِيسَانَهُ مِن ذِيلَةً عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْلُ مِنْهُمْ وَلا فِيسَانَهُ مِن ذِيلَةً عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْلُ مِنْهُمْ وَلا فِيسَانَهُ مِن ذِيلَةً عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْلُ مِنْهُمْ وَلا فِيسَانَهُ مِن فِيلَا مِن اللّهُ مِن اللّهُ اللّهُ وَلا نَقْرَبُوا مَنْهُمْ وَلَا فِيسَانَهُ مِن فِيسَانَهُ مِن قَرْمِ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْلُ مِنْهُمْ وَلَا فِيسَانَهُ مِن فِيسَانَهُ مِن قَرْمُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلا نَلْمِنُوا اللّهُ اللّهُ وَلَا لَمُسَانَهُ مِن فَوْمِ عَسَى أَن يَكُونُوا خَيْلُ مِنْهُمْ وَلَا فِيسَانَهُ مِن فِيسَانَهُ مِن فَيْسَانُ وَاللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٥١-١٥٢.



أَنفُسَكُمْ وَلَا نَنَابَزُواْ بِٱلْأَلْقَابَ بِلْسَ ٱلِإِنْسَمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَانَ وَمَن لَمْ يَثُبُ فَأُولَيْكَ كُمُ ٱلظَّالِمُونَ اللَّ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱجْتَنِبُوا كَتِيرًا مِنَ ٱلظَّنَّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِّ إِنْدُ وَلَا يَجْتَبُ بَّمْضُكُم بَعْضًا ۚ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيدِ مَيْنًا فَكُوهِ تُمُوهُ وَأَنْقُواْ أَللَّهُ إِنَّاللَّهَ تَوَابُ رَّحِيمٌ (١١) ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوالَا نَتَّخِذُوا ٱلْكَنفرينَ أَوْلِيكَةَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَۚ أَرُبِدُونَانَ تَجَعَـٰلُوا لِلَّهِ عَلَيْكُمْ سُلَطَنَنَا مُبِينًا اللَّهِ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَشْفَالِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِمَدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴿ اللَّهِ ﴿ ثُلُولَآ إِذْجَآءُهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن فَسَتْ قُلُومُهُمْ وَزَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطِينُ مَاكَانُواْ يَعْمَلُونَ (١٠٠) فَكَمَانَسُوا مَا ذُكِّرُواْ بِهِ. فَتَحْنَا عَلِيَهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيْءِحَنَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَآ أُوتُواۤ أَخَذَنَهُم بَغْتَةَ فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ اللهُ اللهِ (٢). وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَبُخُلُونَ وَيَأْمُرُونَٱلنَّاسِ بٱلْبُخُلِ وَيَكْنُمُونَ مَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْ لِهِ وَأَعْتَدُنَا لِلْكَ فِينَ عَذَابًا مُهِينًا ﴾ (أ).

ومن موضوعات الأخلاق التي ورد ذكرها في القرآن الكريم، وهي من موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: التحلي بالأخلاق الفاضلة، ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ ۗ لَا نُكِلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ وَإِذَا قُلْتُمْ فَأَعْدِلُواْ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَيْ وَبِعَهْدِٱللَّهِ أَوْفُواْ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ السَّهُوَأَنَّ هَلَذَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَلَّيعُوا ٱلشُّبُلَفَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۚ ذَٰلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ بَنَّقُونَ اللَّ

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، الآية: ١١-٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١٤٥ – ١٤٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٣٤-٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآبة: ٣٧.

 <sup>(</sup>٥) سورة الأنعام، الآية: ١٥١-١٥٢.

الله الأمر بالمروف والنبي من النكر 🏖 القران الكريم 👚 د. فحمد بن مبدالهادي المزاوي 💫

تعالى: ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ وَقُل لِّعِبَادِي يَقُولُوا الَّتِي هِيَأَحْسَنُ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ يَنزَغُ بَيْنَهُمَّ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَاكَ لِلإِنسَنِعَدُوًّا مُبِينًا (٣) ﴾ (١). وقال تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُنفِقُونَ فِي ٱلسَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَ ظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَن ٱلنَّاسُّ وَاللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينِ ١٠٠ وَالَّذِينِ إِذَافَعَكُوا فَنحِشَةً أَوْ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ ذَكُرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذَنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبِ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَىمَا فَعَلُوا وَهُمّ يَعْ لَمُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقُوكَ وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَصَّلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ١٠٠٠ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَيْهِلِينَ اللهِ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِن ٱلشَّيْطَانِ نَزْعٌ فَأَسْتَعِذْ بِٱللَّهِ إِنَّهُ, سَمِيعٌ عَلِيدُ اللَّهِ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوَّا إِذَا مَسَّهُمْ طَنْمِقٌ مِّنَ ٱلشَّيْطُانِ تَذَكَّرُواْفَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ (°). وقال تعالى: ﴿ لَّقَدْكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَشَوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَنَ كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْيَوْمَٱلْآخِرَوَذَكُرُ ٱللَّهُ كَتِيرًا (١٠) ﴾ (١٠). وقال تعالى: ﴿ لَقَدْكَانَلَكُرْ فِيهِمْ أَسَوَةً حَسَنَةٌ لِمَنَكَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيُومَ الْآخِدِرُّومَن يَنَوَلَ فَإِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَيْثُ الْحَيِيدُ (<sup>(۲)</sup>. وقال تعالى: ﴿ وَاعْبُدُوا ۚ اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ - شَيْعًا ۗ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَنَا وَبِذِى ٱلْقُدْدِينَ وَٱلْمِتَكَمَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْجَارِذِي ٱلْقُرْبَى وَٱلْجَارِ ٱلْجُنُبِ وَٱلصَّاحِبِ بِٱلْجَنْبِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٣٤-١٣٥.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، جزء الآية: ٢٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ١٩٩-٢٠١.

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٧) سورة الممتحنة، الآية: ٦.

تلك هي أهم موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم التي تتعلق بالأخلاق.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٢٣-٢٦.

# المبحث الرابع مراتب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم

من خلال التأمل في القرآن الكريم واستقراء آياته وتدبرها نجد أن الأمر بالمعروف وتغيير المنكر إنما يكون بأحد أمور، يمكن بيانها في المطالب الآتية:

المطلب الأول: البيان والنصح والإرشاد.

المطلب الثاني: الغلظة والشدة والتهديد والتغيير باليد.

المطلب الثالث: إنكار القلب بضوابطه.

## المطلب الأول البيان والنصح والإرشاد

من مراتب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر البيان والإرشاد والنصح والوعظ، وقد نص على ذلك القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ أَدَعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِأَلْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِةٍ \* وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ (١).

وقد ذكر لنا القرآن الكريم سلوك الأنبياء هذا المنهج، ومن ذلك قوله تعالى: وقد ذكر لنا القرآن الكريم سلوك الأنبياء هذا المنهج، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قَالَتَ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيغَفِر لَكُمْ مِن ذَلُو مَكُمُ وَيُؤخِركُمُ إِيغَفِر لَكُمْ مِن ذَنُو بِكُمْ وَيُؤخِركُمْ إِلَى اللّهِ شَكُ قَالُوا إِنْ اَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِنْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُونَا عَمّا كَات يَعْبُدُ الْمَا وَنَا فَأَوْنَا فِسُلُطُنِ مُبِينٍ ﴿ قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَعْنَ لَن يَشَاهُ مِن عِبَادِومٌ وَمَا كَات لَنَا أَن اللّه يَن عِبَادِومٌ وَمَا كَات لَنَا أَن اللّه عَلَى مَن يَشَآهُ مِن عِبَادِومٌ وَمَا كَات لَنَا أَن اللّهِ فَلْيَتَوَكِلُ اللّهِ فَلْيَتَوَكَي اللّهِ فَلْيَتَوَكَي اللّهِ فَلْيَتَوَكَي اللّهِ فَلْيَتَوَكِي اللّهِ فَلْيَتَوكُمُ اللّهِ فَلْيَتُوكُمُ اللّهِ فَلْيَتَوكُمُ اللّهُ فَلْيَتُوكُمُ اللّهُ اللّهُ فَلْيَتُوكُمُ اللّهُ فَلْيَتَوكُمُ اللّهُ فَلْيَتَوكُمُ اللّهُ فَلْيَتُوكُمُ اللّهُ فَلْيَتُوكُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الل

وقول إبراهيم عليه السلام لأبيه وقومه ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَاذَرَ أَتَتَخِذُ أَصَنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَمَلَكُوتَ أَصَنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَمَلَكُوتَ السَّمَنَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ۞ فَلَمَا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلْبَالُ رَءَا كُوْكُبُا قَالَ هَذَا رَبِي

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ١٠-١٠.



وقد أمر الله نبيه أن يسلك هذا المنهج في قوله تعالى: ﴿ أُوْلَئَمِكَ اللَّهِ مِنَ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُو

فقد سلك الأنبياء مع أقوامهم في أمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر البيان والإرشاد والنصح والوعظ، ويرافق ذلك الحكمة والموعظة الحسنة، وهي خطوة من خطوات الإصلاح والدعوة. "ويختلف الأسلوب من شخص لآخر، ومن وقت إلى وقت، .... ولابد في كل الحالات من عامل مشترك، ألا وهو التعريف بالرفق واللين واللطف، ولا سيما إذا كانت حال الواقع في المنكر مجهولة "(٢).

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ١٠-١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ١٠-١٢.

<sup>(</sup>٣) درجات تغيير المنكر، د عبدالعزيز المسعود، ص ٢٦.

# والمتأمل في القرآن الكريم يجد تنوع أساليب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في البيان والوعظ والإرشاد والنصح

فمنها: بيان ما أعده الله للآمرين بالمعروف الناهين عن المنكر من الأحر العظيم، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَونَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاهُ بِعَضِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَرْفِ وَيُوْتُونَ وَالْمُؤْمِنَونَ وَالْمُؤْمِنَونَ وَالْمُؤْمِنَونَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاهُ بِعَضِ اللّهُ وَيُؤتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَيْهَ سَيَرَحُهُمُ اللّهُ إِنَّ اللّهَ عَرِينً حَكِيدٌ ﴿ اللّهُ وَمَسْكِنَ طَيِّبَهُ اللّهُ أَن اللّهَ عَرِينً فِيهَا وَمَسْكِنَ طَيِّبَهُ اللّهُ أَن اللّهَ عَرِينَ فِيهَا وَمَسْكِنَ طَيِّبَهُ اللّهُ أَن اللّهُ عَرْفِينَ فِيهَا وَمَسْكِنَ طَيِّبَهُ اللّهُ أَن اللّهُ عَرْفِينَ فِيهَا وَمَسْكِنَ طَيِّبَهُ اللّهُ اللّهُ عَرْفِينَ فِيهَا وَمَسْكِنَ طَيِّبَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّه

ومنها: تخويف العصاة والمذنبين والمقصرين التاركين للمعروف المقترفين للمنكر بالعذاب الشديد، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلْمُنَفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَاتُ للمنكر بالعذاب الشديد، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلْمُنَفِقُونَ وَيَقْبِضُونَ بَعْضُهُ حَرِينَ بَعْضُهُ حَرِينَ بَعْضُهُ حَرِينَ بَعْضُهُ حَرِينَ بَعْضُهُ مَ يَالمُعُرُونِ وَيَقْبِضُونَ اللّهَ فَنَسِيَهُمُ إِنَّ ٱلْمُنفِقِينَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ وَيَهْبِضُونَ وَيَقْبِضُونَ اللّهُ وَعَدَ ٱللّهُ المُنفِقِينَ وَيَهَا هِي حَسِبُهُم وَلَعَنَهُمُ اللّهُ اللّهُ وَعَدَ اللّهُ وَلَعَنَهُمُ اللّهُ المُنفِقِينَ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَعَنَهُمُ اللّهُ وَلَعَنَهُمُ اللّهُ وَلَعَنَهُمُ اللّهُ اللّهُ وَلَعَنَهُمُ اللّهُ وَلَعَنَهُمُ اللّهُ وَلَعَنَهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ومنها: تذكير التاركين للمعروف المقترفين للمنكر بالأمم التي حل عليها غضب الله وسخطه بسبب معصيتها، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٧١–٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٦٧–٦٨

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية: ٧.

كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَهِ مِلَ عَلَىٰ لِسَكَانِ دَاوُرَدَ وَعِيسَى آبَّنِ مَرْيَمَ ذَاكِ بِمَا عَصَواْ وَعَيسَى آبَّنِ مَرْيَمَ ذَاكِ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ اللهِ كَانُواْ لَا يَكَنَاهَوْنَ عَن مُنكَرٍ فَعَلُوهُ لَيَلْسَ مَا كَانُواْ يَعْتَدُونَ اللهِ كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ المَا المُلْمُلِي ال

ومنها: بيان ما يصيب الفرد والمجتمع بسبب تركهم للمعروف واقترافهم للمنكر، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَسَّنَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبِكِةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ الْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبَتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبَتِهِمْ شُرَعًا وَيَوْمَ لَا الْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي ٱلسَّبَتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبَتِهِمْ شُرَعًا وَيَوْمَ لَا الْبَحْرِ إِذْ قَالَتْ أُمَّةٌ مِنْهُمْ لِمَ يَسَبِتُونَ لَا اللَّهِ مَعْذَبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى رَبِيكُمُ وَلَعَلَهُمْ يَنَفُونَ اللَّهُ مَعْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى رَبِيكُمُ وَلَعَلَهُمْ يَنَقُونَ اللَّهُ فَلَمَا اللَّهُ اللَّهُ مُعْلِكُهُمْ أَوْ مُعَذِبُهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا قَالُواْ مَعْذِرَةً إِلَى رَبِيكُمُ وَلَعَلَهُمْ يَنَقُونَ اللَّهُ فَلَمَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

ومنها: بيان بعض العقوبات الخاصة المترتبة على فعل بعض الذنوب، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَصَنَبَكُمُ مِّن مُّصِيبَكِ فَبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمُ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٧٨-٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٦٣-١٦٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: ٣٠.





# المطلب الثاني الغلظة والشدة والتهديد والتغيير باليد

من مراتب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بعد البيان والإرشاد والنصح والوعظ: التعنيف والغلظة والشدة على تارك المعروف وفاعل المنكر، ولومه إذا لم تحقق المرتبة الأولى غرتما المرجوة منها، ومن أمثلة ذلك قول إبراهيم عليه السلام لقومه عبدة الأوثان بعد أن نصحهم، كما ذكر لنا القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمُ اللهُ أُفِّ لَكُوْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ اللهِ (١٠)، وقول موسى عليه السلام: ﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَى قَوْمِهِ، غَضْبَنَ أَسِفًا قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُهُونِيمِنَ بَعَدِيٌّ أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ ۖ وَٱلْقَى ٱلْأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُهُۥ إِلَيْهِ قَالَ ٱبْنَ أُمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ ٱسْتَضْعَفُونِ وَكَادُواَيَقْنُلُونَنِي فَلَا تُشْمِتْ بِي ٱلْأَعْدَآءَ وَلَا تَجْعَلْنِي مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ ۞ ﴾ (١)، وقوله: ﴿ قَالَ يَنهَنُّرُونُ مَا مَنْعَكَ إِذْ زَلَيْنَهُمْ ضَلُّوا ۗ أَلَّا تَتَّبِعَنَّ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴿ إِنَّ قَالَ يَبْنَوُّهُ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِيًّ إِنِّي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّفْتَ بَيْنَ بَنِيَ إِسْرَءِ يلَ وَلَمْ مَرَقُبْ فَوْلِي ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ على اللهِ على اله محمدًا ﷺ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمُّ وَمَأْوَلَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِقْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ ﴿ ﴾ ( \* ). ولا يكون ذلك بالسب والفحش، بل يخاطبه بما لا

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٦٦-٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ٩٢-٩٤.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ٧٣، وسورة التحريم، الآية: ٩.

يعد من جملة الفحش، كما نص على ذلك الغزالي رحمه الله في قوله: "يعدل إليه عند العجز عن المنع باللطف وظهور مبادىء الْإصْرار وَالِاسْتِهْزَاءِ بِالْوَعْظِ وَالنُّصْحِ .... ولسنا نعني بالسب والفحش بما فيه نسبة إلى الزنا ومقدماته ولا الكذب، بل أن يخاطبه بما فيه مما لا يعد من جملة الفحش، كقوله يا فاسق يا أحمق يا حاهل ألا تخاف الله .... وَلِهَذِهِ الرُّتْبَةِ أَدَبَانِ أَحَدُهُمَا أَنْ لَا يُقْدِمَ عَلَيْهَا إِلَّا عِنْدَ الضَّرُورَةِ وَالْعَجْزِ عَنِ اللُّطْفِ. وَالتَّابِي أَنْ لَا يَنْطِقَ إِلَّا بِالصِّدْقِ وَلَا يسترسل فيه فيطلق لسانه الطويل بِمَا لَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ بَلْ يَقْتَصِرُ عَلَى قدر الحاجة، فإن علم أن خطابه بعذه الكلمات الزاجرة ليست تزجره فلا ينبغي أن يطلقه بل يقتصر على إظهار الغضب والاستحقار له والازدراء بمحله لأجل معصيته، وإن علم أنه لو تكلم ضرب ولو اكفهر وأظهر الكراهة بوجهه لم يضرب لزمه ولم يكفه الانكار بالقلب بل يلزمه أن يقطب وجهه ويظهر الإنكار له "(١). وكذلك " يجب أن يكون قصده بتغليظ الكلام وتخشينه رجوع العاصى عن تلك المعصية لا الانتصار لنفسه"(٢).

ثم تأتي الدرجة التي تليها إن لم يجد النصح ولا الغلظة والشدة إلى لجوء الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر إلى: التهديد والتحويف بالله سبحانه وتعالى من إنزال عقوبات الدنيا والآخرة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلَدِ ﴿ مَنَعُ قَلِيلٌ ثُمَّ مَأُونَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ اللّهادُ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين (٢ / ٣٣٠-٣٣١).

<sup>(</sup>٢) تنبيه الغافلين عن أعمال الجاهلين، ابن النحاس، ص ٥٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٩٦-١٩٧.

وقول تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَسَدِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَهِ عَالَىٰ: ﴿ وَمَن يُشَافِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَشَيِعُ غَيْرَسَدِيلُ اللهَ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَافِقِ ٱللّهَ وَرَسُولُهُ وَكَالِكَ ٱللّهَ شَدِيدُ ٱلْمِقَابِ ﴾ (١).

ومما يهدد به في إنزال العقوبات الدنيوية تطبيق الحدود، ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَاجَزَّوُا ٱلَّذِينَ يُحَارِبُونَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُعَارِبُونَ ٱللّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَلّمُوا أَوْ يُصَكَلّبُوا أَوْ تُقَطّع آيَدِيهِ مَواَرْجُلُهُم مِن خِلَافٍ أَوْ يُنفوا مِن اللّارض ذَلك لَهُمْ خِزْيٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمُ (٣). ومما ينبغي الإشارة إليه " أن لا يهدده بوعيد لا يجوز له تحقيقه كقوله لأنه بن دارك أو لأضربن ولدك أو لأسبين زوجتك وما يجري مجراه، بل ذلك إن قاله عن عزم فهو كذب "(٤).

ويدخل في هذه المرتبة بعد الغلظة والشدة، والتهديد إن لم يرتدع وينته: إنزال العقوبة إن كان ممن يخول له إنزالها، كما فعل إبراهيم عليه السلام حين كسر الأصنام بعد أن بين ونصح ووعظ وأرشد وهدد وحوف، وقد عبر عن ذلك القرآن الكريم في قول الله عز وحل ﴿ وَتَاللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُم بَعْدَ أَن تُولُوا مُديرِينَ ﴿ وَتَاللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُم بَعْدَ أَن تُولُوا مُديرِينَ ﴿ وَتَاللَّهِ مَرْجِعُونَ ﴾ (٥). وقد سلك إبراهيم عليه السلام قبل سلوك تلك الدرجة البيان ثم التهديد ثم إنزال

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين (٢ / ٣٣٢).

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء، الآية: ٥٧-٥٨.

العقوبة، اتضح ذلك من تدبر قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَالَيْنَا إِبْرَهِيمَ رُشْدَهُ، مِن قَبْلُ وَكُنَّا بِهِ عَلِمِينَ ۞ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّذِي أَنتُمْ لَمَا عَكِمُونَ ۞ قَالُواْ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا لَمَا عَيدِينَ ۞ قَالَ لِقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَءَابَ وَكُمْ فِي ضَلَالٍ مُبِينِ ۞ وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا لَمَا عَيدِينَ ۞ قَالَ بَل رَبُّكُمْ رَبُّ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ الَّذِي فَطَرَهُ وَ وَاللَّهِ لِلْ اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَاللهِ لَهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهِ عَلَيْ وَاللهِ لَهُ اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهُ عَلَيْ وَاللهِ لَهُ عَلَيْ وَلَا اللهُ عَلَيْ وَلَهُ وَقُولُهُ وَاللهِ اللهُ عَلَيْ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْ وَاللهِ اللهِ عَلَيْ وَلَهُ اللهِ عَلَيْ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْ وَلَا اللهُ عَلَيْ وَلَا اللهُ عَلَيْ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْ وَاللّهُ عَلَيْ وَلَهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْ مَا اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ وَلَا اللهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلِيكُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

ومن ذلك أيضا ما فعله موسى عليه السلام حين حرق العجل الذي صنعه السامري ليعبد من دون الله، قال الله تعالى: ﴿ قَالَ فَأَذْهَبُ فَإِنَ لَكَ لَكَ فَا الله تعالى: ﴿ قَالَ فَأَذْهَبُ فَإِنَ لَكَ مَوْعِدًا لَن تُعْلَفَهُ وَانظُرْ إِلَى إِلَيْهِكَ ٱلّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَنُ تَعْلَفُهُ وَانظُرْ إِلَى إِلَيْهِكَ ٱلّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَنَ تَعْوَلَ لَا مِسَاسٌ وَإِنَّ لَكَ مَوْعِدًا لَن تُعْلَفَهُ وَانظُرْ إِلَى إِلَيْهِكَ ٱلذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَنُ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَنُ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَنُهُ وَلَا الله عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَانظُرْ إِلَى إِلَيْهِكَ ٱلذِي ظَلْتَ

وكما فعل النبي على حين فتح مكة بعد البيان والنصح والتهديد قام فكسر الأصنام وهو يقول: ﴿ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ إِنَّ ٱلْبَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا ﴾ ("). فعَنْ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قَالَ: دَحَلَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَكَّةَ يَوْمَ الفَتْحِ، وَحَوْلَ البَيْتِ سِتُونَ وَثَلاَثُ مِائَةٍ نُصُبٍ فَجَعَلَ يَطْعُنُهَا بِعُودٍ فِي يَدِهِ، وَيَقُولُ: ﴿ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَاطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلَ كَانَ زَهُوقًا (") ﴾ (المُ

ومما يجدر التنبيه إليه أنه لابد من ضوابط في التعامل مع مراتب الأمر

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٥١-٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٨١.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٨١، والحديث رواه البخاري في صحيحه، كِتَابُ المِغَازِي، بَابٌ أَيْنَ رَكَزَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الرَّايَةَ يَوْمَ الْفَتْحِ؟، رقم الحديث (٢٨٧).

بالمعروف والنهي عن المنكر، فمن فقه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر خاصة للمتطوع أن لا يقدم مرتبة على مرتبة، ولا درجة على درجة، فيبدأ بالبيان برفق ولا يسلك الطريق الآخر إلا إذا لم يتحقق المطلوب، ومثل ذلك في القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ وَالَّنِي تَعَافُونَ شُورَهُ نَ فَعِظُوهُ ﴿ وَهُجُرُوهُ نَ فَعِظُوهُ ﴿ وَالَّذِي تَعَافُونَ نُشُورَهُ ﴿ وَعَظُوهُ ﴿ وَالَّذِي تَعَالَى اللَّهُ وَاللَّهِ مَا عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهِ عَالَى اللَّهُ وَاللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّه

ورحم الله ابن القيم حين قال: "جعل سُبْحَانَهُ مَرَاتِب الدعْوة بِحَسب مَرَاتِب الخُلق فالمتسجيب الْقَابِل الذكي الَّذِي لَا يعاند الحق وَلَا يأباه يدعى بطرِيق الحُرِّحَة، والقابل الَّذِي عِنْده نوع غَفلَة وَتَأَخر يدعى بِالْمَوْعِظَةِ الحُسنَة وَهِي الأمر وَالنَّهْي المقرون بالرغبة والرهبة والمعاند الجاحد يُجَادِل بِالَّتِي هِيَ أحسن هَذَا هُوَ الصَّحِيح فِي معنى هَذِه الآية لَا مَا يزْعم أسير منطق اليونان أن الحُرِّحَمة قِياس الْبُرْهَان وَهِي دَعْوَة الْخُواص، وَالْمَوْعِظَة الحُسنَة قِياس الخطابة وَهِي دَعْوَة الْعَوام والجحادلة بِالَّتِي هِيَ أحسن"(٣).

وقال السفاريني رحمه الله: "وَاحْذَرْ مِنَ النُّنُولِ عَنْ أَعْلَى الْمَرَاتِبِ حَيْثُ قَدَرْتَ عَلَى أَنْ تُغَيِّرَ الْمُنْكَرَ بِيَدِكَ إِلَى أَوْسَطِهَا وَهُوَ الْإِنْكَارُ بِاللِّسَانِ إِلَّا مَعَ الْعَجْزِ عَنْ ذَلِكَ، ثُمَّ إِنَّهُ لَا يَسُوغُ لَكَ الْعُدُولُ عَنِ التَّغْيِيرِ لِلْمُنْكَرِ بِاللِّسَانِ الْعَجْزِ عَنْ ذَلِكَ، ثُمَّ إِنَّهُ لَا يَسُوغُ لَكَ الْعُدُولُ عَنِ التَّغْيِيرِ لِلْمُنْكَرِ بِاللِّسَانِ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، جزء الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة (١ / ١٥٣).



وَأَنْتَ تَقْدِرُ عَلَيْهِ إِلَى الْإِنْكَارِ بِالْقَلْبِ، فَإِنْ لَمْ تَسْتَطِعْ تَغْيِيرَ الْمُنْكَرِ لَا بِيَدِكَ وَلَا بِلِسَانِكَ فَاعْدِلْ إِلَى الْإِنْكَارِ بِقَلْبِكَ وَهُوَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ، فَلِذَا حَذَّرَ مِنَ النُّقْصَانِ"(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "وليس لأحد أن يزيل المنكر بما هو أنكر منه: مثل أن يقوم واحد من الناس يريد أن يقطع يد السارق، ويجلد الشارب، ويقيم الحدود؛ لأنه لو فعل ذلك لأفضى إلى الهرج والفساد؛ لأن كل واحد يضرب غيره ويدعي أنه استحق ذلك؛ فهذا مما ينبغي أن يقتصر فيه على ولي الأمر"(٢).

فلابد في استحدام القوة والغلظة في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من وجود القدرة، وعدم ترتب مفسدة أعظم، فإذا ترتبت مفسدة أعظم، أو لم يقدر على ذلك سقط عنه ذلك.

<sup>(</sup>١) لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية، شمس الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي، (٢ / ٤٠٨)، مؤسسة الخافقين ومكتبتها بدمشق، ط٢/ ١٤٠٢ هـ - ١٩٨٢م.

<sup>(</sup>٢) المستدرك على مجموع فتاوى شيخ الإسلام، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، (٢٠٣/٣)، جمعه ورتبه وطبعه على نفقته: محمد بن عبد الرحمن بن قاسم، ط١/ ١٤١٨ هـ.



## المطلب الثالث إنكار القلب بضوابطه

قال الشيخ السعدي رحمه الله: "يدخل فيه حضور مجالس المعاصي والفسوق التي يستهان فيها بأوامر الله ونواهيه، وتقتحم حدوده التي حدها لعباده ومنتهى هذا النهى عن القعود معهم .... لأنكم رضيتم بكفرهم

<sup>(</sup>١) سورة التغابن، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢)سورة البقرة، حزء الآية: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق، جزء الآية: ٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ٨١.

واستهزائهم، والراضي بالمعصية كالفاعل لها، والحاصل أن من حضر مجلسًا يعصى الله به، فإنه يتعين عليه الإنكار عليهم مع القدرة، أو القيام مع عدمها."(١).

وقال القرطبي رحمه الله: " فَدَلَّ بِمَدَا عَلَى وُجُوبِ اجْتِنَابِ أَصْحَابِ الْمُعَاصِي إِذَا ظَهَرَ مِنْهُمْ مُنْكُرٌ، لِأَنَّ مَنْ لَمْ يَجْتَنِبُهُمْ فَقَدْ رَضِيَ فِعْلَهُمْ، وَالرِّضَا بِالْكُفْرِ كُفْرٌ، ... فَكُلُّ مَنْ جَلَسَ فِي بَحْلِسِ مَعْصِيةٍ وَلَمْ يُنْكِرْ عَلَيْهِمْ إِذَا تَكَلَّمُوا بِالْمَعْصِيةِ وَلَا يَكُونُ مَعَهُمْ فِي الْوِزْرِ سَوَاءً، وَيَنْبَغِي أَنْ يُنْكِرَ عَلَيْهِمْ إِذَا تَكَلَّمُوا بِالْمَعْصِيةِ وَعَمُلُوا بِهَا، فَإِنْ لَمْ يَقْدِرْ عَلَى النَّكِيرِ عَلَيْهِمْ فَيَنْبَغِي أَنْ يَقُومَ عَنْهُمْ حَتَى لَا وَعَمِلُوا بِهَا، فَإِنْ لَمْ يَقْدِرْ عَلَى النَّكِيرِ عَلَيْهِمْ فَيَنْبَغِي أَنْ يَقُومَ عَنْهُمْ حَتَى لَا يَكُونَ مِنْ أَهْلِ هَذِهِ الْآيَة. وَقَدْ رُويَ عَنْ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ عَكُونَ مِنْ أَهْلِ هَذِهِ الْآيَة. وَقَدْ رُويَ عَنْ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ مَكُونَ مِنْ أَهْلِ هَذِهِ الْآيَةِ. وَقَدْ رُويَ عَنْ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ مَكُونَ مِنْ أَهْلِ هَذِهِ الْآيَةِ. وَقَدْ رُويَ عَنْ عُمَرَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ مَعْ فَهُمْ عَنْهُ مُ اللَّهُ عَنْ أَحْدِ الْعَزِيزِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَيْهِ الْمُعَاصِي حَتَى اللَّهُ عَلَى الرَّضِي اللَّهُ عَلَى الْمِنْ الْمُعَاصِي حَتَى اللَّهُ عَلَيْهِ الْمُعَلِي الْمُعُومِ مِنَ الْمُقَارِنِ يَقْتَدِي بِالْمُقَارِنِ يَقْتَدِي ... وَلِذَا مُعْلَى اللَّهُ الْمُعَلِي عَلَى الْمُعَاصِي حَمَا بَيَّنَا فَتَحَنُّ بُ أَهْلِ الْبِدَعِ وَالْأَهْوَاءِ وَالْمُعُومِ مِنَ الْمُقَارِنِ يَقْتَدِي بِي الْمُقَارِنِ يَقْتَدِي بِي الْمُقَارِنِ يَقْتَدِي بِي الْمُقَارِنِ يَقْتَدِي مِنَ الْمُقَارِنَةِ، كَمَا قَالَ: فَكُلُ قَرِينٍ بِالْمُقَارِنِ يَقْتَدِي وَالْأَهُو وَالْمُ شُوتِهِ الْمُعَامِلِ الْمُعَامِي عَلَى الْعَلَولِ الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُقَارِقِ عَلَى الْمُعَامِلِ الْمُعَلِي الْمُعْلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِ

تلك هي أهم مراتب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم.

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي (٥ / ٤١٨).

# المبحث الخامس ثمرات وآثار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم

يترتب على القيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وانتشاره في المجتمع الإسلامي ثمرات وآثار دنيوية وأحروية يمكن بيانها من حلال نصوص القرآن الكريم في مطلبين:

المطلب الأول: ثمرات وآثار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الدنيوية في القرآن الكريم.

المطلب الثاني: ثمرات وآثار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الأخروية في القرآن الكريم.



#### المطلب الأول

## ثمرات وآثار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الدنيوية في القرآن الكريم

بين القرآن الكريم الآثار والثمرات الدنيوية للقيام بالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، منها ما يلى:

حفظ الدين وإقامة الشريعة وتحقيق التوحيد والسعي لتكون كلمة الله هي العليا، قال تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَّىٰ لَاتَكُونَ فِئَنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُهُ مِنَا لَهُ فَإِنِ انتَهَوًا فَإِنَ اللّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَّىٰ لَا تَكُونَ فِنْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِلّهِ فَإِنِ اننَهُوا فَلاعُدُونَ إِلَا عَلَىٰ الظّالِمِينَ ﴿ وَاللّهِ عَلَىٰ اللّهِ اللّهِ النّهُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٤٠-١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٥٥-٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٣٩.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٩٣.

وَلَكِكِنَّ ٱللَّهَ ذُو فَضَ إِعْلَى ٱلْعَكَمِينِ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ( ) وقال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَلِّ مَتْصَوَمِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوْتُ وَمَسَاجِدُ يُذْكُرُ فِهَا ٱسْمُ اللَّهِ كَانَاسَ بَعْضَهُمْ لَا اللَّهُ مَن يَنصُرُهُۥ إِنَ ٱللَّهُ لَقَوَتُ عَزِيزٌ ﴿ ﴾ ( ) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الجن، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٩٦.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية: ٦٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف ، الآية: ١٦٥ - ١٦٥.

<sup>(</sup>٧) سورة هود، الآية: ١١٦–١١٧.

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُهُلِكَ فَرَيَّةً أَمَرْنَا مُتَرَفِهَا فَفَسَقُواْ فِهَافَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيرًا ﴿ اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهَ وَلَا تَعَالَى: ﴿ ثُمَّ نُنَجِى رُسُلُنَا وَاللَّذِينَ عَامَنُواْ كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا لَا يَعْمَرُونَ عَالَمَتُوا كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْنَا لَا يَعْمَرُونَ عَلَيْهِ اللَّهُ فِي عباده، أن العقوبة إذا نزلت نجا منها الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر"(").

الفلاح الدنيوي وحصول الخيرية، قال تعالى: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ آهُلُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ آهُلُ الْمُنْافِينَ وَتُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ آهُلُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْرَمُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ ءَامَنَ آهُلُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْرَمُهُمُ الفَلْسِقُونَ اللَّهُ ﴿ (1). وقال تعالى: ﴿ وَلَنَكُنْ مِنكُمُ أُمَّةً يُدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِاللَّعُرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنكَرِ وَاللَّهِ فَمُ اللَّهُ المُفَاحِونِ فَي الْمُنكِرُ وَاللَّهُ فَلُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُنْ مِنكُمُ أَمْدُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُنُ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّه

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان (١ / ٣٠٧).

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة، الآية: ١١٢.

تلك هي أهم الآثار والثمرات الدنيوية للقيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

(١) سورة الأعراف، الآية: ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، الآية: ٧١.



#### المطلب الثابي

#### ثمرات وآثار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الأخروية في القرآن الكريم

بين القرآن الكريم الآثار والثمرات الأخروية للقيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، منها ما يلي:

الفوز بالجنة والنجاة من النار، قال تعالى: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُمُ أَوْلِيَا أَهُ بَعْضِ مَا أَمُونَ عَلَيْهُ وَيَ عَنِ الْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُولِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ ۚ أُولَيَهِ فَى سَيَرْحُمُهُمُ اللّهُ ۗ إِنَّ اللّهَ عَزِينَ حَكِيمُ وَيُوتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ ۚ أُولَيَهِ فَى سَيَرْحُمُهُمُ اللّهُ أَن اللّهَ عَزِينَ حَكِيمُ وَيُعَلِيمُ وَيَعْلِيمُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ عَلَيْهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَال

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية ١١٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الخازن، (١ / ٤٢٧).

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة ، الآية: ٧١–٧٢.

كل أذى وترح، تحري من تحت قصورها ودورها وأشجارها الأنهار الغزيرة، المروية للبساتين الأنيقة، التي لا يعلم ما فيها من الخيرات والبركات إلا الله تعالى. خَالِدِينَ فِيهَا لا يبغون عنها حِوَلا، وَمَسَاكِنَ طُيِّبَةً في جَنَّاتِ عَدْنِ قد زخرفت وحسنت وأعدت لعباد الله المتقين، قد طاب مرآها، وطاب منزلها ومقيلها، وجمعت من آلات المساكن العالية ما لا يتمنى فوقه المتمنون، حتى إن الله تعالى قد أعد لهم غرفًا في غاية الصفاء والحسن، يرى ظاهرها من باطنها، وباطنها من ظاهرها. فهذه المساكن الأنيقة، التي حقيق بأن تسكن إليها النفوس، وتنزع إليها القلوب، وتشتاق لها الأرواح، لأنها في جنات عدن، أي: إقامة لا يظعنون عنها، ولا يتحولون منها. وَرِضْوَانٌ مِنَ اللَّهِ يحله على أهل الجنة أُكْبَرُ مما هم فيه من النعيم، فإن نعيمهم لم يطب إلا برؤية ربحم ورضوانه عليهم، ولأنه الغاية التي أمُّها العابدون، والنهاية التي سعى نحوها المحبون، فرضا رب الأرض والسماوات، أكبر من نعيم الجنات. ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ حيث حصلوا على كل مطلوب، وانتفى عنهم كل محذور، وحسنت وطابت منهم جميع الأمور، فنسأل الله أن يجعلنا معهم <u>جو</u>ده "(۱).

تكفير السيئات ورفع الدرجات، قال تعالى: ﴿ لِيُدْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَلَهُ مَا لَهُ مُ مَنْتُهُمْ سَيِّنَاتِهِمُّ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَاللّهِ وَالْمُؤْمِنَتِ جَنَّتِ جَنَّتِ جَنِّهِ وَلَى مَن تَحْنِهَا الْاَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمُّ وَكَانَ ذَلِكَ عِندَاللّهِ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنْهُمْ أَنِي لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَلِيلٍ وَوَال تعالى: ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لاَ أُضِيعُ عَمَلَ عَلِيلٍ وَلَا تَعْلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، ص ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الفتح، الآية: ٥.

مِنكُم مِنذَكِرٍ أَوَ أَنتُنَ بَعْضُكُم مِن بَعْضٌ فَالَذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوامِن دِيَدِهِمْ وَأُودُوا فِي سَيِيلِي وَقَنتَلُوا وَقُتِلُوا لَأَكَفِرَنَ عَنْهُمْ سَيَعَاتِهِمْ وَلَأَدْخِلَنَّهُمْ جَنَّتٍ بَجَدِى مِن مَخْتِهَا لَأَنْهَدُ وَوَالًا مِن عِندِ اللَّهِ وَاللَّهُ عِندَهُ حُسَنُ الثَّوَابِ اللَّهِ وَاللَّهُ عِندَهُ حُسَنُ الثَّوَابِ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَى: ﴿ وَقَال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَ أَهْلَ الْحَكَتَبِ ءَامَنُوا وَاتَّقَوْا لَكَ فَيْمُ مَسَتِعَاتِهِمْ وَلَأَدْخَلَنَهُمْ جَنَّتِ لَا اللَّهُ وَلَوْ أَنَ أَهْلَ الْحَكَتَبِ ءَامَنُوا وَاتَّقَوْا لَكَ فَرَا عَنَهُمْ سَتِعَاتِهِمْ وَلَأَدْخَلَنَهُمْ جَنَّتِ اللَّهُ وَلَكُونِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ ا

تلك هي أهم الآثار والثمرات الأخروية للقيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير السعدي، ص٧٩١.

#### الخاتمة

لعل من المتأكد حتم هذا البحث بإيراد النتائج التي تم التوصل إليها من خلال البحث، ثم أتبعها بذكر جملة من التوصيات، أما النتائج فأذكرها على النحو التالى:

- ١- جاء القرآن الكريم فبين عظيم مكانة الأمر بالمعروف والنهي عن
   المنكر، وذكر بعظيم فضله، وشجع ورغب في سلوك طريقه.
- ٢- أوجب الله الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على الأمم السابقة لأمة
   نبينا محمد رهو باق إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.
- ٣- جاءت نصوص القرآن يأمر فيها ربنا الأمة المحمدية بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأن تقوم بواجباتها وبما يتطلب منها تجاه ذلك، وقد ذكرت من النصوص التي تدل على ذلك إحدى عشرة آية من كتاب الله.
- وردت نصوص قرآنية يرغب فيها ربنا سبحانه وتعالى الأمة الإسلامية أن يأمروا بالمعروف وأن ينهوا عن المنكر، وبين فضل من اتصف بهذه الصفة، فحفز النفوس لتتحلى بهذه الصفة، فالثمن المغفرة والرحمة، النجاة من النار والفوز بجنة عرضها السماوات والأرض، وقد ذكرت من النصوص التي تدل على ذلك في سبع آيات من كتاب الله.

- ٥- ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر رُتب عليه ما لا يحمد عقباه، من طرد ولعن ودمار وهلاك، وحسف، ومسخ، ونزول العقاب، لتحذر الأمة من خطر ذلك، وقد ذكرت من النصوص التي تدل على ذلك في ست آيات من كتاب الله.
- ٦- دلت نصوص القرآن الكريم أنه لابد من صفات يتحلى بها الآمر
   بالمعروف الناهي عن المنكر ليؤتى أمره ونهيه ثمرته المرجوة منه.
- ٧- دلت نصوص القرآن على أن يكون الآمر بالمعروف والناهي عن
   المنكر عالما بما يأمر وبما ينهى.
- ٨- شروط قبول عمل الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر كما نص على
   ذلك القرآن الكريم موافقة العمل للشريعة.
- ٩- بين ربنا سبحانه وتعالى في كتابه شرط قبول الأعمال الصالحة
   الإخلاص، ويدخل فيها الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.
- ١٠ دلت نصوص القرآن على ضرورة التدرج في الأمر بالمعروف والنهي
   عن المنكر، وأن يبدأ بالأهم فيقدم ويؤخر المهم إذا احتيج لذلك.
- ١١ دلت نصوص القرآن الكريم على أن الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر يلزمه أن يكون قدوة وأسوة حسنة لما يدعو الناس إليه وينهى الناس عنه.

- ١٢- جاءت نصوص القرآن تبين أنه يتحتم على الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر أن يكون رفيقًا في أمره ونهيه ما أمكن إلى ذلك سبيلًا.
- ١٣- جاءت نصوص القرآن تبين أن الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر يلحقه الأذى مما يُحتم عليه التحلي بالصبر.
- ١٤ موضوعات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم متنوعة، منها ما يتعلق بالشريعة، ومنها ما يتعلق بالأخلاق.
- ٥١- من مراتب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: البيان والإرشاد والنصح والوعظ وقد نص على ذلك القرآن الكريم.
- ١٦ من مراتب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بعد البيان والإرشاد
   والنصح والوعظ: التعنيف والغلظة والشدة وإنزال العقوبة بضوابطها.
- ۱۷ دلت نصوص القرآن على أنه إن لم يستطع الآمر بالمعروف الناهي عن المنكر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بالمرتبتين السابقتين خاصة الآمر والناهي المتطوع أنكر ذلك بقلبه ولا يرضى بقلبه فعل المنكر من فاعله وترك المعروف من تاركه.
- ۱۸- بين القرآن الكريم الآثار والثمرات الدنيوية للقيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من التمكين والنصر ونزول الخيرات، والفلاح الدنيوي وحصول الخيرية.

9 - بين القرآن الكريم الآثار والثمرات الأخروية للقيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من تكفير السيئات ورفع الدرجات، والفوز بالجنة والنجاة من النار.

### التوصيات

أما التوصيات التي أرى من الأهمية بمكان الأحد بما فأجملها فيما يلي:

- ١- أوصي الباحثين بالعناية بكتاب الله، فهو أصل الأصول التي يستقى
   منها العلوم الشرعية.
- ٢- أوصي الباحثين بالكتابة في أحاديث الأمر بالمعروف والنهي عن
   المنكر في الصحيحين.
- ٣- أوصي الباحثين بالكتابة في أحاديث الأمر بالمعروف والنهي عن
   المنكر في السنن الأربعة.
- ٤- أوصي الباحثين بالكتابة في أحاديث الأمر بالمعروف والنهي عن
   المنكر في المسانيد.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على نبينا محمد عدد ما ذكره الذاكرون وغفل عنه الغافلون، وعلى آله وصحبه أجمعين وأسأل الله أن ينفع به الكاتب والقارئ، وأن يجعل هذا الكلام شاهدًا لنا لا علينا، وأن ينفعنا به يوم يقوم الأشهاد، وأن يرزقنا الفردوس الأعلى، ومرافقة النبي الجنة، والمسلمين.

## المصادروالمراجع

- القرآن الكريم
- الإبانة الكبرى لابن بطة، تحقيق: رضا معطي، وعثمان الأثيوبي، ويوسف الوابل
   الناشر: دار الراية للنشر والتوزيع، الرياض.
- الإحكام في أصول الأحكام، أبو الحسن سيد الدين علي بن أبي علي بن محمد بن سالم الثعلبي الآمدي، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، المكتب الإسلامي، بيروت-دمشق- لبنان.
- إحياء علوم الدين أبو حامد محمد بن محمد الغزالي الطوسي، دار المعرفة، بيروت.
- أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي، دار الفكر، بيروت، لبنان، ط/١٤١٥ هـ ١٩٩٥م.
- تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، المُلقّب بمرتضى الزَّبيدي، تحقيق: مجموعة من المحققين، دار الهداية.
- التسهيل لعلوم التنزيل أبو القاسم، محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله، ابن جزي الكلبي الغرناطي، تحقيق: الدكتور عبد الله الخالدي، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم بيروت، ط ١٤١٦/١ هـ.
- التعريفات، علي بن محمد بن علي الزين الشريف الجرجاني، تحقيق: ضبطه وصححه جماعة من العلماء بإشراف الناشر، دار الكتب العلمية بيروت، لبنان، ط١/ ١٤٠٣هـ -١٩٨٣م.
- تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس بن المنذر التميمي، الحنظلي، الرازي ابن أبي حاتم، تحقيق: أسعد محمد الطيب، مكتبة نزار مصطفى الباز، المملكة العربية السعودية، ط٩/٣ ١هـ.

- تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري الدمشقي، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢٠/٢٨هـ ١٩٩٩م.
- تفسير القرآن الكريم، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، تحقيق: مكتب الدراسات والبحوث العربية والإسلامية بإشراف الشيخ إبراهيم رمضان، دار ومكتبة الهلال، بيروت، ط١٤١٠/١ هـ.
- تفسير المنار، محمد رشيد بن علي رضا بن محمد شمس الدين بن محمد بهاء الدين بن منالا على خليفة القلموني الحسيني، الهيئة المصرية العامة للكتاب، سنة النشر: 199٠م.
- التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، د. وهبة بن مصطفى الزحيلي، دار الفكر المعاصر، دمشق، ط٢/ ١٤١٨.
- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي، تحقيق: أ. د. عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط١٠/٠١هـ ٢٠٠٠م.
- حامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن حرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو جعفر الطبري، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط١/ ١٤٢٠ هـ ٢٠٠٠م.
- الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي القرطبي، تحقيق: سمير البخاري، دار عالم الكتب، الرياض، السعودية.
- الجامع لأحكام القرآن، محمد بن أحمد بن أبي بكر بن فرح الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط١٩٦٤هـ ١٩٦٤م.

- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، أبو نصر إسماعيل بن حماد الجوهري الفارابي، تحقيق: أحمد عبد الغفور عطار، دار العلم للملايين، بيروت، ط٤/ ١٤٠٧ هـ ١٩٨٧م.
- فتح القدير محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، دمشق، بيروت، ط 1 / ٤١٤ ه.
- كيف تكتب بحثا ناجحا، د. صباح عبد الله بافضل، الدار السعودية للنشر والتوزيع، ط١/ ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- لسان العرب محمد بن مكرم بن على، أبو الفضل، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي، دار صادر، بيروت، ط٣/ ١٤١٤هـ.
- لوامع الأنوار البهية وسواطع الأسرار الأثرية لشرح الدرة المضية في عقد الفرقة المرضية، شمس الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي، مؤسسة الخافقين ومكتبتها بدمشق، ط٢/ ١٤٠٢ هـ ١٩٨٢م.
- محاسن التأويل، محمد جمال الدين القاسمي، تحقيق: محمد باسل عيون السود، الناشر: دار الكتب العلمية، بيروت، ط١٤١٨/١هـ.
- المحكم والمحيط الأعظم أبو الحسن علي بن إسماعيل بن سيده المرسي، تحقيق: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط ١٤٢١/١ هـ ٢٠٠٠م.
- مدارج السالكين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١٤١٦/٣ هـ ١٩٩٦م.
- مجموع فتاوى شيخ الإسلام، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني، جمعه ورتبه وطبعه على نفقته: محمد بن عبد الرحمن بن قاسم، ط١/ ١٤١٨ هـ.



- معالم التنزيل في تفسير القرآن، أبو محمد الحسين بن مسعود البغوي، تحقيق: محمد عبد الله النمر، عثمان جمعة ضميرية، سليمان مسلم الحرش، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط١٤١٧/٤ هـ ١٩٩٧م.
- مفاتيح الغيب، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي الملقب بفحر الدين الرازي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٣/ ١٤٢٠ هـ.
- المنهاج شرح صحیح مسلم بن الحجاج، أبو زكریا محیي الدین يحيى بن شرف
   النووي، دار إحیاء التراث العربی، بیروت، ط۲/ ۱۳۹۲ه.



# البحث رقم (٣)

# المسؤولية الدعوية تجاه المريض النفسي

إعداد

أ. د. الجوهرة بنت صالح الطريفي
 الأستاذ في قسم الدعوة
 جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية



#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

#### أما بعد:

فإن من أبرز مهام الدعاة تحقيق مقاصد الشريعة في القيام بمصالح الناس في دينهم ودنياهم معًا، ومن هذه المقاصد حفظ الضروريات الخمس وهي (الدين، والنفس، والعقل، والنسل، والمال) (١)، التي إن لم تحفظ لم تجر مصالح الدنيا على استقامة، وفاتت النجاة في الآخرة.

وفي زماننا هذا ازدادت الإصابة بالأمراض النفسية، حيث تشير الإحصائيات الصادرة من منظمة الصحة العالمية إلى تزايد هائل في انتشار الأمراض النفسية(٢).

وقد أجرت وزارة الصحة في المملكة العربية السعودية دراسة مسحية عن نسبة الأمراض النفسية حيث أكد مدير عام الصحة النفسية والاجتماعية بوزارة الصحة الدكتور عبدالحميد الحبيب أن نتائج الدراسة أثبتت ارتفاع نسبة الأمراض النفسية في المحتمع مُرجعاً ذلك لازدياد الضغوط النفسية .وبين أن زوار المستشفيات والعيادات النفسية خلال هذا العام يتراوح بين ٤٠٠ إلى منهم ٦٠٪ (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: الموافقات للشاطبي، ج١ ص٣.

 <sup>(</sup>٢) انظر: العالم يعيش عصر الأمراض النفسية، د/ لطفي عبدالعزيز الشربيني، موقع المستشار ٢٠٠٥؛
 ويكيبيديا، انتشار الأمراض النفسية.

<sup>(</sup>٣) جريدة عكاظ الإلكترونية، ٢٠١١/١١/٢٣م، العدد ٣٨١٢.



والمرض النفسي يشكل عبئاً على المريض وأسرته والمحتمع، وهذا كله يتعارض مع المقاصد التي أمر الشرع المطهر بحفظها.

ولأهمية تقديم المساعدة للمرضى النفسيين وأسرهم، أصدرت منظمة الصحة العالمية في تقارير اقتراح خطوات تقدف إلى تخفيف أعباء المرضى النفسيين، ومساعدتهم وأسرهم في تحمل المعاناة الناجمة عن المرض(١).

ولا شك أن الدعاة المسلمين هم أولى الناس في المساعدة بتحمل هذه الأعباء، لأنهم إنما يبتغون بأعمالهم وجه الله تعالى ونيل مرضاته، وتحقيق مصالح الشريعة.

ولذا اخترت أن أبحث في هذا الموضوع الذي أسميته (المسؤولية الدعوية تجاه المريض النفسي) وأضيف إلى ما سبق من أسباب اختيار الموضوع:

- كثرة من يعانون من الأمراض النفسية، مما يسبب لهم الحيرة والاضطراب فهم بحاجة ماسة إلى من يعينهم في تخطى المرحلة التي يمرون بها .
- الحاجة إلى دراسات تلبي حاجة المريض النفسي في كيفية تعامله مع المرض.
- إن من الأمراض النفسية، ما يسبب اضطراباً للمريض في عقيدته، وعبادته، فيحتاج إلى التفقية، والتفهيم، ولا شك أن تخلي الدعاة العارفين عن هذه المهمة لغيرهم قد يجعلهم يقعون فريسة لجهلم أو لمن يكون سبباً في ضلالهم.
- الحاجة إلى معرفة الأساليب التي يمكن استخدامها مع المريض النفسي، من خلال التعرف على أقوال الأطباء والأخصائيين النفسيين، مع ربطها بالأصول الشرعية.

<sup>(</sup>١) انظر: العالم يعيش عصر الأمراض النفسية، د/ لطفي عبدالعزيز الشربيني، موقع المستشار ٢٠٠٥م.

#### أهداف البحث:

- ١. التعرف على المرض النفسي وأهم الأنواع التي يعاني منها المرضى.
  - ٢. التعرف على العلاقة بين صحة النفس وصحة الجسم.
    - ٣. التعرف على دوافع دعوة المريض النفسي .
    - ٤. التعرف على أساليب دعوة المريض النفسي.
  - ٥. التعرف على العوامل المؤثرة في استجابة المريض النفسى .

### منهج البحث:

سوف استخدم في بحثى المنهجين الاستقرائي والاستنباطي (١)

وذلك باستنباط الأحكام من الأدلة الشرعية النقلية، فيما يتعلق بكيفية التعامل مع المريض النفسي، مع ربط ذلك بالواقع من خلال الاستقراء، بجمع نتائج الدراسات العلمية الطبية للوصول إلى نتيجة تجمع بين رأيي الشرع والطب في أفضل أساليب التعامل مع المريض النفسي .

وسوف أسير في البحث حسب التقسيم التالي:

المقدمة: وفيها أهمية الموضوع وأسباب اختياره.

المبحث الأول: المرض النفسي، تعريفه، أنواعه، العلاقة بين الأمراض النفسية وصحة الجسم.

المبحث الثاني: دوافع دعوة المريض النفسي.

المبحث الثالث: أساليب دعوة المريض النفسي.

المبحث الرابع: العوامل المؤثرة في استجابة المريض النفسي.

الخاتمة: وفيها أهم النتائج والتوصيات.

(۱) انظر: قواعد أساسية في البحث العلمي. د. سعيد إسماعيل صيني. ص٧٠ - ٧٣ - ٥٤٢ - ٥٤٣.



# المبحث الأول المرض النفسي تعريفه – أنواعه

العلاقة بين الصحة النفسية والجسدية

# تعريف المرض النفسي:

لقد تعددت التعاريف في المقصود بالمرض النفسي ومنها:

(حالة نفسية تصيب تفكير الإنسان، أو مشاعره أو حكمه على الأشياء، أو سلوكه، أو تصرفاته إلى حد تستدعي التدخل لرعاية هذا الإنسان ومعالجته في سبيل مصلحته الخاصة، أو مصلحة الآخرين من حوله) (١).

والمرض النفسي يُتوقَعُ عادة عندما يختل واحد من ثلاثة حوانب في حياة الإنسان النفسية وتصبح غير طبيعية أو غير صحية، وهذه الجوانب هي:

١- التفكير.

٧- المشاعر.

٣- السلوك(٢).

ومن التعاريف: (هي انحراف في سلوك الإنسان وتصرفاته، يؤدي به إلى الضعف والقلق والصراع النفسي، ويصبح عاجزاً عن ممارسة حياته بصورة سوية) (٣).

<sup>(</sup>١) مدخل إلى الطب النفسي، طبيب دوت كوم.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) الاضطرابات النفسية بين نظريات الطب النفسي وحقائق القرآن الكريم، د. أحمد محمد شعبان، ٢٦أبريل ٢٠١٢م، موقع النفسي.



# أنواع الأمراض النفسية:

هناك العديد من الاضطرابات النفسية، كاضطرابات القلق وهو اضطراب يؤثر على السلوك السوي للفرد، ومنه اضطراب القلق العام، واضطراب القلق الاجتماعي، واضطراب الهلع، وفوبيا الأماكن الفسيحة المفتوحة، واضطراب الوسواس القهري، واضطراب ضغط ما بعد الصدمة واضطرابات الاكتئاب، حيث يمكن أن تضطرب عمليات نفسية وجدانية (العاطفة، الحالة المزاجية) وتعرف اضطرابات المزاج التي تنطوي على حزن شديد مستمر غير معتاد، أو سوداوية، أو يأس باسم الاكتئاب الشديد، أو الاكتئاب الإكلينكي(۱).

# أبرز الأمراض النفسية التي تكثر المعاناة منها:

أبرز الأمراض النفسية التي تكثر المعاناة منها بحسب الدكتور طارق الحبيب: الوسواس القهري، واضطراب نوبات الذعر الذي هو نوع من أنواع القلق(٢).

أما د/ أحمد شعبان فقد ذكر أن أبرز أنواع الاضطرابات النفسية التي تكثر الشكوى منها: القلق، الاكتئاب، الوسواس القهري، وتوهم المرض والخوف (الرهاب) والأرق<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: أنواع الاضطرابات النفسية، ويكيبيديا الموسوعة الحرة.

<sup>(</sup>٢) انظر: لقاء مع أ.د .طارق الحبيب، منتديات الإسلام اليوم ١٩٠/١٠/١م.

 <sup>(</sup>٣) انظر: الاضطرابات النفسية بين نظريات الطب النفسي وحقائق القرآن الكريم، د/ أحمد محمد شعبان، موقع النفسي ٢٦ أبريل ٢٠١٢م.





# التعريف بأشهر الأمراض النفسية أو بالأكثر انتشاراً:

### الاكتئاب النفسى:

الاكتئاب النفسي هو أحد أكثر الاضطرابات النفسية شيوعاً، وهو يصنف ضمن الاضطرابات الوجدانية التي تتسم بخلل في المزاج، وأهم ما يميز الاكتئاب هو الانخفاض التدريجي، أو الحاد أو المتسارع أحياناً في المزاج، والذي يظهر على شكل شعور بالحزن، والضيق، والكآبة التي قد لا يوجد لما مايبررها، ونتيجة لهذه الحالة الانفعالية المؤلمة، فإن التفكير والسلوك يصطبغان أيضاً بالنظرة البائسة، اليائسة، الحزينة للمكتئب مما يؤثر على عمله وأسرته وعلاقاته الاجتماعية (۱).

## أعراض الاكتئاب:

- ١- مزاج مكتئب وحزين.
- ٢- نقص واضح في الرغبة أو المتعة في كل الأشياء التي كانت تثير الرغبة
   أو المتعة.
  - حعف في الشهية للطعام، أو زيادة في الشهية للطعام.
    - ٤- أرق أو ميل للنوم.
- هعور بالتوتر وعدم القدرة على الاسترخاء أو شعور بالبطء والتثاقل الجسمى.
  - ٦- الخمول وفقدان الطاقة.
  - ٧- الإحساس بالدونية، والشعور بالنقص.

<sup>(</sup>١) انظر: الاكتئاب النفسي، أ. د .عبدالله السبيعي، موقع النفسي ١٦ أبريل ٢٠٠٩م.





9- أفكار متكررة في الموت (لا يشمل ذلك الخوف من الموت بل أفكار انتحارية متكررة).

• ١ - خلل في القدرة على أداء الوظائف الاجتماعية أو المهنية أو غيرها من الوظائف الأحرى (١).

## الوسواس القهري:

#### تعريفه:

عرفه أ.د. طارق الحبيب بأنه: (علة مرضية تصيب بعض الناس، كما تصيبهم أيَّةُ أمراض أخرى، وهي أفكار أو أفعال، أو خواطر، أو نزعات متكررة ذات طابع بغيض، يرفضها الفرد عادة، ويسعى في مقاومتها، كما يدرك أنها خطأ ولا معنى لها، لكن هناك ما يدفعه إليها دفعاً، ويفشل في أغلب الأحيان في مقاومتها) (٢).

وعرفها د/ أحمد عيد بأنها: (أفكار قهرية متكررة تطرأ على ذهن الإنسان وتسبب له الشعور بالضيق والقلق، والكرب النفسي، مما يدفعه في أحيان كثيرة إلى تكرار القيام بأفعال معينة لتخفيف هذه المشاعر) (٣).

وقد شبه الدكتور أحمد عيد الاستجابة للفعل بالحطب، والفكرة الوسواسية بالنار، فكلما كان الفرد يقوم بالفعل أو الاستجابة القهرية للفكرة

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) الوسواس القهري مرض نفسي أم أحاديث شيطانية، أ.د. طارق الحبيب، ص١٩ - ٢٠.

<sup>(</sup>٣) الوسواس القهري القفل والمفتاح، د/ أحمد عيد، منتدى أ. د. طارق الحبيب، مركز مطمئنة الطبي.

الوسواسية كأنه يضع الحطب على النار، وبالتالي يزيد ويقوي الفكرة الوسواسية<sup>(١)</sup>.

وقد تحدث هذه الوساوس دون سابق لها، كما تحدث نتيجة اضطراب عضوى، كبعض إصابات الرأس، أو بسبب نفسى كالاكتئاب مثلاً، وكما يعتري هذا النوع من الوساوس الإنسان في عبادته، فإنه قد يعتريه في شؤون حياته الدنيوية (٢).

وعن أكثر أنواع الوساوس انتشاراً لدى المسلمين وجد أنها الوساوس الدينية ففي دراسة مقارنة لمرضى الوسواس القهري من خلال متابعة مائة وأربعين مريضاً بالوسواس القهري، وجد أنه يغلب على المرضى المصريين والعرب الوساوس الدينية حيث بلغت نسبتهم ٥٧٪ في مصر.

وأجريت دراسة في السعودية عام ١٩٩١م على ٣٢ مصاباً بالوسواس القهري وجد أن محتوى معظم الأفكار التسلطية أو الأفعال القهرية كان دينياً (٣).

### اضطراب توهم المرض:

هو عبارة عن انشغال الفرد المبالغ فيه بالأمراض، مع الخوف والاعتقاد بالإصابة بالأمراض وذلك بناء على تفسيره الخاطئ للتغيرات، أو الأعراض الجسمية البسيطة أو العادية(٤).

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) انظر: الوسواس القهري، مرض نفسي أما أحاديث شيطانية، ص١٩ – ٢٠.

<sup>(</sup>٣) انظر: تعريف الوسواس القهري وخصائصه، د. محمد فريد، موقع النفسي ٢٢ فبراير ٢٠٠٧م.

<sup>(</sup>٤) انظر: اضطراب توهم المرض، د. أحمد عيد، منتدى أ. د. طارق الحبيب، مركز مطمئنة الطبي ٢٠١١/٢/٨م.



ويلخص بعض الباحثين أعراض هذا المرض في ثلاث مجموعات هي:

١- الانشغال الشديد بكل ما هو جسمى.

٢- الاعتقاد بالإصابة بمرض جسمي على الرغم من الطمأنة والفحوصات الطبية.

٣- مخاوف الإصابة بالمرض.

وغالباً ما يرافق اضطراب توهم المرض اضطرابات نفسية أخرى مثل الاكتئاب، والوسواس القهري والقلق(١).

## اضطرابات نوبات الذعر (الهلع):

نوبة الهلع هي نوبة من خوف شديد وإحساس بعدم الارتياح ومعه أربعة أعراض من الأعراض الآتية:

- ضربات قلب سريعة - تعرق - اهتزاز باليد ورعشة - إحساس بالاختناق وقصر في التنفس - الإحساس بقبضة الصدر - الشعور بالغثيان وتقلب المعدة - الشعور بالدوخة - التنميل - السخونة - الشعور بالقرب من الموت - وفقدان التحكم في المشاعر - والشعور بالغربة عن النفس وعن الآخرين وما يحدث.

وتصل هذه الأعراض قمتها في خلال ١٠ دقائق(٢).

## الأرق:

الأرق: هو عبارة عن استعصاء النوم أو تقطعه أو انخفاض جودته، مما

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) انظر: اضطراب الهلع ونوبات الهلع، د. أحمد البحيري، موقع استشارات نفسية ٦ أبريل ٢٠١١م

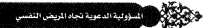
يعود سلباً على صحة المريض النفسية، والجسدية، ويمكن أن يعرف بأنه الشكوى من عدم الحصول على نوم مريح خلال الليل، وهو ما يؤثر على نشاط المصاب خلال النهار.

# أسباب الأرق:

الاضطرابات النفسية وهو أكثر أسباب الأرق شيوعاً، وقد أظهرت الدراسات أن ٤٠٪ من المصابين بالأرق لديهم اضطرابات نفسية كالاكتئاب والقلق.

الأسباب العضوية كأمراض الجسم العضوية (١).

<sup>(</sup>١) انظر: الأرق، ويكيبيديا، الموسوعة الحرة، ٣١ يناير ٢٠١٢م.



## العلاقة بين الصحة النفسية والجسدية

# (أثر الضغوط النفسية على صحة الإنسان)

تُعرَّف الصحة بأنها حالة من التعافي الجسدي والنفسي والاجتماعي نتيجة للتفاعل والتكامل من هذه العناصر الثلاثة، وأن الصحة ليست هي مجرد غياب المرض.

- ١- العوامل النفسية قد تكون مسببة للمرض العضوي، وإنحا تزيد من شدته إذا كان له سبب عضوي واضح وهذه تسمى (الأمراض النفسية الجسدية)، ومنها: قرحة المعدة الربو الصداع النصفي روماتزم المفاصل وبعض الأمراض الجلدية.
- ٢- الأمراض العضوية قد تكون مسببة للمرض النفسي مثل: اضطراب الغدد الصماء، فإن زيادة نشاط الغدة الدرقية يسبب حالات القلق، ونقص إفرازها يسبب حالات من الاكتئاب.
- ٣- الأعراض الجسدية قد تكون جزءاً من الاضطراب النفسي، كما هو الحال في اضطراب القلق حيث يشكو المريض من ضيق النفس،
   والخفقان ورعشة اليدين.
- ٤- الأعراض النفسية قد تكون جزءاً من المرض العضوي، فإن مريض السكر أو الضغط يشكو من أعراض القلق أو الاكتئاب أو اليأس والإحباط(١).

<sup>(</sup>۱) انظر: العلاقة بين الصحة النفسية والجسدية، د. لطفي حجازي، منتدى أ. د. طارق الحبيب الإلكتروني (۱) ۱۱/۰/۱۰ م.



وقد أكد العلماء أن العديد من الاضطرابات النفسية تؤثر على مناعة الجسد، فالأمراض النفسية والضغوط الاجتماعية المزمنة تؤثر على مناعة الجسد ومقاومته للأمراض، وأن الضغوط النفسية قد تسهم في نشوء أمراض عضوية، كالسكر والسرطان، وأمراض القلب، والجلطات، وغيرها من أمراض الغدد الصماء والاضطرابات الهرمونية، والشيخوخة والهرم، فالجهاز العصبي يقوم بالتحكم في بعض وظائف الأعضاء في الجسم، كضربات القلب، وضغط الدم، وعمليات الهضم، وجهاز المناعة والغدد الصم ويتصل معها اتصالاً مباشراً، وعندما يحدث أي خلل في عمل الجهاز العصبي بسبب الانفعالات النفسية سيؤدي إلى خلل في الأجهزة الأخرى مسبباً الأمراض العضوية (۱).

 <sup>(</sup>١) انظر: الهم والهرم من منظور القرآن الكريم والسنة النبوية، أ. عبدالرحيم الريفي، موقع النفسي ١١ نوفمبر
 ٢٠١١ وينظر أساليب تعديل التفكير أ. د. رامزطه، موقع د. رامز طه.



# المبحث الثاني دوافع دعوة المريض النفسي

لا شك أن لكل عمل دافعا يدفع صاحبه لعمله، ودعوة المريض النفسى عمل حسن له دوافعه وأذكر منها:

١- إن الدعاة هم حملة رسالة الإسلام الذي هو ميراث النبوة، والله سبحانه وتعالى أخبر رسوله هي أنه إنما أرسله رحمة للعالمين بقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكِمِينَ ﴾ (١).

والنبي ﷺ أخبر عن أسمائه ﷺ فذكر منها نبي الرحمة، فعن أبي موسى الأشعري ﷺ يُسمَّى لنا نفسه أسماء فقال: (أنا محمد .... ونبي الرحمة)"(٢).

وقد ذكر الإمام النووي - رحمه الله عند شرحه لهذا الحديث أن المقصود بنبي الرحمة أنه جاء بالتراحم واستدل بقول الله تعالى: ﴿ رُحَمَّاتُهُ يَنَّهُمْ ﴾ (٣)، وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّابِ وَتَوَاصَوْاً بِالْمَرْمَةِ ﴾ (٤)(٥).

والرحمة تقتضي إيصال ما ينفع العباد في دنياهم وآخرتهم.

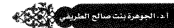
<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء: ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه مسلم في كتاب الفضائل، باب في أسمائه ﷺ حديث (٢٣٥٥) ج٢ ص١٨٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح، جزء من آية: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة البلد ، جزء من آية: ١٧ .

<sup>(</sup>٥) انظر: شرح النووي، ج٨ ص١١٦.



إن مسؤولية الدعاة لا تقتصر على الإرشاد الديني فقط، بل تقديم كل أشكال العون والمساعدة، وهذا الأمر حث الإسلام عليه ورغب فيه بقوله على : "... والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه"(١).
 قال النووي: (وفيه: فضل قضاء حوائج المسلمين، ونفعهم بما تيسر من علم أو مال أو معاونة أو إشارة بمصلحة أو بنصيحة، وغير ذلك) (١).

إن في ذلك تفريجاً لكربات المرضى وهذا عمل فاضل قال فيه النبي على:
 "... ومن فرج عن مسلم كربة فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة" (").

قال النووي - رحمه الله - : (في هذا فضل إعانة المسلم، وتفريج الكرب عنه، وستر زلاته، ويدخل في كشف الكربة وتفريجها من أزالها بماله، أو حاهه، أو مساعدته، والظاهر أنه يدخل فيه من أزالها بإشارته ورأيه ودلالته) (٤).

حاجة المريض النفسي إلى الإرشاد الديني فيما يخص عقيدته
 وعباداته، بل تعامله مع مرضه، إذ أن معاناة المرضى النفسيين كبيرة،

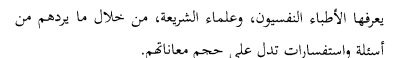
<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الذكر والدعاء، باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن والذكر حديث (٢٦٩٩) ج٣ ص٢٠٧٤.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي، ج٩ ص٢٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب المظالم والغصب، باب لا يظلم المسلم المسلم ولا يسلمه، ج٣ ص٩٨، ومسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم حديث (٢٥٨٠) ج٣ ص٩٩٦.

<sup>(</sup>٤) شرح النووي، ج٨ ص٣٨٠.





- حاجة المريض النفسي الماسة إلى الدعم والمؤازرة، فكثير من المرضى النفسيين يعانون في صمت وخجل وخوف من إظهار معاناتهم،
   لأنهم يخشون من ردة فعل من حولهم تجاه مشاعرهم وأحاسيسهم.
- 7- إن المرض يؤثر على حياة المريض، وعلى من حوله أسرته بل مجتمعه، فالمساعدة له في تجاوز هذه المجنة، مساعدة لمن حوله.



# المبحث الثالث أساليب دعوة المريض النفسي

تتعدد الأساليب التي يمكن استخدامها مع المريض النفسي والتي تفيده وتساعد على تجاوز محنته، ويمكن في هذا الجانب الاستفادة من الأساليب العلاجية التي يستخدمها الأطباء النفسيون والأخصائيون النفسيون، فيما يسمى بالعلاج المعرفي السلوكي، خاصة أن التعرف على هذه الأساليب العلاجية أصبح متاحاً من خلال بعض المواقع الإلكترونية المتخصصة، والتي يشارك فيها أطباء استشاريون متخصصون في الطب النفسي، وكذلك استشاريون في علم النفس، كما توجد دورات خاصة بالعلاج المعرفي السلوكي يمكن للدعاة الاستفادة منها(۱).

وسأذكر بعض الأساليب التي يمكن استخدامها مع المريض النفسى:

## ١ - أسلوب التطمين والدعم:

وهذا من العلاجات الطبية حيث يُسمَّى العلاج التدعيمي إذ يقوم على شد أزر المريض ودعمه والتركيز على ما يمكنه القيام به (٢).

وقد ذكر أ. د. طارق الحبيب أن من أنواع العلاج التي تقدم للمريض النفسي العلاج المساند الذي فيه يقوم المعالج بطمأنة المريض وتوجيهه وإرشاده (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: معرفي أول موقع باللغة العربية مختص بالعلاج المعرفي السلوكي، إذ أن رسالة الموقع تدريب ومساعدة المعالج النفسي المعرفي في ممارسة العلاج المعرفي السلوكي، وزيادة الوعي بمدى فائدة العلاج المعرفي السلوكي بين المختصين وكذلك لدى العامة.وكذلك موقع أكاديمية علم النفس.

<sup>(</sup>٢) انظر: الاكتئاب النفسي، أ. د. عبدالله السبيعي، موقع النفسي ١٦ أبريل ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>٣) انظر: حوار مع أ. د. طارق الحبيب حول العلاج النفسي، شبكة عابرون الثقافية ١١/١٩ م.



ومما يدخل الطمأنينة في نفس المريض، إخباره أن ما أصيب به هو من جملة ما يكفر الله به عن خطاياه، فإذا صبر واحتسب أثيب على ذلك، بل إن ابن حجر في فتح الباري ذكر أن الأحاديث الصحيحة صريحة في ثبوت الأجر بمجرد حصول المصيبة، وأما الصبر والرضا فقدر زائد يمكن أن يثاب عليهما زيادة على ثواب المصيبة(١).

ومن هذه الأحاديث ما أخرجه البخاري - رحما الله - عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي قلق قال: "ما يصيب المسلم من نصب ولا وصب ولا هم ولا حزن ولا أذى ولا غم حتى الشوكة يشاكها إلا كفر الله بها من خطاياه" (٢).

والهم والحزن والغم من أمراض الباطن كما ذكر ابن حجر، أي - أمراض النفس - وربط بينها بقوله: (وقيل في هذه الأشياء الثلاثة وهي الهم والغم والحزن، إن الهم ينشأ عن الفكر فيما يتوقع حصوله مما يتأذى به، والغم كرب يحدث للقلب بسبب ما حصل، والحزن يحدث لفقد ما يشق على المرء فقده وقيل: الهم والغم بمعنى واحد) (٣).

وقال الشيخ محمد بن صالح العثيمين - رحمه الله -: (أولًا يجب أن تعلم أن الهموم والغموم التي تصيب المرء هي من جملة ما يكفر عنه بها ويخفف عنه من ذنوبه، فإذا صبر واحتسب أثيب على ذلك) (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: فتح الباري، ج١٠ ص١١٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب المرضى والطب، باب ما جاء في كفارة المرض، ج٧ ص٢.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، ج١٠ ص١١٠.

<sup>(</sup>٤) العلاج من الوساوس في ضوء الكتاب والسنة، الشيخ محمد بن صالح العثيمين، ص٢٥.

وهذا الأسلوب مما يعالج به العلماء من ابتلى بالوسواس، إذ يحاولون طمأنة الموسوس، وإزالة قلقه من الوساوس، لأن الخوف منها يزيد من ورودها على النفس.

وقد ذكر الإمام النووي - رحمه الله - في كتابه الأذكار مقولة لأحد العلماء في علاج الوسوسة، حيث قال: (وقال السيد الجليل أحمد بن أبي الحوراني: شكوت إلى أبي سليمان الداراني الوسواس فقال: إذا أردت أن ينقطع عنك، فأيَّ وقت أحسست به فافرح، فإنك إذا فرحت به انقطع عنك، لأنه ليس شيء أبغض إلى الشيطان من سرور المؤمن، وإن اغتممت به زادك. قلت: وهذا مما يؤيد ما قاله بعض الأئمة: إن الوسواس إنما يبتلي به من كمُل إيمانه، فإن اللص لا يقصد بيتاً خرباً) (۱).

فهذا النص يذكر العلاج الذي استعمله أبو سليمان الداراني - رحمه الله - وهو الأمر بالفرح، كما أن عبارة الإمام النووي الأخيرة تدخل الطمأنينة على قلب الموسوس وتُعْلِمه أنه على خير، وأنه إنما أصابه الوسواس لكمال إيمانه لا لغضب الله عليه أو نقص إيمانه.

فإذا كان الأطباء اليوم يعدُّون القلق أصلاً للوسواس فليس أنفع من إدخال الطمأنينة والفرح إلى قلب الموسوس لعلاجه، ويمكن للموسوس أن يفعل هذا بنفسه(٢).

<sup>(</sup>١) الأذكار للنووي، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٢) ينظر: منهج الفقهاء في التعامل مع الوسواس القهري، أ. رفيف الصباغ، ١٠.



وقال -رحمه الله- (وتفريح نفس المريض، وتطييب قلبه، وإدخالُ ما يسُرُّه له تأثير عجيب في شفاء علته وخفتها، فإن الأرواح والقوى تقوى بذلك) (١٠).

وكذلك زرع التفاؤل في نفس المريض إذ أن ذلك له أثر كبير على صحة المريض إذ يعزز قدرة المريض على مقاومة المرض، فقد أثبتت الدراسات العلمية الطبية أثر التفاؤل والنظرة الإيجابية في الحياة على الصحة، إذ أنما تعزز نظام المناعة في الجسم، حيث كشف بحث مشترك بين جامعتي (كنتاكي) و (لويز فيل) أن الشعور المتفائل بخصوص المستقبل قد يؤدي لشعور أفضل في الواقع وأن التفاؤل مفيد للصحة إذ من شأنه تعزيز قدرة الجسم على محاربة العدوى (٢).

ومما يزرع التفاؤل في نفس المريض تذكيره بحديث النبي على: "لكل داء دواء" فإن المريض إذا استشعر أن لدائه دواء يزيله، تعلق قلبه بروح الرجاء، وبردت عنده حرارة اليأس<sup>(٣)</sup>.

## ٢ – إرشاد المريض إلى التداوي:

إن الأمراض النفسية مثلها مثل الأمراض العضوية تحتاج إلى العلاج، ونوعية العلاج يحددها الطبيب الماهر الحاذق.

يقول سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز - رحمه الله - في سؤال حول كيفية علاج المريض النفسى: (المشروع أن يعالج بالطب النبوي، والعلاج

<sup>(</sup>١) زاد المعاد، ج٤ ص١١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: التفاؤل يعزز المناعة والصحة، مفكرة الإسلام، ٢٩ مارس ٢٠١٠م.

<sup>(</sup>٣) انظر: زاد المعاد، ج٤ ص١٧.

الذي يعرفه خواص الأطباء مما لا يخالف الشرع المطهر لقول النبي ﷺ: "ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء" ) (١).

وقوله ﷺ: "لكل داء دواء فإذا أُصيب دواء الداء برأ بإذن الله" (٢٠). وقوله ﷺ: "عباد الله تداووا ولا تداووا بحرام" (٣٠).

ومن الدواء الشرعي القراءة عليه من أهل العلم والإيمان لعل الله ينفعه بذلك. ومن الأسباب النافعة لهذا وأمثاله كعرضه على الأطباء المختصين من أهل الإيمان والتقوى لعلهم يعرفون سبب مرضه وعلاجه)(٤).

قال النووي في شرح حديث: "لكل داء دواء فإذا أصيب دواء الداء برأ بإذن الله": (وفي هذا الحديث إشارة إلى استحباب الدواء، وهو مذهب أصحابنا وجمهور السلف وعامة الخلف)(٥٠).

وفي فتوى مشابحة لأعضاء اللجنة الدائمة للإفتاء حول علاج المرض النفسي جاء ما نصه: (ثقي بالله تعالى وحسّني الظن به، وفوضي أمرك إليه، ولا تيأسي من رحمته وفضله وإحسانه فإنه سبحانه ما أنزل داء إلا أنزل له شفاء، وعليك الأحذ بالأسباب فاستمري في مراجعة الأطباء المتخصصين في معرفة الأمراض وعلاجها...) (٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الطب، باب ما أنزل الله داء إلا أنزل له شفاء، ج٧ ص١٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب السلام، باب لكل داء دواء، حديث رقم ٢٢٠٤)، ج٢ ص١٧٢٩.

 <sup>(</sup>٣) لم أجده بعذا اللفظ وإنما عند أبي داود في كتاب الطب باب في الأدوية المكروهة، ونصه قال رسول الله ﷺ:
 "إن الله أنزل الداء والدواء وجعل لكل داء دواء، فتداووا ولا تداووا بحرام" حديث (٣٨٧٤) ج٤ ص٧٠٠،
 والحديث ضعفه المنذري. انظر عون المعبود على سنن أبي داود، ص١٦٥٢.

<sup>(</sup>٤) مجموع فتاوى ومقالات متنوعة لسماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز، ج٩ ص٠٤١.

<sup>(</sup>٥) شرح النووي، ج٧ ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٦) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، فتوى رقم (٣٨٢٨) ج١ ص٢٩٦.



ويقول أ. د. طارق الحبيب عن أكثر الطرق العلاجية شيوعاً للأمراض النفسية: (الأدوية النفسية – الجلسات النفسية – (العلاج النفسي غير الدوائي) – العلاج المساند، وفيه يقوم المعالج بطمأنة المريض وتوجيهه وإرشاده، العلاج السلوكي، العلاج المعرفي، وفيه يقوم الطبيب بتقويم وتصحيح أساليب التفكير الخاطئة لدى المريض، العلاج بالرجفة المحدثة كهربياً، الجراحة النفسية. ويقتصر استخدامها على بعض الحالات النفسية الشديدة) (۱).

وقد أوصى العديد من الأطباء بضرورة زيارة المريض للطبيب النفسي المتمكن ليصف له ما يحتاجه من العلاجات السابقة الذكر (٢).

يقول د/ فائق الزغاري استشاري الطب النفسي: (بعض الناس يتأخر في مراجعة العيادات النفسية حتى يستفحل الأمر، والمرض النفسي يتدرج من الاضطراب البسيط الذي يمكن علاجه بالإرشاد النفسي والطمأنة إلى الفصام العقلي شديد الاضطراب الذي يُتحكم به دوائياً، فأمراض القلق والاكتئاب والوساوس والمخاوف والهيستيريا واضطرابات النوم، واضطرابات الأطفال وغيرها من الأمراض النفسية قابلة للشفاء، وإن هناك نسبة قليلة من الأمراض النفسية التي لا تشفى، ولكن يتحكم بها من قبل الأدوية، ولو نظرنا إلى الأمراض غير النفسية فإن الأمر لا يختلف كثيراً، فهناك العديد

<sup>(</sup>١) حوار مع أ.د. طارق الحبيب حول العلاج النفسي، شبكة عابرون الثقافية ١٠٠٧/١١/١٩م.

<sup>(</sup>۲) انظر: نماذج لعلاج بعض حالات الوسواس القهري، أ. د. محمد شريف سالم، طبيب نفساني دوت كوم؛ تعريف الوسواس القهري وخصائصه، د. محمد فريد موقع النفسي ۲۲ فبراير ۲۰۰۷؛ اضطراب توهم المرض، د/ أحمد عيد، منتدى أ. د. طارق الحبيب، مركز مطمئنة الطبي ۲۰۱۱/۲/۸.





منها يستمر طوال العمر، مثل السكري والضغط وأمراض القلب، ويحتاج المريض المصاب بما إلى تناول علاجه مدى الحياة.

لقد أثبتت التحارب العلمية بأن سبب الأمراض النفسية هو اختلال في مستوى النواقل العصبية في الدماغ، وذلك نتيجة عدة عوامل، منها تأثير الوراثة والبيئة والتربية وعوامل عديدة أخرى....

والتجارب العلمية مدعومة بالخبرات العملية والمشاهدة اليومية أثبتت نفع الأدوية النفسية في علاج الأمراض النفسية ... ) (١).

ويقول أ. د. وائل أبو هندي عن تأثير العلاج الدوائي النفسي على المرضى: (الأبحاث العلمية المستمدة من التجارب على الأدوية تؤكد أن استعمال الأدوية التي تزيد من تركيز السير وتونين (ناقل عصبي) في المخ يؤثر تأثيراً إيجابياً في تحسين حالة المريض) (٢).

ويقول أ. د. رامز طه: (ولأن المرض النفسي عملة ذات وجهين، أحدهما نفسي معنوي أخلاقي، والآخر بيولوجي حسماني، فإن العلاج يجب أن يكون متكاملاً يعالج آلام النفس بالكلمة والمناقشة وتعديل التكفير والسلوك، ويعالج الجسم الذي اختلت وظائفه بالدواء مما يؤكد أهمية الدمج بين العلاج بالعقاقير والأدوية، والعلاج النفسي والديني في علاج تكاملي شامل) (٢).

<sup>(</sup>١) مفاهيم خاطئة للمرض والعلاج النفسي، أ. د. فائق الزغاري، طبيب نفساني دوت كوم.

<sup>(</sup>٢) أسباب الوسوسة القهرية، أ. د. وائل أبو هندي، موقع مجانين ٢٠١٠/٢/١٦م.

<sup>(</sup>٣) انظر: العلاج النفسي الذاتي بالقرآن، أ. د. رامز طه.



وقد أشار أ. د. عبدالله السبيعي إلى إرشاد المريض للطبيب النفسي في مقال له عن الاكتئاب النفسي حيث قال موصياً من لديه مريض نفسي: (ابحث له عن طبيب نفسي كفؤ، وسارع بالعلاج فإن الاكتئاب من أكثر الاضطرابات النفسية استجابة للعلاج ولله الحمد) (۱).

وعن الأدوية النفسية يقول أ. د. وائل أبو هندي:

أولاً: الآثار الجانبية البسيطة للأدوية النفسية، لا تعادل بأي شكل من الأشكال تلك الفائدة المرجوة، وكل الأدوية غير النفسية لها آثار جانبية، وأيُّ دواء ليس له آثار علاجية.

ثانياً: الأدوية النفسية لا تؤدي إلى الإدمان إذا استخدمت تحت إشراف طبى مباشر (٢).

ولا تعارض بين الطب النفسي واستخدام الرقية الشرعية، حيث ذكر معالي الشيخ الدكتور عبدالله المطلق أهمية العلاج بالقرآن الكريم بقراءته وتدبره، وذكر أنه لا تعارض بين الطب النفسي والقرآن، فإن الذهاب إلى عيادات الطب النفسي يُعدُّ من الأحذ بالأسباب الذي يأمر به القرآن الكريم واستدل بالأحاديث التي فيها الحث على التداوي وسبق ذكرها(٣).

<sup>(</sup>١) الاكتئاب النفسي، أ. د. عبدالله السبيعي، موقع النفسي ١٦ إبريل ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>٢) انظر: لماذا ينظر الناس نظرة سلبية للطب النفسى، أ. د. وائل أبو هندي، طبيب نفساني دوت كوم.

 <sup>(</sup>٣) انظر: المريض النفسي بين الأطباء والرقى، الشيخ عبدالله بن محمد المطلق، موقع طريق الإسلام، ٧ رمضان
 ٢٢ هـ.



# ٣ - مساعدة المريض على التحكم والسيطرة على تفكيره:

تؤكد نظريات التعلم، وعلم النفس السلوكي أن المرض النفسي هو سلوك خاطئ متعلم(١).

لقد اهتم عدد من المعالجين النفسيين بدور العوامل الفكرية والذهنية في التسبب في الاضطرابات النفسية.

ويفترض عالم النفس "ألبرت أليس" مؤسس مدرسة العلاج العقلاني، أن التفكير هو المحرك الأول والمسبب للانفعال، ويؤكد أنصار مدرسة العلاج العقلاني أن الاضطراب النفسي الذي يعاني منه فرد ما هو نتيجة سوء تفسيره وتأويله للأمور، وذلك بناء على الأفكار والمعتقدات غير المنطقية والسلبية الهدامة التي يتبناها(٢).

وعن تأثير التفكير على حسد الإنسان يقول أ. د. رامز طه: (ولقد ثبت بالعديد من الأدلة التجريبية والإكلينيكية أن العوامل الفكرية التي تشمل التفكير والتخيل والتصور والاستنتاج والتوقع، تتصل وتؤثر فوراً على مراكز الانفعال بالدماغ، التي تفرز بالتالي عدداً من الهرمونات والمواد الناقلة العصبية المسببة للتوتر والتغيرات الفسيولوجية المصاحبة له.

ومن هرمونات التوتر المعروفة هرمون الأدرينالين الذي يؤدي إفرازه إلى توتر العضلات، وخفقان القلب وارتفاع ضغط الدم، وزيادة معدل التنفس،

<sup>(</sup>١) انظر: أسلوب تعديل السلوك وتعلم عادات جديدة، أ. د. رامز طه، استشاري الطب النفسي.

 <sup>(</sup>٢) انظر: أسلوب تعديل التفكير، أ. د. رامز طه، وانظر العلاج المعرفي السلوكي: تعريفه - أهدافه - قواعده،
 د. إبتسام عبدالله الزعبي، موقع أطفال الخليج.

(ه. الجوهرة بنت صالح الطريش

واتساع حدقة العين، ونقل كميات كبيرة من السكر من الكبد إلى الدم حتى تتوفر الطاقة والوقود للمعركة التي استعد لها الجسد بأمر من مراكز الانفعال تحت تأثير العوامل الفكرية المخيفة والمهددة، ويصاحب هذه التغيرات أيضاً تعطل عمليات الهضم واضطراب إفراز العصارات المعدية والمعوية)(١).

وإذا كان الأمر كذلك فقد بين علماء النفس وأطبائها أن أيَّ أسلوب للعلاج النفسي مهما اختلفت المدرسة التابعة لها لا يمكن أن يؤدي إلى نتائج فعالة وإيجابية إلا من خلال تعديل أفكار الفرد ومعتقداته، وتوقعاته، وكذلك تصوراته عن نفسه وعن الآخرين (1).

ولقد أدرك العلماء المسلمون ما يلعبه التفكير في توجيه سلوك الإنسان وفي سعادته وفي شقائه، وقد اتصفت أرآؤهم في هذا الموضوع بالفهم المتمكن لطبيعة النفس البشرية، والعوامل التي تتأثر بها وتؤثر فيها، وقد سبقوا بذلك العلماء المحدثين وممن تكلم عن ذلك الإمام ابن القيم - رحمه الله - حيث قال: (والنظر أصل عامة الحوادث التي تصيب الإنسان، فإن النظرة تولد الخطرة، ثم تولد الخطرة فكرة، ثم تولد الفكرة شهوة ثم تولد الشهوة إرادة، ثم تقوى فتصير عزيمة جازمة، فيقع الفعل ولابد، ما لم يمنع مانع) (٣).

وقال أيضاً: (واعلم أن ورود الخاطر لا يضر، وإنما يضر استدعاؤه ومحادثته، فالخاطر كالمار على الطريق، فإن لم تستدعه وتتركه مرَّ وانصرف

<sup>(</sup>١) انظر: الخلوة العلاجية والتأمل، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٢) انظر: أسلوب تعديل التفكير، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٣) الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، لابن قيم الجوزية، ص١٣٤.

عنك، وإن استدعيته سحرك بحديثه وخِدعه، وغروره، وهو أخف شيء على النفس الفارغة العاطلة، وأثقل شيء على القلب والنفس الشريفة السماوية المطمئنة) (١).

وقد أشار الغزالي إلى أن بلوغ الأخلاق الجميلة يتطلب أولاً تغيير أفكار الفرد عن نفسه، ثم القيام بالممارسة العملية للأخلاق المراد اكتسابها حتى تصبح عادة (٢).

وتكون الفكرة مرضية بسبب أسلوب وطريقة التفكير مثل:

- التطرف في الأحكام: حيث يرى الفرد الأشياء إما سوداء أو بيضاء، وهو يكره ويحب دون توسط أو اعتدال.
  - التصلب ومواجهة المواقف المختلفة بطريقة تفكير واحدة.
- المبالغة : كالمبالغة في تفسير المواقف مما يؤدي إلى إثارة انفعالات القلق أو الخوف.

كذلك المبالغة في نقد الآخرين سلباً أو إيجاباً، مما يؤدي إلى اضطراب العلاقة بهم.

- التعميم: وهو أسلوب من التفكير يؤدي إلى تعميم الخبرات الجزئية تعميماً سلبياً، مما يؤدي بالتالي إلى العديد من الأنماط المرضية خاصة الاكتئاب والفصام.
- الحساسية للنقد وتضحيم المواقف والأحداث. ويؤكد أغلب الباحثين

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص١٣٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: إحياء علوم الدين للإمام أبي حامد الغزالي، ج٣ ص٥٨.



أن استمرار التفكير والتخيل بطريقة خاطئة يتحول إلى عادة مرضية يفقد معها الفرد إدراكه الموضوعي للواقع وتقييمه الصحيح للذات، وإلى اعتياد المبالغات الانفعالية(١).

ويمكن السيطرة على التفكير من خلال الأساليب التالية:

# أ - ضبط التفكير:

وذلك من خلال ضبط الأحاديث الداخلية، وما يقوله الفرد لنفسه، ففي تجارب علمية وُجد أن التفكير يقترن بكلام باطن غير مسموع، وبوجود حركات دقيقة في عضلات النطق – الحنج واللسان والشفتين – وقد أمكن تسجيلها بأجهزة دقيقة وحساسه (٢).

وهذا يُصدِّق ما أشار إليه الإمام ابن القيم - رحمه الله - في أن الخاطر الفكري يقترن بكلام، وشبهه بالمار على الطريق إذا توقف عند المرء وحدثه فإنه يسحره بحديثه ويؤثر فيه، وإن تركه مرَّ وانصرف عنه.

لذاكان لابد من ضبط التفكير في الأشياء السيئة والضارة والتي تؤدي إلى التوتر والصراع النفسي، واستمرار اجترار الأفكار الهدامة وغير المنطقية، والخبرات غير السارة، وذكريات المواقف السيئة، وجعلها كالاسطوانة المشروخة التي تكرر نغمة واحدة تؤدي إلى إثارة مراكز الانفعال بصورة متواصلة، وتراكم مشاعر الضيق، والقلق، والاكتئاب، بحيث يجد الفرد نفسه في نهاية اليوم، أو حتى بعد فترة وجيزة من الوقت مكتئباً، قلقاً، حزيناً،

<sup>(</sup>١) انظر: العلاج بتأمل ذكر الله، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٢) انظر: أسلوب تعديل التفكير، أ. د. رامز طه.



أفكاره ومعتقداته عن نفسه وعن الآخرين هي السبب فيما يعانيه(١).

والإنسان قادر بالفعل على ضبط أفكاره وتعديلها وتعديل سلوكه هذا ما أثبتته العديد من مدارس العلاج النفسى الحديثة (٢).

ويكون ذلك من خلال ضبط الأحاديث الداخلية، وما يقوله الفرد لنفسه باستمرار يؤدي إلى ضبط الانفعال ويستطيع الفرد بالتعلم وبالمران المستمر أن يتحكم في مسرحه الذهني، وأن يسمح للأفكار البناءة المنطقية غير المتشككة والمتفائلة بالتواجد عليه، وأن يطرد الأفكار السوداء والتصرفات المتشائمة (٢).

### ب – وقف التفكير:

وأسلوب وقف التفكير أسلوب نبوي، جاء التوجيه النبوي فيه إذا تعرض الإنسان لأفكار هدامة .دل على ذلك ما أخرجه البخاري ومسلم عن أبي هريرة على قال: قال رسول الله على : (يأتي الشيطان أحدكم فيقول من خلق كذا، من خلق كذا، حتى يقول من خلق ربك، فإذا بلغه فليستعذ بالله ولينته) (٤).

ففي الحديث كان الشيطان مصدر الفكرة المرضية، حيث اقترن بكلام باطن غير مسموع أثر على المريض، فجاء التوجيه النبوي بقوله:

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) انظر: العلاج النفسي الذاتي، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٣) انظر: أساليب تعديل التفكير، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب بدء الخلق، باب صفة إبليس وجنوده، ج٤ ص٩٢، ومسلم في كتاب الإيمان، باب بيان الوسوسة في الإيمان وما يقوله من وجدها، حديث (٢١٤، ١٣٤)، ج١ ص١٢٠٠.



(لينته) حيث أمر بوقف التفكير بالفكرة المرضية غير الصحيحة.

وجاءت الدراسات العلمية الحديثة بأهمية هذا الأسلوب يقول أ. د. رامز: (لقد أيدت دراسات حديثة وتجارب علماء معاصرين إمكانية تعديل أفكار ومفاهيم الفرد وسلوكه، والتحكم في عمليات التفكير أثناء حدوثها بالإيقاف، أو طرد الأفكار غير المرغوبة، مع غرس أفكار أو عبارات تحل على الأفكار الانهزامية أو المرضية غير المرغوبة) (۱).

# ج - استبدال الفكرة المرضية بما يضادها:

ويكون ذلك كما ذكرنا بضبط الأحاديث الداخيلية، فيستبدل الأفكار الضارة بما يضادها من الأفكار المتفائلة والحسنة. والإنسان المسلم بحمد الله سيجد أي فكرة ضارة لها ضدها الحسن في الشرع – وكله حسن – ومعلوم أنه كلما كانت العبارات التي يرددها الفرد ذات معان سامية، ومصداقية دينية راسخة، كلما استطاع التحكم في نشاطه الذهني، وكلما كان أقدر على التخلص من الأفكار السلبية والانهزامية (٢).

ومن الأمثلة على ذلك:

استبدال الفكرة غير الصحيحة عن الله -سبحانه وتعالى- بتجديد الإيمان:

أخرج مسلم عن أبي هريرة الله قال: قال رسول الله على: (لا يزال الناس يتساءلون حتى يقال: هذا خَلَقَ الله الخلق فمن خَلَقَ الله على وجد

<sup>(</sup>١) العلاج بتأمل ذكر الله، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٢) انظر: العلاج بتأمل ذكر الله، أ. د. رامز طه.



من ذلك شيئاً فليقل: آمنت بالله) (١).

فقوله ﷺ: (فليقل آمنت بالله) هو رد على الفكرة المرضية بما يضادها.

قال النووي - رحمه الله - : (وأما قوله الله الفه وحد ذلك فليقل: آمنت بالله وفي الرواية الأخرى: "فليستعذ بالله ولينته"، فمعناه الإعراض عن هذا الخاطر الباطل، والالتجاء إلى الله تعالى في إذهابه ...

وليعلم أن هذا الخاطر من وسوسة الشيطان، وهو إنما يسعى بالفساد والإغواء فليعرض عن الإصغاء إلى وسوسته، وليبادر إلى قطعها بالاشتغال بغيرها) (٢).

وقال ابن حجر - رحمه الله - : (وإنما أمر بالاستعادة والاشتغال بأمر آخر، ولم يأمر بالتأمل والاحتجاج، لأن العلم باستغناء الله حل وعلا عن الموجد، أمر ضروري لا يقبل المناظرة، ولأن الاسترسال في الفكر في ذلك لا يزيد المرء إلا حيرة، ومن هذا حاله فلا علاج له إلا الملجأ إلى الله تعالى والاعتصام به) (٣).

#### استبدال الغضب بما يضاده من الحلم وكظم الغيظ:

مثل أن يكرر الغاضب قول النبي على: (ليس الشديد بالصرعة قالوا: فالشديد أيم هو؟ يا رسول الله قال: الذي يملك نفسه عند الغضب) (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان، باب بيان الوسوسة في الإيمان وما يقوله من وجدها (٢١٢ – ١٣٤ ) ج1 ص١١٩.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي لصحيح مسلم، ج١ ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري، شرح صحيح البخاري، ج٦ ص٣٩٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب فضل من يملك نفسه عند الغضب، حديث (١٠٨ - ٢٦٠٩) ج٣ ص٢٠١٤ واللفظ له، وأخرجه البخاري في كتاب الآداب، باب قول النبي ﷺ : "إنما الكرم قلب المؤمن" ج٧ ص١٠٥.



فالشخص الذي يغضب سريعاً إزاء تصرفات الآخرين، إذا ارتكب الآخرون حماقات، أو تصرفات قد تثيره، يستبدل الغضب بما يضاده، بذكر وترديد الحديث الشريف فالقوي الذي يملك نفسه عند الغضب، فهذا هو الفاضل الممدوح الذي قل من يقدر على التخلق بخلقه، وليس القوي الذي لا يصرعه الرجال كما يعتقد البعض (١).

وتكرار الإنسان الغاضب هذا الحديث وغيره مما يحث على عدم الغضب ودفع الإساءة بالإحسان من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، لها تأثير إيحائي على الفرد، خاصة إذا أدرك الشخص التأثير السلبي للغضب، حيث تأكد تأثير الغضب سلبياً على كافة العمليات الذهنية وفي القدرة على التفكير المنطقي(١).

ومن الآيات قوله تعالى: ﴿ آدْفَعْ بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ ﴾ (٣)، وقوله تعالى: ﴿ وَالْكَوْظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْمَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ ۗ وَاللّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (٤).

وهذا الترديد لابد أن يوافقه تطبيق ليتم غرسه كسلوك متعلم، كما ذكر الغزالي أن بلوغ الأخلاق والعادات الجميلة لابد فيه أولاً من تغيير الأفكار، ثم القيام بالممارسة العملية للأخلاق المراد اكتسابها حتى تصبح عادة (٥)، وهذا يكون بالمران وقوة الإرادة.

<sup>(</sup>١) انظر: شرح النووي، ج٨ ص٠٤١.

<sup>(</sup>٢) انظر: تدريبات على الصحة النفسية، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، آية: ٣٤.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، آية: ١٣٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: إحياء علوم الدين، للغزالي ج٣ ص٥٨.



# استبدال سوء الظن بالناس بإحسان الظن بمم:

قد يمر الإنسان بمواقف تثير قلقه وغضبه بشكل مبالغ فيه، من حلال رؤيته للموقف أو تحليله الشخصي لما يحدث، وقد يكون هذا التحليل خاطئاً نتيجة الأفكار غير المنطقية، أو المخاوف والتوقعات المتشائمة التي قد تشعره بالنقص، أو التهديد، واستمرار اجترار هذه الأفكار يؤدي إلى إثارة مراكز الانفعال، وتراكم مشاعر الضيق والقلق والاكتئاب.

ويكون علاج ذلك باستخدام الضد النافع الذي يقابل هذا الضد الضار، وهو حسن الظن بالناس، فليس أريح للإنسان، ولا أسعد لقلبه من حسن الظن .فبه يسلم من أذى الخواطر المقلقة التي تؤذيه وتكدر باله، وتتعب نفسه.

فيقوم بترديد الآيات القرآنية والأحاديث النبوية التي تحذر من سوء الظن، وتأمر بضده كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱجْتَيْبُوا كَثِيرًا مِّنَ ٱلظَّنِّ إِكَ بَعْض ٱلظَّنَ إِنْهُ ۚ وَلَا تَحِسَسُواْ وَلَا يَغْتَبَ بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكُرِهْتُمُوهُ وَإِنَّقُواْ اللَّهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ تَوَابُ رَّحِيمٌ ﴾ (١).

يقول الإمام ابن كثير - رحمه الله - في تفسير هذه الآية: (يقول تعالى ناهياً عبادة المؤمنين عن كثير من الظن، وهو التهمة والتحون للأهل والأقارب والناس في غير محله، لأن بعض ذلك يكون إثماً محضاً، فليتحنب كثير منه احتياطاً وروينا عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب - رضى الله عنه - أنه قال: "ولا تظنن بكلمة خرجت من أخيك المؤمن إلا خيراً، وأنت تجد

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، الآية: ١٢.

لها في الخير محملاً "<sup>(١)</sup>.

وكقوله ﷺ: "إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث ... وكونوا عباد الله أحواناً "(٢).

# استبدال الانتقام والحقد بالتسامح والعفو:

عندما يتعرض الإنسان للأذى من الناس فربما يكون تفكيره هو الانتقام منهم، مع امتلاء قلبه بالضغينة والبغض، ولو فعل ذلك فسيكون هو ذاته أول المتضررين، لأنه سيصبح قلقاً حزيناً غاضباً .ويمكنه استخدام الضد النافع وهو التسامح فهو علاج نفسي سريع المفعول، فقد ثبت علمياً أن من أهم صفات الشخصية المضطربة والتي تعاني من القلق المزمن، هو أنها لا تعرف التسامح، ولم تجرب لذة العفو ونسيان الإساءة (٣).

والقرآن الكريم والسنة المطهرة تزخران بالترغيب بالعفو والتسامح فالله سبحانه وتعالى يقول: ﴿ خُذِ ٱلْعَفْوَ وَأَمُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجُهَلِينَ ﴾ (٤).

وقوله تعالى: ﴿ فَمَنَّ عَفَى وَأَصْلَحَ فَأَجِّرُهُ. عَلَى ٱللَّهِ ﴾ (٥٠).

فرغب سبحانه وتعالى بالعفو وبين أن أجر الذي يعفو ويسامح عند الله تعالى (٦).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم، لابن كثير ج٤ ص٢١٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الأدب، باب ما ينهى عن التحاسد والتدابر ج٧ ص٨٨؛ ومسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظن والتحسس حديث رقم (٢٨ – ٢٥٦٣) ج٣ ص١٩٨٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: التسامح علاج نفسي سريع المفعول، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، آية: ١٩٩.

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى، آية: ٤٠.

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير القرآن العظيم، ج٤ ص١٢٠.





والنبي ﷺ يقول: "وما زاد الله عبداً بعفوٍ إلا عزاً "(١).

أما كيف يزداد الإنسان بعفوه وتسامحه عزاً، يقول الإمام النووي - رحمه الله - (قوله ﷺ: "وما زاد الله عبداً بعفو إلا عزاً فيه وجهان :

أحدهما: أنه على ظاهره، وأن من عُرف بالعفو والصفح ساد وعظم في القلوب وزاد عزه وإكرامه.

والثاني: أن المراد أجره في الآخرة وعزه هناك) (١).

# استبدال النظر إلى من هو أعلى بالنظر إلى من هو أسفل والتشبع بالرضا:

- قد يصاب البعض بالتوتر وقلق الصراع الدامي لتحقيق الرغبات والطموحات، فيجهد نفسه بالتفكير فيما يطمح بتحقيقه، أو يفكر فيما ينقصه مما أعطاه الله.

والضد النافع الذي يجب استخدامه هو التشبع بالرضا، فإن ذلك مما يشعر بالطمأنينة والسلام، وذلك بأن يركز الإنسان تفكيره وحياله في استعراض وتأمل النعم التي أنعم الله بها عليه، من حواس وملكات ونعم وقدرات لا تقدر بمال، ولا يمكن تعويضها بكنوز الدنيا.

وقد كان هذا الأسلوب أسلوباً نبوياً حيث أرشد إليه النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: "انظروا إلى من أسفل منكم، ولا تنظروا إلى من فوقكم، فهو أجدر ألا تزدروا نعمة الله"(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب البر والصلة والآداب، باب استحباب العفو والتواضع حديث رقم (٦٩- ٢٥٨٨) ج٣ ص٢٠٠١.

<sup>(</sup>۲) شرح النووي، ج۸ ص۳۸۳.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الزهد والرقائق، باب ٥٣ حديث رقم (٨ - ٢٩٦٣) ج٣ ص ٢٢٧٥ واللفظ له، وأخرجه البخاري في كتاب الرقاق، باب لينظر إلى من هو أسفل منه ولا ينظر إلى من هو فوقه، ج٧ ص١٨٧٠.



وجاء في شرح النووي - رحمه الله - لهذا الحديث: (هذا حديث جامع لأنواع من الخير، لأن الإنسان إذا رأى من فُضِّل عليه في الدنيا طلبت نفسه مثل ذلك، واستصغر ما عنده من نعم الله تعالى، وحرص على الازدياد ليلحق بذلك أو يقاربه، هذا هو الموجود في غالب الناس، وأما إذا نظر في أمور الدنيا إلى من هو دونه فيها، ظهرت له نعمة الله تعالى عليه فشكرها، وتواضع وفعل الخير) (۱).

أما الإمام ابن حجر - رحمه الله - فاعتبر أن الرضا هو دواء الداء فقال: (في هذا الحديث دواء الداء، لأن الشخص إذا نظر إلى من هو فوقه لم يأمن أن يؤثر ذلك فيه حسداً، ودواؤه أن ينظر إلى من هو أسفل منه ليكون ذلك داعياً إلى الشكر) (٢).

وقد ذكر أ. د. رامز طه استشاري الطب النفسي، فعالية هذا الأسلوب في تحقيق الأمن والطمأنينة لمن كانوا يشعرون بالقلق فقال: (ولقد حقق هذا الأسلوب البسيط – حتى عند استخدامه بمفرده – زوال التوتر والقلق والشعور بالسلام والرضا والطمأنينة لعشرات ممن كانوا يعانون من قلق الصراع الدامي، لتحقيق الرغبات والطموحات ... بل استطاع عدد من المرضى الذين كانوا يعانون من الأرق والكوابيس المزعجة المخيفة، أن يستمتعوا بنوم هادئ عميق عند ممارسة هذا الأسلوب قبل النوم مباشرة، وبالطبع يكتمل الشعور بالرضا إذا اقترن أيضاً بالدعاء والذكر وطلب العون والمدد من القوي المعين سبحانه وتعالى) (٢).

<sup>(</sup>١) شرح النووي، ج٩ ص٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري، ج١١ ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) أسلوب التشبع بالرضا، أ. د. رامز طه.



# ع - توجیه المریض إلى قراءة القرآن الكریم وتدبره والاستشفاء به:

فإن هذا من أعظم الأسباب التي ينتفع بها المريض فالله سبحانه وتعالى يقول: (وينزل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين) (١).

قال ابن القيم - رحمه الله - في بيان معنى هذه الآية: (من هنا لبيان الجنس لا للتبعيض، فإن القرآن كله شفاء .. فهو شفاء للقلوب من داء الجهل والشك والريب، فلم ينزل الله سبحانه من السماء شفاء قط، أعمَّ ولا أنفع ولا أعظم ولا أنجع في إزالة الداء من القرآن)(٢).

وقال الشوكاني – رحمه الله – في تفسيرها: (واختلف أهل العلم في معنى كونه شفاء على القولين: الأول أنه شفاء للقلوب بزوال الجهل عنها، وذهاب الريب وكشف الغطاء عن الأمور الدالة على الله سبحانه. القول الثاني أنه شفاء من الأمراض الظاهرة بالرقى والتعوذ ونحو ذلك، ولا مانع من حمل الشفاء على المعنيين) (٣).

وقد جاء في الصحيحين عن أبي سعيد الخدري ﴿ (أن ناساً من أصحاب النبي ﴾ أتوا على حي من أحياء العرب فلم يَقروهُم، فبينما هم كذلك إذا لُدغ سيدُ أولئك، فقالوا هل معكم من دواء أو راق ؟فقالوا : إنكم لم تقرونا ولا نفعل حتى تجعلوا لنا جُعلاً، فجعلوا لهم قطيعاً من الشاء، فجعل يقرأ بأم القرآن ويجمع بزاقة ويتفلُ فبراً، فأتوا بالشاء فقالوا لا

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، آية: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي، لابن القيم ص٨.

<sup>(</sup>٣) فتح القدير، للشوكاني، ج٣ ص٢٥٣.

نأحذه حتى نسأل النبي رضي الله فضحك وقال وما أدراك أنها رُقَيةٌ خذوها واضربوا لي بسهم) (١).

قال النووي - رحمه الله - : (قوله ﷺ: "وما أدراك أنها رقية؟" فيه التصريح بأنها رقية، فيُستحب أن يقرأ بها على اللديغ والمريض وسائر أصحاب الأسقام والعاهات) (٢).

وقد جاءت الأدلة الصريحة الصحيحة بالأذن بالرقية، وقد بوب الإمام مسلم باباً في كتاب السلام سماه (باب استحباب رقية المريض)، وفي باب آخر سماه (باب رقية المريض بالمعوذات والنفث) (٣).

أورد فيها الأحاديث التي فيها ترحيص النبي على بالرقية، وفعله لها في رقية المرضى وقد قال على لما سأله عوف بن مالك الأشجعي عن رقى الجاهلية التي كانوا يستخدموها فقال على "اعرضوا علي رقاكم، لا بأس بالرقى ما لم يكن فيها شرك"(٤).

وقد استخدم بعض الأطباء النفسيين العلاج بالقرآن الكريم حيث يقول أ. د. رامز طه: (بدأت في إجراء سلسلة من الدراسات العملية

<sup>(</sup>۱) أحرجه البخاري في كتاب الطب، باب الرقى بفاتحة الكتاب ج٧ ص٢٣؛ وأخرجه مسلم في كتاب السلام، باب جواز أخذ الأجرة على الرقية بالقرآن والأذكار، حديث (٦٥ - ٢٢٠١) ج٢ ص١٧٢٧ واللفظ للبخاري.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي، ج٧ ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: صحيح مسلم، كتاب السلام، ج٢ ص١٧٢١ - ١٧٢٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب السلام، باب لا بأس بالرقى ما لم يكن فيه شرك، حديث (٦٤ - ٢٢٠٠) ج٢ ص ١٧٢٧.



للاستفادة من القرآن الكريم في علاج عدة أمراض ومشكلات نفسية مختلفة، مثل القلق والخوف، والوسواس القهري وخلافه، وكانت النتائج الملاج بأساليب ومدارس غربية) (١).

وفي تحربة أخرى أجراها الطبيب النفسي الباكستاني أ. د. محمد شريف على العلاج بالقرآن والذكر والصلاة، حيث عالج ٦٤ مريضاً بالاكتئاب علاجاً طبياً، وقسمهم إلى مجموعتين:

٣٢ مريضاً أعطاهم العلاج الطبي فقط.

و ٣٢ مريضاً أعطاهم العلاج الطبي وطلب منهم القيام بالليل - في شهر رمضان - من الساعة ٢ - ٤ صباحاً لصلاة التهجد، وذكر الله، وقراءة القرآن، والدعاء، والاستغفار، وبعد أربعة أسابيع وجد أن ٧٨ ٪ من المجموعة الثانية و ١٥٪ من المجموعة الأولى قد تخلصوا من الاكتئاب(٢٠).

# ٥ - إرشاد المريض إلى الإكثار من ذكر الله تعالى والإلحاح بالدعاء:

إن من أعظم أسباب اطمئنان النفس ذكرها لله عز وحل، فالله تعالى يقول: ﴿ أَلَا بِذِكُ رَا اللهِ تَعَالَى اللهِ عَلَى اللهِ تَعَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

فإذا قلق القلب واضطرب، فليس له ما يطمئن به سوى ذكر الله(١٠).

<sup>(</sup>١) العلاج النفسي الذاتي بالقرآن، أ. د. رامزطه.

 <sup>(</sup>۲) حاجة الإنسان إلى الإيمان، وليد أحمد حسان عباس، منتديات د. نبيل سفيان للإرشاد النفسي ٢٨ يونيو
 ۲۰۱۰م.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد، آية: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) انظر: التفسير القيم لابن القيم، ص٢٤.



وقال ابن القيم - رحمه الله - عن الذكر: (به يستدفعون الآفات، ويستكشفون الكربات، وتمون عليهم المصيبات ... يدع القلب الحزين ضاحكاً مسروراً) (١).

وقد جاء الترغيب بكثرة الذكر في كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ فالله تعالى يقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ اَذَكُرُواْ اللَّهَ ذِكْرًا كَبِيرًا ﴿ الله عَالَى يقول: ﴿ قَادَرُونِ آذَكُرُمُ ﴾ (١٠)، ويقول: ﴿ فَاذَكُونِ آذَكُرُمُ ﴾ (١٠).

فرتب على ذكره أعظم جزاء وهو ذكره تعالى لعبده (٤).

وما أحوج العبد المريض الضعيف إلى ذكر ربه في ضرائه، وذكر الله أفضله ما تواطأ عليه القلب واللسان، وهو الذي يثمر معرفة الله ومحبته وكثرة ثوابه (٥٠).

والدعاء من أنفع الأدوية، وهو عدو البلاء يدافعه ويعالجه ويمنع نزوله، ويرفعه، أو يخففه إذا نزل(٦).

وفي التداوي بالقرآن والدعاء يقول ابن القيم - رحمه الله - : (إن علاج الأرواح بالدعوات والتوجه إلى الله يفعل ما لا يفعله علاج الأطباء) (٧).

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين، لابن القيم، ج٢ ص٥٦٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، آية: ٤١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: تيسير الكريم الرحمن لابن سعدي، ج١ ص١٧٤.

<sup>(</sup>٥) انظر: المرجع السابق، ج١ ص١٧٤.

<sup>(</sup>٦) انظر: الجواب الكافي لابن حجر، ص٩.

<sup>(</sup>٧) زاد المعاد في هدي خير العباد، لابن القيم، ج٤ ص٥٥.



وقد جاءت الأحاديث من السنة في بيان دعاء الكرب فعن ابن عباس – رضي الله عنهما – : (أن رسول الله كان يقول عند الكرب لا إله إلا الله الله الله الله الله رب العظيم الحليم، لا إله إلا الله رب العرش العظيم، لا إله إلا الله رب السموات وربُّ الأرض ورب العرش الكريم) (١).

وقد كان للإمام ابن القيم - رحمه الله - لطائف ينبغي التنبه إليها عند الذكر والدعاء حيث قال: (ولكن ها هنا أمر ينبغي التفطن له، وهو أن الأذكار والآيات والأدعية التي يستشفى بحا ويُرقى بحا، هي في نفسها، وإن كانت نافعة شافية، ولكن تستدعى قبول المحل وقوة همة الفاعل وتأثيره) (٣).

وقد شبه الدعاء بالسلاح، والداعي بالرامي أو الضارب، فلابد من المحتماع القوة في كليهما فيقول - رحمه الله - : (والأدعية والتعوذات بمنزلة السلاح، والسلاح بضاربه، لا بحده فقط، فمتى كان السلاح سلاحاً تاماً لا آفة به، والساعد ساعداً قوياً، والمانع مفقود، حصلت به النكاية في العدو، ومتى تخلف واحد من هذه الثلاثة تخلف التأثير، فإن كان في نفسه غير

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الدعوات، باب الدعاء عند الكرب، ج ٧ ص١٥٤، وأخرجه مسلم في كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب دعاء الكرب، حديث (٨٣ – ٢٧٣٠)، ج٣ ص٢٠٩٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب الأدب، باب ما يقول إذا أصبح، حديث رقم (٥٠٩٠) ج٥ ص٣٥٥، والحديث حسن الألباني. انظر: (صحيح سنن أبي داود، ج٣ ص٩٥٩).

<sup>(</sup>٣) الجواب الكافي، ص٨.

ا د. الجوهرة بنت صالح الطريشي

صالح، أو الداعي لم يجمع بين قلبه ولسانه في الدعاء، أو كان ثم مانع من الإجابة لم يحصل الأثر) (١).

وهذا العلاج الرباني استفاد منه بعض الأطباء النفسيين المسلمين في علاج مرضاهم، إذ وجدوا أن ذكر الله يزيل المخاوف، والأفكار والتصورات السلبية والوساوس، ويطردها من الذهن في الحال، ويعيق تأثيرها على مراكز الانفعال، يقول أ. د. رامز طه: (ولقد جربت مع عدد من المرضى، ومن الأشخاص العاديين الذين يعانون من مشاكل شخصية واضطرابات في التوافق، درجة أعمق من الترديد والتكرار للإذكار المختلفة ...ولقد كانت النتائج مبشرة وحققت درجة أسرع وأطول أثراً في خفض معدلات التوتر والإحباط، وإزالة الانفعالات السلبية) (٢).

توجيه المريض بأن الإيمان بالله جل وعلا وتوحيده وعمل الطاعات
 فيه شفاء للأمراض النفسية:

فإن الإعراض عن الله تعالى، وعن ذكره وعبادته، فيه الشقاء وضنك المعيشة .كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ، مَعِيشَةً ضَنكًا وَغَشُرُهُ، يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ ا

قال الإمام ابن كثير - رحمه الله - في معنى هذه الآية: ( "ومن أعرض عن ذكري" أي خالف أمري وما أنزلته على رسولي، أعرض عنه وتناساه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) ذكر الله طارد للمحاوف أ.د.رامز طه

<sup>(</sup>٣) سورة طه، آية: ١٢٤.



وأخذ من غيره هداه" فإن له معيشة ضنكا" في الدنيا فلا طمأنينة له ولا انشراح لصدره، بل صدره ضيق حرج لضلاله، وإن تنعم ظاهره، ولبس ما شاء وأكل ما شاء وسكن حيث شاء، فإن قلبه ما لم يخلص إلى اليقين والهدى فهو في قلق وحيرة وشك، فلا يزال في ريبة يتردد فهذا من ضنك المعيشة) (١).

ويقول د/ محمد شعبان في أسباب الاضطرابات النفسية، وأنها بسبب البعد عن الله عز وجل كما جاء ذلك في القرآن الكريم في آيات عديدة (٢)، وذكر من هذه الآيات قوله تعالى: ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْسَتًا فَأَخْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَهُ, نُورًا يَمْشِى بِهِ، فِي ٱلنَّاسِ كَمَن مَّشَلُهُ فِي ٱلظُّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَنْفِينَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ فَيَ الظَّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَنْفِينَ مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ فَيْنَا لِلْكَنْفِينَ

حيث كان الإيمان والطاعات نوراً يهتدي به المؤمن، والكفر والمعاصي ظلمات تؤدي إلى ضياع صاحبها، تلتبس عليه الطرق، وتظلم عليه المسالك، فحضره الهم والغم والحزن والشقاء<sup>(٤)</sup>.

وقد قال د/ أحمد شعبان بعد ذكره الحقيقة التي ذكرها القرآن الكريم، وهي أن الإيمان يجلب الطمأنينة: (ومن أراد الاطلاع على شواهد هذه

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم، ج٣ ص١٦٤.

 <sup>(</sup>۲) انظر: الاضطرابات النفسية بين نظريات الطب النفسي وحقائق القرآن الكريم ،د. أحمد محمد شعبان ،موقع النفسي ٢٦إيريل ٢٠١٢م .

<sup>.</sup> (٢)سورة الأنعام ،آية: ١٢٢

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، آية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، لابن سعدي، ج٢ ص٤٦٨.



الحقيقة فليقرأ بتمعن تاريخ المحتمع الإسلامي الأول الذي عاشه النبي وصحابته الكرام - رضوان الله عليهم أجمعين - فقد سطرت لنا كتب الأحاديث النبوية والسيرة والتاريخ، أن هذه الثلة من الناس قد وصلت في عيشها إلى ذروة الاطمئنان النفسي، رغم كل الأخطار التي كانت تحدق بها، والظروف الصعبة التي كانت تمر عليها من جوع وفقر وشدة، ولم يسطر لنا التاريخ في مراحله الطويلة أن جماعة من الناس استطاعت من فرط الاطمئنان النفسي أن تنام بين صفي القتال، رغم قلة عددها وعدتها، وكثرة عدوها وشدته، سوى هذه الثلة التي ملأت قلوبها إيماناً بالله وحباً له، عدوها وشدته، سوى هذه الثلة التي ملأت قلوبها إيماناً بالله وحباً له، واعتماداً عليه) (۱).

وقد أكدت دراسة علمية أن الإيمان بالله عز وجل والمحافظة على الصلاة وأداء الزكاة والصدقات وصوم رمضان والعمرة والحج وقراءة القرآن الكريم، علاج فعال لكل الأمراض النفسية التي قد تصيب الإنسان، وقد أجرت الدراسة الباحثة شاهيناز مليباري بعنوان (الوقاية والعلاج من الأمراض النفسية في ضوء السنة النبوية) حيث حصلت بما الباحثة على درجة الماجستير من جامعة أم القرى(٢).

وفي دراسة علمية مماثلة أجراها الباحث صالح بن إبراهيم الصنيع بعنوان (العلاقة بين مستوى التدين والقلق العام) على عينة من طلاب

الاضطرابات النفسية بين نظريات الطب النفسي وحقائق القرآن الكريم، د. أحمد محمد شعبان، موقع النفسي ٢٦ أبريل ٢٠١٢م.

<sup>(</sup>٢) انظر: القرآن الكريم علاج فعال للأمراض النفسية، موقع النفسي ٣ مارس ٢٠٠٩م.

جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، حيث تبين من خلال نتائج الدراسة أن هناك علاقة عكسية بين التدين والقلق، لذا خرج بتوصيات مفادها زيادة نصيب المواد الشرعية في الجامعة لما لها من أثر إيجابي على رفع مستوى التدين وعلى خفض مستوى القلق لدى الطلاب، ويتم ذلك بالحث على أداء العبادات الواجب منها والنافلة، والإكثار منها واتباع هدي النبي في جميع أمور الدنيا والآخرة (۱).

# كيفية التعامل مع مرضى الوسواس القهري:

ونظراً لشدة معاناة مرضى الوسواس القهري الديني فسأفردها بالحديث:

# أعراض الوسواس القهري:

- ١. وجود وساوس في هيئة أفكار أو اندفاعات، أو مخاوف.
- ٢. أفعال قهرية في هيئة طقوس حركية مستمرة أو دورية، وعادة ما تسبب الأفكار القهرية قلقاً ومعاناة شديدة، ويقوم المريض بالأفعال القهرية للتخفيف من آلام الأفكار.
- ٣. تيقن المريض بتفاهة هذه الوساوس ولا معقوليتها، ومعرفته الأكيدة أنها
   لا تستحق منه هذا الاهتمام.
- محاولة المريض مقاومة هذه الوساوس، ولكن مع طول مدة المرض قد تضعف هذه المقاومة.
- و. إحساس المريض بسيطرة هذه الوساوس وقوتما القهرية عليه، مما يترتب عليه شلله الاجتماعي، وآلام نفسية وعقلية شديدة<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: العلاقة بين مستوى التدين والقلق العام، د. صالح بن إبراهيم الصنيع، موقع الألوكة ١٦/٥/١٦م.

<sup>(</sup>٢) انظر: تعريف الوسواس القهري وخصائصه، د. محمد محمد فريد، موقع النفسي ٢٢ فبراير ٢٠٠٧.

والوساوس قد تحدث في عبادات الشخص، كما تحدث أو تعتري الشخص في شؤون حياته الدنيوية (١).

مثاله في العبادات: كتكرار المصلي لتكبيرة الإحرام أو قراءة الفاتحة، أو تكرار غسل عضو من الأعضاء أثناء الوضوء، أو تكرار الوضوء كاملاً، وعلى ذلك سائر العبادات كالشك في الطلاق. أو في الصوم إلى غير ذلك.

أما مثاله في غير العبادات: فمثل تكرار التأكد من غلق محابس الغاز، أو غلق الأبواب مرات عديدة، أو تكرار غسل اليدين مرات كثيرة، بعد لمس جسم مثل مقابض الأبواب، حتى مع عدم وجود حاجة لغسل اليدين، ولكن هناك ما يدفعه لذلك الفعل بسبب الأفكار التي تحيمن على عقله (٢).

وفي دراسات علمية تبين أن الوساوس الدينية تمثل غالبية الوساوس لدى العرب والمسلمين (٣).

# الأسلوب الدعوي في التعامل مع مريض الوسواس القهري:

يختلف الموسوس عن الضال أو المنحرف فكرياً، في أن الموسوس يحترق ويتألم من شدة المعاناة، ويشتكي حاله إلى العلماء، كما أنه ربما يخفيها أحياناً خجلاً منها، أو كي لا يكفره الآخرون، نظراً لعدم إدراكهم لحقيقة معاناته، أما المنحرف فكرياً فإنه ينافح ويناضل من أجل إثبات فكرته للآخرين، وهي لا تقلقه، بل تتوافق مع أفكاره وميوله(٤٠).

<sup>(</sup>١) انظر: العلاج من الوساوس في ضوء الكتاب والسنة، الشيخ محمد بن صالح العثيمين، ص٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الوسواس القهري مرض نفسي أما أحاديث شيطانية، أ. د. طارق الحبيب، ٢١- ٢٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: تعريف الوسواس القهري وخصائصه، د. محمد فريد، ٢٢ فبراير ٢٠٠٧م.

<sup>(</sup>٤) انظر: الوسواس القهري مرض نفسي أما أحاديث شيطانية، أ. د. طارق الحبيب ص٢١ - ٢٤، وانظر



لذا صرح العلماء - رحمهم الله - في الطريقة المثلى في التعامل معه، لعلمهم بحقيقة معاناته يقول الشيخ محمد بن صالح العثيمين - رحمه الله - : (يبشر المبتلى بالوسواس من وجه أنه إنما ابتلى به لقوة إيمانه، ويريد الشيطان

أن يضعف هذه القوة) (١).

أما الإمام النووي - رحمه الله - فقال في شرح أحاديث الوسوسة: (أما معاني الأحاديث وفقهها فقوله في : "ذلك صريح الإيمان ومحض الإيمان" معناه: استعظام كم الكلام به هو صريح الإيمان، فإن استعظام هذا وشدة الخوف منه ومن النطق به فضلاً عن اعتقاده إنما يكون لمن استكمل الإيمان استكمالاً محققاً، وانتفت عنه الريبة والشكوك ...

وقيل معناه: أن الشيطان إنما يوسوس لمن أيس في إغوائه، فينكد عليه بالوسوسة لعجزه عن إغوائه) (٢).

أما الإمام ابن القيم - رحمه الله - فبين كيد الشيطان للإنسان في إضلاله، وإفساد دينه حيث قال: (ومن كيده العجيب: أنه يشام النفس حتى يعلم أي القوتين تغلب عليها، قوة الإقدام والشجاعة، أم قوة الانكفاف والإحجام والمهانة؟

فإن رأى الغالب على النفس المهانة والإحجام، أخذ في تثبيطه وإضعاف همته وإرادته عن المأمور به، وثقَّله عليه، وهوَّن عليه تركه، حتى يتركه جملة، أو يقصد فيه ويتهاون به.

المسؤولية الدينية لمريض الوسواس القهري، أ. د. محمد المهدي، موقع مجانين.

<sup>(</sup>١) العلاج من الوساوس في ضوء الكتاب والسنة، الشيخ ابن عثيمين، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) شرح النووي لصحيح مسلم، ج١ ص٤٣٣.



وإذا رأى الغالب عليه قوة الإقدام وعلو الهمة أخذ يقلل عنده المأمور ويوهمه أنه لا يكفيه، وأنه يحتاج معه إلى مبالغة وزيادة، فيقصر بالأول، ويتجاوز بالثاني . كما قال بعض السلف: ما أمر الله سبحانه بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان: إما إلى تفريط وتقصير، وإما إلى مجاوزة وغلو، ولا يبالى بأيهما ظفر.

وقد اقتطع أكثر الناس إلا أقل القليل في هذين الواديين:

فقوم قصر بهم عن الإتيان بواجبات الطهارة، وقوم تجاوز بهم إلى مجاوزة الحدّ بالوسواس)(١).

وقد ذكر أ. د. طارق الحبيب أنه يجب عدم لوم الموسوس على وسواسه، فإن ذلك لا يد له به، بل إن لومه يزيد من قلقه، الذي هو العامل وراء ظهور الوساوس .والوساوس تزيد القلق، وهكذا فيظل الموسوس يطوف في دائرة مغلقة من القلق والوساوس حتى تنهكه الهموم(٢).

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان في مصايد الشيطان، ابن القيم، ج١ ص١٨٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: الوسواس القهري مرض نفسي أم أحاديث شيطانية، أ. د. طارق الحبيب، ص٢٩.



#### أسباب الوسواس القهري:

### من أسباب الإصابة بالوسواس القهري:

۱ - أسباب مرضية:

حيث ذكر الأطباء أن التجارب العلمية أثبتت بأنها بسبب اختلال في مستوى الناقلات العصبية في الدماغ(١).

٢ - الجهل بالشرع هو من أسباب تأثر المريض بالوسواس. والجهل المسبب
 للوساوس الدينية ينقسم إلى قسمين:

القسم الأول: جهل بالفروع والأحكام الشرعية الجزئية.

بمعنى أن الجهل يكون في مسألة شرعية بعينها أو أكثر، وليس في القواعد الشرعية الكلية التي ينتظم تحتها عدد كبير من المسائل.

مثاله: ظن الموسوس أن المضمضة في الفم تفطر الصائم، فيظل يجفف فمه بعد المضمضة بطريقة وسواسية واضحة، حوفاً من إبطال صومه، ولا يدري أن الأثر المتبقي بعد إخراج الماء من الفم لا يفسد الصوم، وهذا النوع غالباً ما تزول وسوسته بمجرد معرفة حكم المسألة، فتراه يقلع فوراً عن أفعاله الوسواسية.

القسم الثاني: جهل بالأصول والقواعد الشرعية الكلية، التي تضم تحتها عدداً كبيراً من المسائل الجزئية.

مثاله: قاعدة (اليقين لا يزول بالشك) (٢) إذا جهلها الإنسان أو جهل

<sup>(</sup>۱) انظر: مفاهيم خاطئة للمرض والعلاج النفسي، أ. د. فائق الزغاري، طبيب نفساني دوت كوم، وانظر أسباب الأمراض أسباب الوسوسة القهرية، أ. د. وائل أبو هندي ٢٠١٠/١٢/١٦م، موقع بحانين، وانظر أسباب الأمراض النفسية ويكيبيديا.

<sup>(</sup>٢) انظر: القواعد الفقهية وما تفرع عنها، للشيخ صالح السدلان، ص٩٧.



معناها والتبست عنده بمعنى الاحتياط والورع، تراه يجهد نفسه بترك كل ما ورد إليه الشك – بدليل أو بغير دليل – ويبطل أعماله دون موجب، وهو يظن أن ما يفعله من الاحتياط وترك ما يريب، فتراه يتوضأ لأي إحساس بخروج شيء منه، ولا يعلم أنَّ وضوءه الذي تيقن وجوده لا يزول بمجرد الشك، وإنما لابد من وجود ناقض يقيناً.

وهذا النوع إذا نبهته على حكم مسألة يوسوس فيها تركها بصعوبة بالغة، لأن تركها يعارض الأصل المعرفي المختل عنده، وتراه ينتقل إلى فكرة وسواسية أخرى تتناسب مع ذلك الأصل المختل عنده، وعبثاً قصره عن وسواسه إن لم تصحح المفهوم الكلي المختل عنده(١).

# أساليب السيطرة على الوسواس القهري:

## ١ – وقف التفكير بالفكرة الوسواسية:

وهذا سبقت الإشارة إليه حيث تم الاستشهاد بحديث النبي على في الصحيحين: "يأتي الشيطان أحدكم فيقول من خلق كذا، من خلق كذا، حتى يقول من خلق ربك، فإذا بلغه فليستعذ بالله ولينته"(٢).

وفي الحديث الآخر قال رسول الله على : "لا يزال الناس يتساءلون حتى يُقال: هذا، خلق الله الخلق، فمن خلق الله؟ فمن وجد من ذلك شيئاً فليقل: آمنت بالله"(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: منهج الفقهاء في التعامل مع الوسواس القهري (٤)، أ. رفيف الصباغ، موقع مجانين.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان، باب بيان الوسوسة في الإيمان، حديث (٢١٢ – ١٣٤) ج1 ص١١٩.

حيث جاء الإرشاد النبوي بوقف التفكير (فلينته)، حيث أن وقف التفكير بالفكرة الوسواسية وعدم الاستجابة لها من العوامل المهمة لشفاء مريض الوسواس القهري، من وجهة نظر النظرية النفسية(١).

والنبي على ما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى فطبه على يعد حقيقة ليس للتحربة والقياس، وإنما ثابت بالوحي، وقد تحدث عن ذلك الإمام ابن القيم في نسبة طبه على إلى طب الأطباء فإن طب النبي على متيقن قطعى إلهى صادر من الوحى ومشكاة النبوة (٢).

# ٢ - دفع الفكرة الوسواسية بما يضادها:

لقد ورد في الأحاديث السابقة أن علاج الوسواس يكون بأمرين:

- الانتهاء ووقف التفكير.
- دفع الفكرة بما يضادها.

كما ورد في حديث: (فليستعذ بالله ولينته).

وما يضاد الفكرة هو قوله فليقل (آمنت بالله) ويفهم من الأحاديث التي وردت في الوسوسة أنه يجب دفع الفكرة الوسواسية، فمن جاءته أفكار في العقيدة، وأنه كافر كرر عبارة آمنت بالله أو قرأ سورة الإخلاص وتفكر بما فيها من معانى التوحيد.

ومن جاءته فكرة وسواسية في عباداته كالطهارة أو الصلاة، كرر ما يضاد الفكرة فإذا كانت الفكرة ما تطهرت يقول بلى تطهرت وهكذا ... (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: الوسواس القهري "القفل والمفتاح" د. أحمد عيد منتدى، أ. د. طارق الحبيب، مركز مطمئنة الطبي.

<sup>(</sup>٢) انظر: زاد المعاد، ج٤ ص١١.

<sup>(</sup>٣) انظر:منهج الفقهاء في التعامل مع الوسواس القهري أ. رفيف الصباغ (١١) موقع مجانين.

وقد أشار شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - إلى ذلك حيث قال: (إن النبي في أمر العبد أن يقول: آمنت بالله، وفي رواية ورسوله، فهذا من باب دفع الضد الضار بالضد النافع؛ فإن قوله آمنت بالله"، يدفع عن قلبه الوسواس الفاسد .. فأمر النبي في العبد أن يقول: "آمنت بالله" أو "آمنت بالله ورسوله" فإن هذا القول إيمان، وذكر الله يدفع به ما يضاد من الوسوسة القادحة في العلوم الضرورية الفطرية، ويشبه هذا الوسواس الذي يعرض لكثير من الناس في العبادات حتى يشككه هل كبر أو لم يكبر وهل قرأ الفاتحة أم لا وهل نوى العبادة أم لم ينوها؟ وهل غسل عضوة في الطهارة أو لم يغسله فيشككه في علومه الحسية الضرورية ..

وهذا الوسواس يزول بالاستعادة وانتهاء العبد، وأن يقول إذا قال: لم تغسل وجهك؟ بلى قد غسلت وجهي، وإذا خطر له أنه لم ينو، ولم يكبر، يقول بقلبه بلى قد نويت وكبرت، فيثبت على الحق، ويدفع ما يعارضه من الوسواس، فيرى الشيطان قوته وثباته على الحق، فيندفع عنه، وإلا فمتى رآه قابلاً للشكوك والشبهات، مستحيباً إلى الوساوس والخطرات، أورد عليه من ذلك ما يعجز عن دفعه، وصار قلبه مورداً لما توحيه شياطين الإنس والجن من زخرف القول، وانتقل من ذلك إلى غيره، إلى أن يسوقه الشيطان إلى الهلكة) (۱).

# ٣ – إرشاد المريض بالوسواس القهري (الديني) إلى أقوال العلماء المعتبرة فيما يعانيه:

ولأن المريض بالوسواس القهري الديني إنما أدى به إلى الوسواس حرصه

<sup>(</sup>١) درء تعارض العقل والنقل لشيخ الإسلام ابن تيمية، ج٣ ص٣١٦ – ٣١٧.

and the control of

الشديد للوصول للأكمل والأفضل، بسبب حبه للخير وإتقان العبادة (۱). فإن مما يفيده إزالة ما عنده من لبس أو جهل بذكر أقوال العلماء الربانيين، ليزول بذلك إشكاله فكلما كان الإرشاد دينياً كلما كان أبلغ في التأثير عليه (۲).

وقد ثبت أهمية وفاعلية تصحيح الأفكار وتعديلها - العلاج المعرفي السلوكي - في علاج الوساوس القهرية، وأثر ذلك في إحداث تغييرات في المخ تماثل التغييرات الكيميائية التي تحدثها الأدوية (٣).

وقد كانت هذه القضية محل اهتمام علماء المسلمين على مر العصور، بل قبل ذلك التوجيه النبوي في علاجها، والذي استنبط منه الفقهاء أحكامهم الفقهية الخاصة بمريض الوسواس القهري. وسوف أذكر بعض النماذج على ذلك:

- منه ما جاء في بدائع الصنائع: (ومن أيقن بالطهارة وشك في الحدث فهو على الحدث فهو على الطهارة، ومن أيقن بالحدث وشك في الطهارة فهو على الحدث، لأن اليقين لا يبطل، لشك ... وإن كان يعرض له ذلك كثيراً لم يلتفت إليه، لأن ذلك وسوسة، والسبيل في الوسوسة قطعها، لأنه لو اشتغل بذلك لأدّى إلى ألاّ يتفرغ لأداء الصلاة، وهذا لا يجوز .. وإن كان الشيطان يريه ذلك كثيراً - أي البلل - ولم يعلم أنه بول أو ماء مضى على صلاته،

<sup>(</sup>١) انظر: العلاج من الوساوس في ضوء الكتاب والسنة، الشيخ ابن عثيمين – رحمه الله -، ص١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: العلاج بتأمل ذكر الله، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٣) انظر: منهج الفقهاء في التعامل مع الوسواس القهري (١)، أ.رفيق الصباغ ، موقع بحانين، وأسلوب تعديل التفكير، أ. د. رامز طه.



- وجاء في المغني: (ويستحب أن ينضح على فرجه وسراويله، ليزيل الوسواس عنه، قال حنبل: سألت أحمد، قلت أتوضأ وأستبرئ، وأجد في نفسي أني قد أحدثت بعد. قال: إذا توضأت فاستبرئ، وخذ كفاً من ماء فرشه على فرجك، ولا تلتف إليه، فإنه يذهب إن شاء الله، وقد روى أبو هريرة أن النبي على قال: "جاءني جبريل، فقال: يا محمد إذا توضأت فانتضح "("))(1).

<sup>(</sup>۱) بحثت عن هذا الحديث بحذا اللفظ في الكتب التسعة فلم أجده ،ولكن وجدته بألفاظ أخرى قريبة عند البخاري في كتاب الوضوء، باب لا يتوضأ من الشك حتى يستيقن، ج١ ص٣٤، وعند مسلم حديث (٣٦١) ج١٠ ص٢٧، وعند أبي داود برقم (١٧٦)، وعند الترمذي برقم (٧٤) وعند الإمام أحمد، ج٢ ص٣٠، وعند النسائي برقم (١١٥) وابن ماجة برقم (٥١٣).

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، الإمام علاء الدين الكاساني، ج١ ص٣٦٣ – ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الترمذي في كتاب الطهارة، باب ما جاء في النضع بعد الوضوء، حديث رقم (٥٠) ج١ ص٧١؛ وابن ماجة في كتاب الطهارة، باب ما جاء في النضح بعد الوضوء، حديث رقم (٤٦١) ج٢ ص٧٥؛ والحديث ضعفه الألباني (انظر: سلسلة الأحاديث الضعيفة، حديث رقم (١٣١٢) ج٣ ص٧٤، وقال بعد حكمه على هذا الحديث أن هناك رواية للحديث عن زيد بن حارثة قال: قال رسول الله ﷺ: (علمني جبرائيل الوضوء، وأمرني أن أنضح تحت ثوبي لما يخرج من البول بعد الوضوء)، وإسناد هذه الرواية (حسن). (انظر: المرجع السابق، ج٣ ص٤٧٨)، وهذه الرواية عند أحمد، ج١ ص١٣١؛ وابن ماجة (٤٦٢).

<sup>(</sup>٤) المغني، لابن قدامة المقدسي، ج١ ص٢١٣.



- و جاء في الفواكه الدواني: (باب في الغسل: وفي كلام الفاكهاني والشيخ داود أنه لابد من تحقق إيعاب جميع الجسد ولا يكفيه غلبة الظن، لأن الذمة عامرة لا تبرأ إلا بيقين ما لم يكن مستنكحاً (().. وأقول: الذي يظهر من كلامهم في الصلاة والوضوء وفي مواضع متعددة من وجوب بناء المستنكح على الأكثر عند الشك، أي في الركعات أو الغسلات) (۲).

وكذلك الفقهاء المعاصرون اهتموا ببيان هذا الأمر، نظراً لكثرة الاستفتاءات في هذا الشأن وقد جُمعت بعض فتاوى الشيخ محمد بن صالح العثيمين - رحمه الله - في علاج الوساوس في كتيب باسم "العلاج من الوساوس في ضوء الكتاب والسنة"(٣).

وكذلك توجد فتاوى لكبار العلماء في هذا الشأن ولأهمية هذا الموضوع والحاجة الماسة إلى علاجه أُلفت رسالة دكتوراه باسم "أحكام المريض النفسي في الفقه الإسلامي" (٤).

<sup>(</sup>١) (المستنكح): المغلوب (انظر: القاموس المحيط، مادة نكح، ص١٤).

 <sup>(</sup>٢) الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني، للشيخ أحمد بن غنيم النفراوي الأزهري المالكي، ج١
 ص٢٣٤٠.

<sup>(</sup>٣) الكتيب من إعداد عبدالكريم بن صالح المقرن، طبع دار القاسم للنشر.

 <sup>(</sup>٤) هذه الرسالة من إعداد: د. خلود بنت عبدالرحمن المهيزع - كلية الشريعة، جامعة الإمام محمد بن سعود الاسلامية.



# المبحث الرابع العوامل المؤثرة في استجابة المريض النفسي

رغم أهمية ما ذكر من أساليب يخاطب بها المريض النفسي، فإنه لابد أن يصاحب ذلك عوامل مساعدة تجعل المريض يتقبل من الداعية ومن هذه العوامل:

ا - حسن المعاملة وإظهار الاهتمام به، وقد ذكر الإمام ابن القيم -رحمه اللهفي زاد المعاد (فصل في هديه في علاج المرضى بتطييب نفوسهم
وتقوية قلوبهم)، ذكر فيه: (وقد تقدم في هديه في أنه كان يسأل
المريض عن شكواه، وكيف يجده، ويسأله عما يشتهيه، ويضع يده على
جبهته، وربما وضعها بين ثدييه، ويدعو له، ويصف له ما ينفعه في
علته، وربما توضأ وصب على المريض من وضوئه، وربما كان يقول
للمريض: (لا بأس طهور إن شاء الله) (۱)، وهذا من كمال اللطف،
وحسن العلاج والتدبر)(۲).

ومن اللطائف الجميلة فيما ذكر ابن القيم - رحمه الله - من هديه الله من لمس المريض ووضع يده على جبهته أو بين ثدييه، ما ذكره د/ محمد إبراهيم حجازي عن فوائد اللمس للمريض، حيث ذكر أنه يزيد إنتاج هرمون الأندروفين في الجسم، وهذا الهرمون يسمونه بمرمون النمو، وتحسين

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب المرضى ،باب عيادة الأعراب ج٧ ص٦.

<sup>(</sup>٢) زادالمعاد لابن القيم، ج٤ ص١١٧.



الحالة المزاجية ومقاومة الاكتئاب، ويرى الخبراء أن له فوائد صحية كثيرة من بينها التعجيل بشفاء المرضى) (١).

وهذا نوع من العلاج التدعيمي الذي يستخدمه الأطباء النفسيون من خلال إقامة علاقة ود مع المريض، تسمح للمريض بالإفضاء عن متاعبه والآمه، والتحدث عن بعض مشاكله وأحزانه دون خوف، وهذا سر النجاح الذي يلاقيه بعض الأطباء والمعالجين (٢)، وأسلوب التدعيم هذا يستخدم في أغلب مدارس العلاج النفسي، لأن مجرد الاهتمام الذي يبديه المعالج بالاستماع للمريض والاهتمام به وبمشكلاته هو نوع من القبول والتدعيم (٣).

- ٢ مساعدة المريض فيما يريد القيام به من التزامات، ولكن لا يقوم بها نيابة عنه لكى لا يؤثر ذلك سلباً في شعوره تجاه نفسه (٤).
- ٣ بحنب لوم المريض أو إشعاره بأنك مسؤول عن حالته، وبحنب إتمامه بضعف الإيمان، أو نقص اليقين (٥٠).
- ٤ أن يكون لدى الداعية إلمام كامل بكيفية التعامل الصحيح لإرشاد النفسي المريض النفسي، والتعلم يكون من خلال دورات في الإرشاد النفسي والتي يعلن عنها من خلال الإنترنت، وكذلك وجود كم هائل من الكتب والمقالات الطبية والنفسية والشرعية التي تزيد من حصيلة الداعية العلمية وقدرته العملية التطبيقية.

<sup>(</sup>١) تحسين الحالة المزاجية ورفع الروح المعنوية للمريض، د. محمد إبراهيم حجازي، موقع البرلس ٢٠١٠ /٨/٢٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: فن ومهارات العلاج النفسي، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٣) انظر: أسلوب التدعيم والمكافأة، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٤) انظر: الاكتئاب النفسي، أ. د. عبدالله السبيعي، موقع النفسي، ١٦ إبريل ٢٠٠٩م.

<sup>(</sup>٥) انظر: المرجع السابق.

- ٥ إن تعديل أفكار وسلوك المريض النفسي، وتبني أنماط وعادات صحية وإيجابية راسخة ومستمرة، لن يحدث إلا من خلال التحول من الثقافة الوعظية، وعلوم الكلام إلى التدريب والتطبيق العملي لعلوم سلوكية إسلامية عصرية تطبيقية جديدة (١).
- 7 مساعدة المريض في علاج نفسه، فإن ذلك يورث ثقة في نفس المريض، ويعينه في الاعتماد على ذاته. وقد أصبحت العديد من مدارس العلاج النفسي الحديثة تعترف بأن الإنسان قادر على توجيه سلوكه من خلال المعرفة الواعية، والتدريب المنظم على تعديل أفكاره وسلوكه طبقاً لقواعد العلاج النفسي الحديثة (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: تطبيقات عملية لمنهج الرسول ﷺ في تعديل السلوك وتغيير العادات، أ. د. رامز طه.

<sup>(</sup>٢) انظر: فن ومهارات العلاج النفسي الذاتي، أ. د. رامز طه.



#### الخاتمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### أما بعد:

فإن الدعاة الربانيين إلى الله تعالى يضطلعون بمسؤوليات عظمى في توجيه الناس وإرشادهم إلى دين الله عز وجل، ينتجهون بذلك نهج رسول الهدى والرحمة الذي لم يكن من هديه الدعوة إلى دين الله فقط، دون أن تكون هذه الدعوة مصحوبة بالإحسان إلى الناس وتقديم المساعدة والعون لهم، ومن ذلك اهتمامه الله بالمرضى في زيارتهم، وتطييب خواطرهم وإرشادهم إلى كل ما يساعدهم في تجاوز المحنة التي يمرون بها. وقد كان هذا البحث (المسؤولية الدعوية تجاه المريض النفسي) جهد مقل في جمع مادة علمية حول المريض النفسي، ووصف معاناته وتقديم الأساليب العلاجية التي تعينه في هذا الوقت العصيب الذي يمر به، وهو رسالة موجهة إلى المهتمين بالدعوة، في لفت النظر إلى معاناة المرضى النفسيين، والسبل العلاجية التي يمكن استخدامها من خلال الجمع بين رؤية علماء الشريعة وأطباء النفس، وقد خرجت من هذا البحث بعدد من النتائج منها:

- 1- أن نسب من يعانون من الأمراض النفسية غير قليلة، حسب الدراسات المسحية التي قامت بها منظمة الصحة العالمية، ووزارة الصحة بالمملكة العربية السعودية.
- ٢- أن أكثر الأمراض النفسية انتشاراً الاكتئاب والأرق والوسواس القهري، وتوهم المرض، واضطراب نوبات الذعر.



- ٣- أن هناك علاقة تأثير متبادلة بين صحة النفس، وصحة الجسم.
- ٤- أن للاهتمام بدعوة المريض النفسي دوافع مهمة تجدر العناية بدعوة المريض من أجلها.
- ٥- أن للتعامل مع المريض النفسي أساليب يمكن الاستفادة منها في الدعوة، وهي خلاصة دراسات وأبحاث شرعية وطبية نفسية منها:
  - أسلوب التطمين والدعم.
  - إرشاد المريض إلى التداوي.
  - مساعدة المريض على التحكم والسيطرة على تفكيره.
  - توجيه المريض إلى قراءة القرآن الكريم وتدبره والاستشفاء به.
    - إرشاد المريض إلى الذكر والدعاء.
- إرشاده إلى الإيمان بالله تعالى وأداء العبادات، وأن فيها شِفاء من الأمراض النفسية.
  - أن هناك أساليب مستمدة من السنة النبوية في علاج الوسواس القهري.
- إرشاد مريض الوسواس القهري إلى ما يهمه من أمور عقيدته وعباداته، من خلال اطلاعه على أقوال وفتاوى علماء الأمة المعتبرين.
- آن الاهتمام بالمريض وحسن معاملته من العوامل المؤثرة في استجابته.
- ان لمساعدة المريض فيما يود القيام به، دون أن يكون ذلك نيابة،
   عنه أثراً في استجابة المريض وازدياد ثقته بنفسه.
- ۸- أن المريض النفسي يجب أن لايلام على تصرفاته، ويجب عدم اتمامه
   بضعف الإيمان.

9- أن تعديل أفكار وسلوك المريض النفسي، لن يحدث إلا من خلال التحول من الثقافة الوعظية وعلوم الكلام، إلى التدريب والتطبيق العملي لعلوم سلوكية إسلامية عصرية تطبيقية جديدة.

وهذه بعض التوصيات التي خرجت بها:

- أن الاهتمام بالمريض النفسي ودعمه، هو واحب دعوي يجدر بالدعاة الاهتمام والعناية به نظراً لعظم المصيبة التي قد يقعون بما والتي قد تؤدي إلى الكفر أو الانتحار.
- العناية ببحث كل ما يستجد من وسائل وأساليب علاجية ينتفع بها الدعاة والمرضى النفسيين، مع ربط هذه الدراسات بالشرع.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ..



#### المراجع والمصادر

- ١- أحكام المريض النفسى في الفقه الإسلامي. د/ خلود بنت عبدالرحمن المهيزع.
- ٢- إحياء علوم الدين. أبو حامد الغزالي طبع دار إحياء التراث العربي بيروت بدون ذكر الطبعة وتاريخ الطبع.
- ٣- إغاثة اللهفان في مصائد الشيطان. لابن قيم الجوزية تحقيق محمد عفيفي المكتب الإسلامي ٩٠٤ ه.
- ٤- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع. علاء الدين الكاساني طبع دار الكتب
   العلمية بيروت الثانية ٢٠٠٣م.
- ٥- تفسير القرآن العظيم. عماد الدين إسماعيل بن كثير طبع مكتبة العلوم
   والحكم المدينة المنورة ١٤١٣ه.
- ٦- التفسير القيم لابن القيم. جمع محمد أويس الندوي وتحقيق محمد حامد الفقي
   طبع دار الكتب العلمية بيروت لبنان بدون تاريخ.
- ٧- تيسير الكريم الرحمن تفسير كلام المنان عبدالرحمن بن سعدي، تحقيق محمد
   النجار طبع مطابع الدجوي القاهرة بدون تاريخ.
- ٨- الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي. ابن قيم الجوزية طبع مكتبة
   الرياض ١٣٩٢هـ.
- ٩- درء تعارض العقل والنقل شيخ الإسلام ابن تيمية. تحقيق: د/ محمد رشاد
   سالم طبع جامعة الإمام الطبعة الثانية ١٤١١هـ.
- ۱۰ الأذكار للنووي. للنووي تحقيق عبدالقادر الأرناؤوط طبع مكتبة الملاح دمشق
   ۱۳۹۱هـ.
- ١١- زاد المعاد في هدي خير العباد. ابن قيم الجوزية. تحقيق: شعيب وعبدالقادر
   الأرناؤوط. طبع مؤسسة الرسالة الطبعة ٢٧ ١٤١٤ه.



- 17- سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة. محمد ناصر الدين الألباني، طبع مكتبة المعارف الرياض الأولى ١٤٠٨ه.
- ۱۳ سنن أبي داود. أبوداود سليمان بن الأشعث طبع دار الدعوة دار سحنون
   الثانية ١٤١٣هـ.
- ١٤ سنن ابن ماجه. أبي عبدالله محمد بن يزيد طبع دار الدعوة دار سحنون
   الثانية ١٤١٣هـ.
- ۱۰ سنن الترمذي. محمد بن عيسى بن سورة طبع دار الدعوة دار سحنون الثانية ۱۶۱۳هـ.
- 17- سنن النسائي. أبو عبدالرحمن أحمد بن شعيب طبع دار الدعوة دار سحنون الثانية ١٤١٣ه.
- ۱۷- شرح النووي لصحيح مسلم. النووي. تحقيق: عصام الصبابطي حازم محمد عماد عامر طبع دار أبي حيان الأولى ١٤١٥هـ.
- 11- صحيح البخاري. أبي عبدالله محمد بن إسماعيل البخاري طبع دار الدعوة دار سحنون الثانية ١٤١٣ه.
- ١٩ صحيح مسلم. مسلم بن الحجاج تحقيق محمد فؤاد عبدالباقي طبع دار
   الدعوة دار سحنون الثانية ١٤١٣هـ.
- ٢٠ العلاج من الوساوس في ضوء الكتاب والسنة. محمد بن صالح العثيمين –
   إعداد عبدالكريم بن صالح المقرن طبع دار القاسم الأولى ١٤١٨ه.
- ٢١ عون المعبود على سنن أبي داود. محمد أشرف بن العظيم أبادي طبع بيت
   الأفكار الدولية بدون ذكر رقم الطبعة والتاريخ.
- ٢٢ فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء. جمع وترتيب أحمد بن
   عبدالرزاق الدويش طبع مكتبة المؤيد الخامسة ١٤٢٤هـ.
- ٢٣ فتح الباري بشرح صحيح البخاري. ابن حجر العسقلاني طبع دار الريان
   للتراث القاهرة الثانية ١٤٠٩هـ.





- ٢٤- فتح القدير. محمد بن على الشوكاني طبع دار الفكر بيروت ١٤٠٣هـ.
- ٢٥ الفواكه الدواني على رسالة أبي يزيد القيرواني. الشيخ أحمد الشيخ النفراوي تحقيق عبدالوارث محمد علي طبع دار الكتب العلمية بيروت الأولى
   ١٤١٨هـ.
- 77- القاموس المحيط. الفيروز آبادي طبع مؤسسة الرسالة بيروت الثانية الدب
- ٢٧- القواعد الفقهية وما تفرع عنها. الشيخ صالح السدلان دار بلنسية الرياض الأولى ١٤١٧هـ.
- ٢٨ قواعد أساسية في البحث العلمي. د. سعيد إسماعيل حسني طبع مؤسسة الرسالة الأولى ١٤١٥ه.
- ٢٩ مجموع فتاوى ومقالات متنوعة. سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز جمع د/
   محمد بن سعد الشويعر طبع دار المؤيد الأولى ١٤٢١هـ.
- ٣٠ مدارج السالكين. الإمام ابن قيم الجوزية تحقيق محمد المعتصم البغدادي طبع دار الكتاب العربي الثانية ١٤١٤ه.
- ٣١- المسند. الإمام أحمد بن حنبل طبع دار الدعوة دار سحنون الثانية ١٤١٣.
- ٣٢- المغني. الإمام ابن قدامة المقدسي تحقيق د/ عبدالله التركي. د/ عبدالفتاح الحلو طبع دار هجر الأولى ١٤١٠هـ.
- ٣٣- الموافقات في أصول الشريعة. لأبي إسحاق الشاطبي طبع دار الكتب العلمية ١٤٢٢ه.
- ٣٤- الوسواس القهري مرض نفسي أم أحاديث شيطانية. أ. د. طارق الحبيب الأولى ١٤٢٤ه.



# المواقع الإلكترونية

- ۱- صحيفة الرياض الإلكترونية. www.alriyadh.com.
  - ححيفة عكاظ الإلكترونية. www.okaz.com.
    - ar.wikipedia.org . ويكيبيديا الموسوعة الحرة
      - ٤- موقع المستشار. www.almostshar.com.
      - ه- موقع طبیب نفسانی. tabibnafsany.com
        - موقع النفسي. www.alnafsy.com.
- ٧- منتديات الإسلام اليوم. Muntada.islamtoday.net
- ۸- منتدی أ.د طارق الحبيب. www.prof alhabeeb.com.
  - 9- موقع استشارات نفسية. <u>www.islamweb.net</u>.
    - ۱۰ موقع أ. د رامز طه. www.rameztaha.net.
- ١١- موقع معرفي. العلاج المعرفي السلوكي. www.cbtarabia.com.
  - ۱۲- موقع أكاديمية علم النفس. www.acofps.com.
    - ۱۳- شبكة عابرون الثقافية. www.abroon.net.
- ٤ ١ مجانين الشبكة العربية للصحة النفسية الاجتماعية. www.maganin.com.
  - ه ١- موقع مفكرة الإسلام. www.islammemo.cc.
    - ar.islamway.com . موقع طريق الإسلام
    - ۱۷- موقع أطفال الخليج. www.gulfkids.com.
      - ۱۸ موقع الألوكة. www.alukah.net.
        - 19 موقع البرلس. albrolos.com
  - · ۲ منتديات د/ نبيل سفيان للإرشاد النفسي. www.dr nbeel.com.



## البحث رقم (٤)

# تعزيز ثقافة وقف الوقت

#### إعداد

د. خالد بن هدوب المهيدب

الأستاذ المشارك في قسم الدراسات الإسلامية جامعة الأمير سطام بن عبد العزيز



#### مقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَٱنتُم مُسْلِمُونَ 😁 ﴾ (١).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا ۚ وَنِسَآهُ ۚ وَاتَّقُواْ ٱللّهَ ٱلَّذِي تَسَآءَ لُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامُ ۚ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۖ ﴾ (\*).

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ فَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (٣)(٤).

#### أما بعد

فالوقف يعد أحد أهم الموارد الاقتصادية التي تضخ لسد احتياجات الأمة في كافة الميادين والخدمات التي تحتاجها ، وفي أوج حضارة الأمة الإسلامية كان الوقف هو المظلة التي تغطي جل احتياجات الدولة في كافة المجالات، وتسابق الواقفون لبذل جزء من أصول أموالهم وتحبيسها ؛ ليصرف ريعها على أعمال البر والإحسان المتنوعة (كالبيمارستانات) والمدارس

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران الآية ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب الآيات ٧٠-٧١.

 <sup>(</sup>٤) خطبة الحاجة، كما سماها العلماء وقد أثبت الشيخ/ محمد ناصر الدين الألباني -رحمه الله- صحة بعض طرقها.انظر:
 خطبة الحاجة- محمد ناصر الدين الألباني- ص(٣-١٤) المكتب الإسلامي - بيروت ط٣- ١٣٩٧هـ.

<sup>(</sup>٥) البيمارستانان: لفظة فارسية استعملها العرب، ومعناها مجمَّع المرضى، لأن "بيما" معناه: المرض. "وستان" هو الموضع (مقصد السبيل فيما في اللغة العربية من الدخيل سحمد الأمين الحبي - تحقيق د.عثمان الصيني- ٢٢٠/١ ط١-١٥٥هـ مكتبة التوبة الرياض).

والأربطة (١) والمكتبات وحلق العلم ، وبذل العلماء وأهل الجود والإحسان رجالاً ونساءً حل أوقاتهم للتعليم ونشر الدعوة وبذل الخير والمعروف للغير وهو ما يندرج تحت ما يسمى حديثاً با وقف الوقت ".

فهذا المصطلح كان للأمانة العامة للأوقاف بالكويت قصب السبق في تأطيره من خلال تبني مشروع "وقف الوقت" الذي يهدف لاستقطاب المتطوعين وحثهم على الانخراط في مجال العمل الخيري لأجل دعم مسيرة التنمية الاحتماعية وتوسيع آفاقها في بناء المشاريع الإنتاجية.

وبالتالي فإن بذل جزء من الوقت واستقطاعه ؛ للإسهام في الأعمال التطوعية متعدية النفع يعد من "وقف الوقت" المندوب، فالحاجة قائمة لأن يفيد كل منا مجتمعه وأمته بما تيسر من وقت يقتطعه من يومه أو أسبوعه أو شهره ؛ ليسهم من خلال مهنته أو حرفته أو منصبه أو مكانته الاجتماعية أوالدعوية لتقديم نفع ومصلحة للمحتاجين عن طريق المؤسسات والجمعيات الخيرية والدعوية والطبية والمهنية، والحاجة مازالت قائمة لتوسيع مفهوم "وقف الوقت" لدى كافة شرائح المجتمع والشباب على وجه الخصوص.

ويأتي هذه البحث إسهاماً في تسليط الضوء على مفهوم ثقافة "وقف الوقت" وفق رؤية دعوية معاصرة.

<sup>(</sup>١) الرباط: اسم المكان الذي يلزمه الجند لحراسة ثغور البلاد الإسلامية من الأعداء، فهو مصطلح يطلق على نوع من الثكنات العسكرية التي يرابط فيها المجاهدون.

<sup>(</sup> ٢) انظر: موقع الأمانة العامة للأوقاف بالكويت.



### التعريف بأبرز مصطلحات الدراسة:

### الثقافة في اللغة:

جاء مصطلح (الثقافة) في اللغة العربية على معان عدة منها: الحذق والفطنة، وسرعة أخذ العلم وفهمه، والتهذيب، وتقويم المعوج من الأشياء، ومنها ثقفت الشيء أثقفه ثقافة وثقوفة إذا حذقته ومنه أخذت الثقافة بالسيف، وثقفت الرجل إذا ظفرت به . وفي التنزيل: ﴿ فَإِمَّا نَثْقَفَنَّهُمْ فِي ٱلْحَرْبِ فَشَرِّدُ بِهِم مَّنْ خُلْفَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَذَكُرُونَ ﴿ فَا النفال: ٧٠ . . الانفال: ٧٠ . .

### الثقافة في الاصطلاح:

نظراً لحداثة مصطلح "الثقافة" فقد تباينت التعريفات حوله ولعل أجمعها ما أقره المجمع اللغوي الذي عرف الثقافة بأنها: "جملة العلوم والمعارف والفنون التي يطلب الحذق به" .

كما أن علماء الغرب أيضاً لهم رؤية حول مصطلح "الثقافة" فكل يعرف من الزاوية التي يراها ولعل أقرب التعريفات ما ذكره إدوارد تايلور (١٨٣٢-١٩١٧) " بأنها "ذلك الكل المعقد الذي ينطوي على المعرفة والعقائد والفن والأحلاق والقانون والعرف والعادات وغير ذلك من القدرات التي حصل عليها الفرد بوصفه عضواً في مجتمع".

<sup>(</sup>١) انظر: جمهرة اللغة ، تحقيق : رمزي منير بعلبكي ٢٩/١ الطبعة : الأولى.

<sup>(</sup> ۲) دراسات في الثقافة الإسلامية ،د. رجب سعيد شهوان وآخرون ، ص ٨، مكتبة الفلاح – الكويت ط٢، عام ٤٠١هـ - ١٩٨١م.

<sup>(</sup>٣) علم الاجتماع ومدارسه ، د. مصطفى الخشاب ، ص ١٨٩، ط ١٣٨٧هـ، دار الكاتب العربي بمصر.



### الوقف:

الوقف لغة: أصل الوقف: الحبس والمنع، والوقف مصدر وقف، والجمع أوقاف يقال: وقفت الدار وقفًا حبستها في سبيل الله (١). فالوقف: تحبيس في الابتداء وتسبيل للمنفعة على الدوام.

الوقف في الاصطلاح الشرعي: "تحبيس الأصل وتسبيل المنفعة" (٢)، وهذا التعريف مأخوذ من قول النبي الله لعمر بن الخطاب الحله (احبس أصلها وسبل ثمرتها) (٣). "ويقصد بذلك حبس العين عن تمليكها لأحد من العباد والتصدق بالمنفعة على الفقراء أو على وجه من وجوه البر" (١).

تعريف الوقت: يُعرف الوقت بأنه: المقدار من الدهر (٥) وبالتالي فإن الوقت وفق هذا التعريف يعنى المقدار المقتطع من الزمن قصيراً كان أم طويلاً.

ولكون الوقت يعد من المنافع التي لها أثر مادي ؛ فعلى هذا يمكن أن يعرف وقف الوقت: بأنه بذل المرء جزءًا من وقته لعمل تطوعي يؤديه في محال من مجالات البر والإحسان.

 <sup>(</sup>١) التعريفات، على بن محمد الجرجاني، ص ٣٢٨، . المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، للعلامة أحمد المقرى الفيومي، مادة وقف ٢٩٢٢، ط٢ ١٣٢٤هـ وزارة المعارف المصرية.

<sup>(</sup> ٢) المقنع في فقه إمام السنة أحمد بن حنبل الشيباني، موفق الدين عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي، ٢ المقنع بنو المؤسسة السعيدية ، الرياض ، السعودية.

<sup>(</sup> ٣) صحيح ابن حبان ٢٦٢/١١ .

<sup>(</sup>٤) الوقف في الشريعة والقانون ، زهدي يكن، ص ٧ دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، لبنان.

<sup>(</sup>٥) القاموس المحيط ، محمد بن يعقوب الفيروزآبادي ١ / ٢٠٨ ، دار النشر : مؤسسة الرسالة، بيروت.



### أهمية الموضوع :

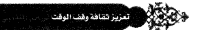
تكمن أهمية موضوع الدراسة في أن الوقف في الشريعة الإسلامية بمفهومه الواسع يندرج ضمنه جملة من المنافع التي يسوغ وقفها ومنها "الوقت" الذي يعد في أصله ذا قيمة معنوية تنقلب إلى قيمة مادية تعود بالنفع والفائدة على الجهة التي يوقف الوقت لها ، ولكون المؤسسات والجمعيات الخيرية عامة والدعوية على وجه الخصوص تعاني من نقص شديد في الكوادر والطاقات البشرية المؤهلة نتيجة لعدم قدرتها على استقطابهم وتوظيفهم لضعف الموارد المالية ، فقد رأيت مناسبة تسليط الضوء على موضوع (تعزيز ثقافة وقف الوقت "دراسة دعوية مقارنة") سعياً في الافادة منه وتوظيفه لخدمة العمل التطوعي بشكل عام والدعوي على وجه الخصوص مع الوقوف على جهود الغرب وبذلهم وتوظيفهم لهذا المبدأ في بحال التنصير.

### أهداف الدراسة:

تسعى هذه الدراسة إلى تأصيل مفهوم "وقف الوقت" ونشر ثقافته والوقوف على التجارب المميزة لدى الغرب في هذا الباب وتوظيفها دعوياً "فالحكمة ضالة المؤمن".

### مشكلة البحث:

تكمن مشكلة البحث في غياب التأصيل الشرعي لمفهوم "وقف الوقت" وحاجة المؤسسات الدعوية لطاقات بشرية تسد ما تعانيه من نقص في كوادرها لتتمكن من قيامها برسالتها الدعوية.



### الدراسات السابقة:

بعد البحث والتقصي عن الدراسات التي لها علاقة بموضوع الدراسة لم أقف على دراسة علمية أو بحث تناول موضوع الدراسة الذي يعد من المواضيع التي تتسم بالجدة والابتكار.

سوى مقالات صحفية تناولت مصطلح "وقف الوقت" بشكل عام (١). تساؤلات الدراسة:

على ضوء المشكلة البحثية المذكورة سابقاً يمكن تحديد التساؤلات التي تسعى الدراسة إلى الإجابة عنها وفق الآتى:

ماهي مشروعية وقف الوقت؟

ما حكم وقف الوقت؟

ما تطبيقاتوقف الوقت في التاريخ الإسلامي؟

تطبيقات وقف الوقت لدى الغرب؟

ماهي تطبيقات وقف الوقت في المؤسسات الدعوية؟

#### تقسيمات الدراسة:

المقدمة: وتحتوي على: التمهيد، وأهداف الدراسة، ومصطلحات الدراسة، وإجراءات الدراسة، وتقسيماتها.

المبحث الأول: مشروعية وحكم وقف الوقت.

المطلب الأول: مشروعية وقف الوقت في القرآن الكريم

<sup>(</sup> ۱) منها مقال للباحث بعنوان "وقف الوقت: نشر بصحيفة الرياض، العدد ١٥٥٠٢، الصادر يوم الجمعة ٢٧ ذي الحجة ١٤٣١ هـ - ٣ ديسمبر ٢٠١٠م.



المطلب الثاني : مشروعية وقف الوقت في السنة النبوية

المطلب الثالث: حكم وقف الوقت

المبحث الثانى: تطبيقات وقف الوقت:

المطلب الأول: تطبيقاتوقف الوقت في التاريخ الإسلامي

المطلب الثابي: تطبيقاتوقف الوقت لدى الغرب

المطلب الثالث: تطبيقات وقف الوقت في المؤسسات الدعوية

الخاتمة: وتتضمن أهم النتائج والتوصيات.

سائلاً الله - تبارك وتعالى - العون والتوفيق...





## المبحث الأول مشروعية وحكم وقف الوقت

# المطلب الأول مشروعية وقف الوقت في القرآن الكريم

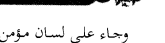
تواترت النصوص في كتاب الله تعالى في الحث على بذل الخير للغير وقد كان الأنبياء عليهم صلوات الله وسلامه أول من سخروا أوقاتهم وحهودهم وما يملكون لأجل إيصال دعوة الحق للخلق ونفع العباد طلباً لمرضاة الله – عز وجل فنوح عليه السلام أول أولي العزم من الرسل قاللقومه كما جاء في كتاب الله الكريم: ﴿ فَإِن تُولِيَّتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمُ مِن أَجْرٍ إِنَّ اللهِ وَلَيْ وَلَيْتَمُ فَمَا سَأَلْتُكُمُ مِن أَجْرٍ إِنَّ اللهِ وَلَيْ وَلَيْتُمُ مِن الرسل الله الكريم: ﴿ وَإِن تُولِيَّتُمُ فَمَا سَأَلْتُكُمُ مِن أَجْرٍ إِنَّ اللهِ وَلَيْ وَلَيْتَمُ مِن اللهِ الكريم: ﴿ وَلِن تُولِيَّ اللهِ وَلَهُ مِن اللهِ وَلَيْ وَلَيْ وَلَهُ مِن اللهِ وَلَي مِن اللهِ وَلَي مَن اللهِ عَلَى اللهِ وَلَي مِن اللهِ هود – عليه السلام – يقول تعالى: ﴿ يَنقُولِ لاَ اللهُ عَلَى اللهِ وَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ المُعنى وصالح، ولوط، وشعيب، عليهم صلوات الله وسلامه أجمعين.

<sup>(</sup>١) سورة يونس ، آية: (٧٢).

<sup>(</sup> ۲ ) سورة هود، آیة: (۲۹).

<sup>(</sup> ٣) سورة هود، آية: (٥١).

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، آية: (١٠٩).



وجاء على لسان مؤمن آل ياسين حث قومه على الاستحابة لقبول الدعوة بقوله: ﴿ اَتَبِعُواْ مَن لَا يَسْئَلُكُمُ أَجْرًا وَهُم شُهْتَدُونَ ١٠٠٠ (١٠).

وفي حق نبينا محمد على يرشده الله عز وجل لأن يقول للمشركين ما أسالكم على هذا البلاغ ، وهذا النصح أجراً تعطوني إياه من عرض الحياة الدنيا ﴿ قُلْ مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكِلِفِينَ اللهِ اللهِ اللهُ ا

قال ابن كثير - رحمه الله - : أي على هذا البلاغ وهذا الإنذار من أجرة أطلبها من أموالكم وإنما أفعل ذلك ابتغاء وجه الله تعالى (٢).

وقال شيخ الاسلام ابن تيمية - رحمه الله - : وتعليم القرآن والحديث والفقه وغير ذلك بغير أجرة لم يتنازع العلماء في أنه عمل صالح فضلاً عن أن يكون جائزاً بل هو من فروض الكفاية فإن تعليم العلم الذي بينه فرض على الكفاية (٤).

وفي قول الله تعالى : ﴿ وَاقْعَلُواْ الْخَيْرَ لَعَلَكُمْ مَّ مُقْلِحُونَ ﴿ ﴾ . قال شيخ الاسلام محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - : وأما قوله تعلى ﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَرْكَعُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَيَّكُمْ وَاقْعَلُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَيَّكُمْ وَاقْعَلُواْ الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ مَا الْخَيْرِ لَعَلَّكُمْ مَا الله الله إلا هو إن فعل الخير

<sup>(</sup>١) سورة يس، آية: (٢١).

<sup>(</sup> ٢) سورة ص، آية: (٨٦).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم ، إسماعيل بن عمر بن كثير ٢٢٣/٣-٢٢٤ ، دار الفكر - بيروت - ١٤٠١.

<sup>(</sup> ٤) بمحموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ، أحمد عبد الحليم بن تيمية الحراني ٣٠٠ / ٢٠٥ ، مكتبة ابن تيمية، ط٢ ، جمع : عبد الرحمن بن محمد بن قاسم.

<sup>(</sup> ٥) سورة الحج، آية: (٧٧).

اتباع ما شرع الله وإبطال من غير حدود الله والإنكار على من ابتدع في دين الله هذا هو فعل الخير المعلق به الفلاح (١).

وفي هذا دلالة على إفساح المحال للتسابق في أبواب البر والإحسان ومنها بذل "وقف الوقت" في مرضاة الله عز وجل وحدمة دينه وتقديم الخير للغير.

<sup>(</sup> ۱) مؤلفات محمد بن عبد الوهاب ، للشيخ محمد بن عبد الوهاب ٥٥/١، الناشر : جامعة الإمام محمد بن سعود - الرياض ، تحقيق : عبد العزيز زيد الرومي ، د. محمد بلتاجي ، د. سيد حجاب.



## المطلب الثاني مشروعية وقف الوقت في السنة النبوية

حفلت سنة المصطفى الله بنصوص عديدة ترغب في بذل الوقت والجهد للغير لنيل رضى الله تبارك وتعالى ومن ذلك :

- ما رواه الإمام مسلم عن سالم عن ابيه أن رسول الله على قال: «من كان في حاجَةِ أُخِيهِ كان الله في حاجَةِهِ ومَنْ فرَّجَ عن مسْلِمٍ كُرْبةً فرَّجَ الله عنه بها كُرْبةً من كُرب يؤم الْقِيامَةِ » (١).
- وعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ رضي الله عنهما عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «كُلُّ مَعْرُوفِ صَدَقَةٌ» (٢).
- وما رواه أيضاً عن أبي هريرة هه ، عن النبي هوله : « والله في عَونِ
   العَبْدِ ما كان العَبْدُ في عَونِ أَحيهِ » (٢).

يقول سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز - رحمه الله - : فالإنسان إذا كان في حاجة أخيه وأعان أخاه في قضاء دينه، في الشفاعة له في حاجة، في علاجه، في إعطائه الدواء، في نقله بالسيارة إلى الطبيب، في غير هذا من الحاجات، فإن الله -جل وعلا- وعده أن يكون في حاجته، وأن يقضي

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في باب المؤاخاة ح٢٥٨٠ ، جزء ٤ / ١٩٩٦ ، المسند الصحيح المختصر من السنن بنقل العدل عن رسول الله ﷺ ، الإمام مسلم بن الحجاج أبو الحسين القشيري النيسابوري ، دار إحياء التراث العربي - بيروت -، الطبعة تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي.

<sup>(</sup> ٢) رواه البخاري في باب كلُّ مغرُوفٍ صدَقَةٌ ح٥٦٥، ٥ / ٢٢٤١ ،الجامع الصحيح المحتصر ، محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي ، دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت - ١٤٠٧ - ١٩٨٧ ، ط٣ ، تحقيق : د. مصطفى ديب البغا.

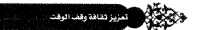
<sup>(</sup> ٣) رواه مسلم ،في باب فضْلِ الإحْتِماعِ على تِلاَوْةِ الْقَرْآنِ وعَلَى الذُّكُرِ ٤ / ٢٠٧٤، ح ٢٦٩٩.

حاجته؛ كما قضى حاجة أخيه، ووعده بالعون -سبحانه وتعالى-. فالمؤمنون إخوة يتعاونون في حاجاتهم المباحة، وحاجاتهم الشرعية، وكل إنسان له أجرفي عونه لأخيه، في حاجته الدنيوية والدينية جميعاً. أما المعصية فلا يعينه عليها ؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ وَلَا نَعَاوَثُواْ عَلَى اللهِ ثَمِ وَالْعُدُونِ ﴾ (١)، ولكن يعينه في المباح ؛ كالعلاج ونحو ذلك، وفي المشروع؛ كإعانته على صلاة الجماعة، إعانته على الحج، إعانته على الجهاد، إعانته على بر والديه، على صلة أرحامه، إلى غير هذا من وجوه الخير، هو مأجور على هذه الإعانة (١).

وبهذا يتبين أن استقطاع جزء من الوقت لبذل خير أو معروف للخلق أو دلالة عليه يندرج ضمن "وقف الوقت".

 <sup>(</sup>١) سورة المائدة آية (٢).

<sup>(</sup>٢) موقع سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز (٢) http://www.binbaz.org.sa/mat/11375



## المطلب الثالث حكم وقف الوقت

يعد الوقف ذا قيمة معنوية ومادية معتبرة في حق باذله ، وبالتالي فإنه يعد من المنافع التي يجوز وقفها وقد قرر مجلس مجمع الفقه الإسلامي الدولي المنبثق عن منظمة المؤتمر الإسلامي المنعقد في دورته التاسعة عشرة في إمارة الشارقة (دولة الإمارات العربية المتحدة) في الفترة ما بين ٢٦ – ٣٠ نيسان (أبريل) ٢٠٠٩ بعد اطلاعه على البحوث الواردة إلى المجمع بخصوص وقف الأسهم والصكوك والحقوق المعنوية والمنافع، عدة قرارات.

ومن هذه القرارات أن الوقف يعد من أوسع أبواب الفقه التي تقوم على الاجتهاد، وهو تصرف معقول المعنى مرتبط بمقاصد الشرع، مبتغاه تحقيق مصالح الوقف للواقف والموقوف عليهم.

وقد بين المجمع أن النصوص الشرعية الواردة في الوقف مطلقة يندرج فيها المؤبد والمؤقت، والمفرز والمشاع، والأعيان والمنافع والنقود، والعقار والمنقول، لأنه من قبيل التبرع وهو موسع ومرغوب فيه.

يقول أ.د. محمد بن عبدالغفار الشريف<sup>(1)</sup>: احتلف العلماء في وقف المنفعة، وهي ما يتحصل من الأعيان من فائدة، أو من الأشخاص من عمل أو جهد فالجمهور على المنع، وأجاز المالكية ذلك، لأنه لا يشترط عندهم تأبيد الوقف انطلاقاً من قوله على إذا مات ابن آدم انقطع عنه عمله إلا

<sup>(</sup>١) أستاذ الفقه والأصول بكلية الشريعة والدراسات الإسلامية بجامعة الكويت.



من ثلاث: صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له) (۱) ، والخلاف في وقف المنفعة ، وقد ابتكرت الأمانة العامة للأوقاف مشروع وقف الوقت، لأن الحديث الشريف نص على العلم، وهو يعتمد على الوقت وبذل الجهد، سواءً في التعليم أو التأليف وكذلك ذكر الولد الصالح، وهو يحتاج إلى وقت وجهد في تربيته، وتعليمه، ورعايته وفكرة وقف الوقت هو تخصيص جزء من وقتك للتطوع في خدمة المحتمع (۲).

وبالتالي فإن الشريعة الإسلامية برحابتها تقر مشروعية "وقف الوقت" وتحفز على المسارعة في بذل الخير للغير وتقديم المعروف كما قال سبحانه: ﴿ فَأَسْتَبِقُوا ٱلْخَيْرَتِ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم كتاب الوصية- باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته ١٢٥٥/٣ ح١٦٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر موقع أ.د محمد بن عبدالغفار الشريف:

<sup>.</sup>http://www.dralsherif.net/Print.aspx?SectionID=4&RefID=506

<sup>(</sup>٣) جزء من آية (١٤٨) سورة البقرة.



# المبحث الثاني تطبيقات وقف الوقت

# المطلب الأول تطبيقاتوقف الوقت في التاريخ الإسلامي

وسيرة النبي الشي تشتمل على شواهد تبرز مدى حرصه – عليه الصلاة والسلام – على تربية أصحابه رضوان الله عليهم على بذل أوقاتهم وأرواحهم؛ لأجل نشر الرسالة وتعليم العبادومن ذلك ما جاء عن أنس بن مالك الله قال : جاء ناس إلى النبي الشي فقالوا : أن ابعث معنا رجالاً يعلمونا القرآن والسنة ، فبعث إليهم سبعين رجلاً من الأنصار يقال لهم القراء فيهم خالي حرام يقرؤون القرآن ، ويتدارسون بالليل يتعلمون ، وكانوا بالنهار يجيئون بالماء فيضعونه في المسجد ، ويحتطبون فيبيعونه ويشترون به

<sup>(</sup>١) سورة القصص، آية: (٢٣ - ٢٤).



د خالدين هدوب الجديد

الطعام لأهل الصفة وللفقراء، فبعثهم النبي اللهم فعرضوا لهم فقتلوهم قبل أن يبلغوا المكان فقالوا: اللهم بلغ عنا نبينا أنا قد لقيناك فرضينا عنك ، ورضيت عنا قال: وأتى رجل حراماً حال أنس من خلفه فطعنه برمح حتى أنفذه فقال حرام: فزت ورب الكعبة فقال رسول الله الأصحابه: إن إخوانكم قد قتلوا وإنهم قالوا: اللهم بلغ عنا نبينا أنا قد لقيناك فرضينا عنك، ورضيت عنا "(١).

وباستقراء سيرة سلفنا الصالح - رضوان الله تعالى عليهم - نقف على أنهم قضوا حل حياتهم حدمة للدين تعلماً وتعليماً وبذلاً للخير والمعروف للعباد .

يقول الحافظ السخاوي-رحمه الله-(٢) في معرض وصفه لأهل الصفة (٣) -ومحلها المسجد النبوي-: "قوم أخلاهم الحق سبحانه وتعالى عن الركون لشيء من العروض وعصمهم من الافتتان بما عن المفروض، رفضوا الدنيا فلا يرجعون إلى ضرع ولا إلى زرع، ولا لسائر ما يثير الغل والحقد والحسد وسوء الطبع؛ بحيث كانوا هم الرجال الذين لا تلهيهم تجارة ولا بيع

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في باب ثبوت الجنة للشهيد ح٧٧٧ ،٣ ، ١٥١١.

<sup>(</sup> ٢) هو الشيخ العلامة الرحالة الحافظ محمد بن عبدالرحمن بن محمد بن بكر بن عثمان بن محمد الملقب بشمس الدين أبو الخير وأبو عبدالله، ابن الزين – أو الجلال – أبي الفضل وأبي محمد، السخاوي الأصل نسبة إلى (سخا) بمصر القاهري مولدًا الشافعي، مذهبًا ولد في ربيع الأول سنة إحدى وثلاثين وثمانمائة بالقاهرة له مصنفات عديدة توفي سنة خمسة وتسعين وثمانمائة .انظر: رجحان الكفة في بيان نبذة من أحبار أهل الصفة للسخاوي، تحقيق أبي عبيدة مشهور آل سليمان وأبي حذيفة الشقيرات ، ص٣٤٥-٢٠.

<sup>(</sup>٣) أمثال أبي هريرة وعبد الله بن مسعود وحذيفة ابن اليمان وغيرهم. انظر: تاريخ مكة المشرفة والمسجد الحرام والمدينة الشريفة والقبر الشريف ١ / ٢٧٩، محمد بن أحمد بن محمد ابن الضياء المكي الحنفي تحقيق: علاء إبراهيم، أيمن نصر، ط٢ دار الكتب العلمية – بيروت / لبنان – ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٤م.



عن ذكر الله، وقفوا أنفسهم المطمئنة لسماع العلم وضبط السنة"(١).

فالعلماء والدعاة هم أهل السبق في ميدان "وقف الوقت" ومن النماذج على سبيل المثال:

فمن العلماء المتقدمين الذين أوقفوا أوقاتهم على طلب العلم والتعليم شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله - الذي استفرغ عمره كله ليلاً ونحاراً ، صيفاً وشتاءً ، حلاً وترحالاً في طلب العلم فكان يدور على المشايخ حتى دار على أكثر من مئة عالم ، وجادل مع أرباب المقالات، وزار أهل التخصصات، كل ذلك وهو يلم ويحوى ما عندهم ويجمع ما لديهم، فتراه مكرراً لما يحفظ، أو متأملاً، أو كاتباً، أو مناقشاً، أو مناظراً، أو مجادلا أو مفيداً، أو مدرساً، أو مؤلفاً، أو مراسلاً، فكانت حياته علماً وعملاً، فابن تيمية ليس له أسرة يقوم عليها، ولا أبناء يشتغل بتربيتهم، ولا تجارة يهتم علماً ولا منصب يزاوله، إنما شأنه وقضيته الكبرى هذا العلم وتعليمه، والعمل به (۲).

"وكان الإمام أبو عبد الرحمن السلمي التابعي الجليل يقول لما يروى هذا الحديث عن عثمان: هذا الذي أقعدني مقعدي هذا، يشير إلى كونه حالساً في المجلس الجامع بالكوفة يعلم القرآن ويقرئه مع حلالة قدره وكثرة علمه، وحاجة الناس إلى علمه، وبقي يقرئ الناس بجامع الكوفة أكثر من أربعين سنة وعليه قرأ الحسن والحسين -رضى الله عنهما-(").

<sup>(</sup>١) انظر: رجحان الكفة في بيان نبذة من أخبار أهل الصفة، العلامة الحافظ محمد بن عبد الرحمن السخاوي - تحقيق أبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان وأبي حذيفة أحمد الشقران، ص٨٨-٨٩، ط١- ١٥٤ هـ ١٤١هـ ١٥٩ هـ ١٤١هـ ١٥٩ هـ ١٤١هـ ١٥٩ هـ ١٠٩ هـ الرياض.

<sup>(</sup> ٢) انظر : على ساحل ابن تيمية، د، عائض بن عبدالله القرني ص٦٨، ط١ ،٤٢٣ هـ –٢٠٠٢م، دار العبيكان.

 <sup>(</sup>٣) النشر في القراءات العشر ، الحافظ أبي الخير محمد بن محمد الدمشقي الشهير بابن الجزري ٣/١ ، دار النشر: دار الكتب العلمية – بيروت – ، تحقيق : على محمد الضباع.



"وجاء في ترجمة أبي الحسن الداراني القطان المتوفى سنة (٢٠٤) هإمام حامع دمشق الشرقية أنه كان يقرىء بشرقي الرواق الأوسط، ولا يأخذ على الإمامة رزقاً ولا يقبل ممن يقرأ عليه براً ويقتات من غلة أرض له بداريا، ويحمل ما يكفيه من الحنطة ويخرج بنفسه إلى الطاحون فيطحنه ثم يعجنه ويخبزه(١).

كماكان للنساء في تاريخنا إسهام بارز في باب "وقف الوقت" من خلال تنوع الإسهام في مجالات عدة أهمها : تعليم القرآن الكريم :

فقد كانت أم الحسن صفية بنت الحارث من أهل اليمن وكان يسار يعلم القرآن في أحر المسجد وكانت صفية تعلم القرآن في آخر المسجد "(٢).

كما أن ولاية القضاء نالت نصيباً في هذا الباب فقد كان شريحة عريضة من القضاة الذين رشحوالتقلد هذه الولاية لا يتقاضون أي مقابل على قيامهم وتصدرهم لهذا العمل الجليل مبتغين بذلك وجه الله سبحانه وتعالى أمثال "مسروق "(٦) وسحنون "(١) وعثمان بن طلحة بن عمر بن عبيدالله بن معمر التيمي "(٥) و" القاسم بن معن بن عبد الرحمن (١) والقاضي نجم الدين الجهني الشافعي المعروف بابن البارزي (٦).

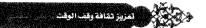
<sup>(</sup>١) انظر: معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار ، محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي ٣٦٦/١ - ٣٦٦/ ، ط١ ، تحقيق : بشار عواد معروف ، شعيب الأرناؤوط ، صالح مهدى عاس .

<sup>(</sup>٢) أخبار القضاة ، محمد بن حلف بن حيان ٥/٢ ، دار النشر : عالم الكتب – بيروت.

<sup>(</sup> ٣) المصنف ، لأبي بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني ٢٩٧/٨ ، المكتب الإسلامي ، بيروت ، ١٤٠٣ ، ط٢ ، تحقيق : حبيب الرحمن الأعظمي.

<sup>(</sup>٤) ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك ، لأبي الفضل عياض بن موسى اليحصبي الأندلسي ١ / ٣٤٧ ، دار النشر : دار الكتب العلمية - بيروت / لبنان - ١٤١٨هـ - ١٩٩٨م ، ط١ ، تحقيق : محمد سالم هاشه.

<sup>( ° )</sup> المنتظم في تاريخ الملوك والأمم ، لأبي الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي ٨ / ٣١٤، دار النشر: دار صادر - بيروت - ١٣٥٨ ، ط١.

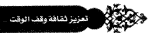


فهؤلاء وغيرهم من سلف الأمة تسابقوا إلى "وقف أوقاتهم" لبذل الخير والمعروف والإحسان للغير في مجالات حيوية متنوعة تحتاجها الأمة ، فحازوا بعملهم وبذلهم خيري الدنيا والآخرة.

<sup>(</sup> ١ ) تذكرة الحفاظ ، لأبي عبد الله شمس الدين محمد الذهبي ١ / ٢٣٩، دار الكتب العلمية – بيروت ، ط١.

<sup>(</sup> ٢) النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ، جمال الدين أبي المحاسن يوسف بن تغري بردى الأتابكي ٧ / ٣٦٢، الناشر : وزارة الثقافة والإرشاد القومي - مصر.





# المبحث الثاني تطبيقات لاوقف الوقت لدى الغرب

يمارس الأفراد والمؤسسات في العالم الغربي فكرة "وقف الوقت" من خلال ما يعرف بالعمل التطوعي حيث يبادر الفرد من تلقاء نفسه باقتطاع جزء من وقته (يومياً أو خلال الإجازات الأسبوعية أو الرسمية أو على فترات متقطعة) لتقديم حدمات تطوعية أو مهنية تفيد المجتمع من خلال مؤسسات المجتمع المدنى.

كما يمكن أن تمارس الشركات والمؤسسات والقطاعات والمستشفيات الأهلية في مجال "وقف الوقت" من خلال إفساح المجال أمام منسوبيها باقتطاع حزء من أوقاتهم لتقديم الخدمات التخصصية للمنشأة لصالح المؤسسات الخيرية والمحتاجين من أفراد المجتمع.

وقد تجلى الاهتمام بالعمل التطوعي القائم على "وقف الوقت" من خلال الاحتفال السنوي للعمل التطوعي الذي اعتُمد من قِبل الأمم المتحدة حيث يحتفل متطوعو العالم بيومهم العالمي ليكون اليوم الذي يكرم فيه العالم رموز العمل التطوعي، ودعم دور المتطوعين في التنمية الشاملة للمجتمعات، وفي تحقيق الأهداف الإنمائية للألفية الثالثة.

ويهدف هذا اليوم إلى تحفيز المشاركة المجتمعية، وإلى إيجاد سياسات تشجع الأعمال التطوعية وتسهم في توسيع الأنشطة التطوعية، وإلى الاعتراف بأهمية دور العمل التطوعي في تنمية المجتمعات اجتماعيًا واقتصاديًّا.



في هذا اليوم تُطرح وتُدشّن المبادرات والمساهمات المؤسساتية الحكومية والأهلية والدولية والفردية الاقتصادية والاجتماعية، على كافة المستويات المحلية والعالمية، ويعمل الجميع منظمات وأفراداً يدًا بيد لتحقيق أهدافهم المشتركة في كافة مجالات العمل التنموي والإنساني، وفي مواجهة الكوارث والحروب والمجاعات والفقر والأمية والجهل.

ويشهد العمل التطوعي القائم على "وقف الوقت" في البلاد الغربية نمواً مطرداً فقد أظهرت

أبرز الإحصائيات في الولايات المتحدة الأمريكية: تطوع أكثر من 95,7 مليون شخص. وأن معدل ما تطوع به الفرد الواحد 4,7 ساعة أسبوعيًا. ومجموع عدد الساعات التي قدمها المتطوعون 70,0 بليون ساعة. وأن معدل ساعات التطوع موازيًا لعمل 9 ملايين موظف.

وقد بلغ مجموع ما تطوع به من وقت قيمة ١٧٦ بليون دولار أمريكي. وتقام هناك دورات وندوات عن أهمية هذا العمل، وألفت له العديد من الكتب، ويسمى المتطوعون هناك «وعد الأمة» أو «مستقبل الأمة».

وفي بريطانيا: ٢٢ مليون شخص يشاركون بالتطوع الرسمي كل عام. عشرة ملايين شخص يتطوع كل أسبوع بما يساوي ٩٠ مليون ساعة عمل. وتقدر القيمة الاقتصادية للتطوع بـ ٤٠ بليون جنيه استرليني سنويًا. وأن ستة من عشرة من المتطوعين قالوا: إن التطوع قدم لهم فرصة تعلم مهارات جديدة. و٩٠ ٪ من السكان يتفقون على أن مفهوم المجتمع الذي يتطوع



أفراده هو مجتمع يعتني بعضه ببعض. و ٨٠٪ من الناس يرفضون فكرة كون المتطوع أقل كفاءة من الموظف العامل بأجر(١).

ويشار إلى أن العاملين في الجحال التطوعي يتميزون عن غيرهم بالجدية والمثابرة مما جعل أرباب العمل يسعون لاستقطابهم ، فقد أشارت دراسة أجراها تايم بانك (Time Bank) عام ٢٠٠٨ على مئتي مؤسسة رائدة في المملكة المتحدة (بريطانيا) إلى أن: ٧٣٪ من أرباب العمل يفضلون توظيف شخص له خبرة في مجال العمل التطوعي على غيره. و ٩٤٪ من أرباب العمل يعتقدون أن العمل التطوعي قد يضيف لمهارات الموظفين.

و ۹۶٪ من الموظفين الذين تطوعوا ليتعلموا مهارات جديدة، استطاعوا تحسين وظائفهم ورواتبهم أو تمت ترقيتهم فيما بعد<sup>(۲)</sup>.

كما أننا نقف على أرقام مذهلة في مجال التطوع ووقف الوقت من قبل المتطوعين النصارى الذين يساهمون ببذل جزء من أوقاتهم وإجازاتهم؛ للتوغل في أصقاع شتى من أقطار العام الاسلامي لأجل الدعوة للنصرانية ، فهناك (٤) مليون موظف، و ١٣ ألف مكتبة، و ٢٢ ألف مجلة بلغات العالم (٣).

فالحملات التنصيرية تنطلق من مفهوم حيري في تنصير العالم، وغالباً من يقوم عليها ميدانيًّا متطوّعون. وتزيد نفقاتها السنوية عن ثلاث مئة

<sup>(</sup>١) مقالة بعنوان "نشر ثقافة التطوع" د. فهد بن عبدالرحمن السويدان ، حريدة الجزيرة العدد ١٤٣٧٥ الصادر يوم الأثنين ١٤ ربيع الأول ١٤٣٣هـ.

<sup>(</sup>٢) انظر : مقالة : العمل التطوعي أجر وصقل مهارة ومآرب أخرى! الكاتب:فريق تحرير البوابة ، موقع بوابة http://www.mawhiba.org/articles/Pages/Details.aspx?str=117,46bc51e2 موهبة-4c4b-451a-8688-21c444f8fdda

<sup>(</sup>٣) انظر : حريدة الرياض ، العدد ٩٤١٢ .

وعشرين مليار (٢٠٠٠،٠٠٠، ٢٥) دولاراً، حسب آخر الإحصائيات عن نشرة الإرساليات الدولية لعام ٢٠٠٣م. وتعمل على تنفيذ مشروعات تنموية في إفريقيا وجنوب شرق آسيا، وذلك مثل التدريب والتعليم وشقّ الطرق، وبناء المؤسّسات التنموية، بل ربّما وصل الأمر إلى إنشاء مطارات تستخدمها الحملات التنصيرية لأغراضها التنصيرية وغيرها، وتتبح للأهالي استخدامها كذلك(١).

كما تم استغلال وتوظيف القنوات الإعلامية المقروءة والمسموعة والمرئية في نشر النصرانية عبر طواقم من المنصرين جندوا لهذا الغرض ، وقد أورد الدكتور/ تركي الظفيري<sup>(۲)</sup> في كتابه الفضائيات العربية التنصيرية إحصائيات مذهلة تبرز مدى اهتمام الجهات التنصيرية بهذا الجانب<sup>(۳)</sup>.

ومن خلال هذا العرض يتبين بجلاء أن الغرب طبق "وقف الوقت" في جميع الجالات التي يحتاجها المجتمع ، وتمكن من سد احتياجاته في الجالات الأكثر حاجة كالصحة والتعليم ، كما أنهم وظفوا مفهوم "وقف الوقت" دينياً حيث تمكنوا من استقطاب المتطوعين للانخراط في قوافل التنصير التي تجوب أقطار العالم وبلاد الأقليات المسلمة سعياً منهم في سلخ المسلمين من دينهم.

<sup>(</sup>١) انظر: الفضائيات العربية التنصيرية ،د تركي بن خالد الظفيري ، ص ٣٧٥– ٣٧٨، ط١،الناشر: مجلة البيان ٢٤٢٨.هـ.

<sup>(</sup>٢) الأستاذ المساعد بقسم الدراسات الإسلامية بجامعة الأمير سطام بن عبد العزيز.

<sup>(</sup>٣) انظر: إحصائية التنصير للعام ٢٠٠٣: ٣٢٠ بليون دولار تبرُّعات للأغراض الكنسية، مجلة الكوثر ٣ ع ٢٢ (صفر ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٢م)، ص ٣٤، نقلاً عن نشرة أبحاث التنصير الدولية. International Bulletin ... of Missionary Research

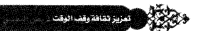
د. خالد بن هدوب الهيدب

كما يقول زويمر (1) رأس المبشرين الغربيين في رسالة للمنصرين: (إن مهمة التنصير التي ندبتكم الدول المسيحية للقيام بحا ليست هي إدخال المسلمين في المسيحية ، وإنحا أن تخرجوا المسلم من الإسلام ليصبح مخلوقاً لاصلة له بالله ، وبالتالي لا صلة له بالأخلاق التي تعتمد عليها الأمم في حياتها) (1).

ومن خلال هذا العرض يتبين لنا مدى توسع الغرب في تطبيقهم لمفهوم "وقف الوقت" من خلال نشر ثقافة التطوع والتشجيع عليها على مستوى الأفراد والمؤسسات مما جعل من هذا الرصيد الضخم الذي يبذله المتطوعون في كافة المحالات التي يحتاجها المحتمع يدخر لصالح خزانة الدولة ، كما أن المؤسسات والمنظمات التنصيرية نجحت في استقطاب مئات الآلاف من الشباب والفتيات والكوادر المهنية المؤهلة وتحفيزهم ؛ لبذل جزء من أوقاتهم للسياحة في الأرض خصوصاً في بلاد المسلمين التي تعيش تحت وطأة الفقر والجهل كما في آسيا وأفريقيا على وجه الخصوص التي اكتسحتها قوافل التنصير في ظل غياب وضعف الجهود الدعوية للمؤسسات الإسلامية التي عانت من التحجيم بعد أحداث الحادي عشر من سبتمبر وما تلا ذلك من أحداث استغلت ؛ لتقليص العمل الدعوي بوجه عام.

(۱) السموءل أو صاموئيل شاتليهلو زويمر من أقطاب التنصير في البلاد العربية. ولد سنة ١٨٦٧م، وتوفي سنة ١٩٥٧م. وبعد رئيس المستشرقين في الشرق الأوسط. تولى تحرير مجلة العالم الإسلامي التي أنشأها مع ماكدونالد، وله آثار في العلاقات بين الإسلام والنصرانية. انظر: نجيب العقيقي. المستشرقون- ١٣٨/٣، ط٤، القاهرة: دار المعارف، ١٩٨١م.

<sup>(</sup>٢) انظر: حزام المواجهة حرب التنصير في افريقيا / جبر الله عمر الأمين ، ومدبولي اسماعيل عثمان مراجعة / د / زغلول النجار ص١٩٤ / ط / الأولى / الدمام / ١٤١٤ هـ أشرف على طباعته / لجنة مسلمي أفريقيا، جذور البلاء ، عبدالله التل – ط ٢. - بيروت: المكتب الإسلامي، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م. - ص ٢٧٥..



## المطلب الثالث تطبيقات وقف الوقت في المؤسسات الدعوية

يعاني العمل الخيري بشكل عام والدعوي بشكل خاص من قصور من قبل الجمعيات والمؤسسات الخيرية والدعوية في جانب التعريف بأنشطتها وجمالات العمل التي تحتاجها وذلك وفقاً لدراسة حديثة أطلقتها مؤسسة الملك خالد الخيرية(۱). كما برز ضعف ممارسة الشباب الجامعي للعمل التطوعي وفقاً لدراسة علمية (۲) أجراها الدكتور فهد بن سلطان السلطان (۳).

ولم أقف على إحصائيات دقيقة تظهر حجم المشاركين في الأعمال التطوعية ونسبهم التي تقع تحت مظلة الجمعيات والمؤسسات الخيرية والدعوية في عالمنا العربي والإسلامي وبالتالي يصعب مقارنتها بنسبتهم في الولايات المتحدة. ولكن المنجزات والمشاريع والبرامج الخيرية والدعوية توضح أن ثقافة العمل التطوعي آخذة في التمدد والازدياد في كافة الأقطار العربية والإسلامية .

ففي المملكة العربية السعودية بدأنا نلمس مزيداً من الاهتمام والعناية بالعمل التطوعي بوجه عام والدعوي على وجه الخصوص .

فعلى سبيل المثال يبلغ عدد المكاتب التعاونية للدعوة والإرشاد ودعوة الجاليات بالمملكة وفقاً لآخر إحصائية رسمية أصدرتما وزارة الشؤون

<sup>(</sup>١) جريدة الشرق الأوسط العدد (١٣٠٣١) الصادر يوم السبت ٦ /١٠/ ١٤٣٥ هـ - ٠٢ أغسطس ٢٠١٤م.

 <sup>(</sup>۲) بعنوان "اتجاهات الشباب الجامعي الذكور نحو العمل التطوعي دراسة تطبيقية على جامعة الملك سعود".
 بحث منشور برسالة الخليج العربي - مكتب التربية لدول الخليج العربي (۱٤٣٠ هـ/ ٢٠٠٩ م)

<sup>(</sup>٣) عضو هيئة التدريس بكلية التربية - جامعة الملك سعود.

د. خالد بن هدوب الهيدب

الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد (٢٤٣) مكتباً في مختلف مناطق المملكة ومدنها وقراها ويتولى مجالس إدارتها متطوعون بذلوا جزءاً من أوقاتهم للنهوض بأعبائها(١).

كما تشرف وزارة الشؤون الإسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد على (١٣١) جمعية لتحفيظ القرآن الكريم منتشرة في أنحاء المملكة (٢) يقوم على إدارة مجالسها محتسبون بذلوا جزءاً من أوقاتهم لإدارة هذه الجمعيات والارتقاء بعملها الدعوي.

ومجتمعنا يزحر بطاقات شبابية ومهنية تتوق للإسهام في الأعمال والبرامج التطوعية ولكن تحتاج إلى من يحتويها ويستثمر طاقاتها ويوجهها التوجيه السليم.

وقد برزت في زماننا المعاصر تطبيقات مختلفة من شرائح متنوعة في المحتمع ساهمت بوقف جزء من وقتها خدمة لنشر دين الله تبارك وتعالى وبذلاً للمعروف والخير للغير. فتحت مظلة الرئاسة العامة لشؤون الحرمين بحد أنه " تفرغ قضاة وأعضاء من هيئة كبار العلماء وأساتذة جامعات خلال شهر رمضان للتدريس بالمسجد الحرام وتوعية المعتمرين والإجابة على تساؤلاتهم، إذ يحظى المسجد الحرام بأكثر من ٧٠ شيخاً وعدد من الدروس

<sup>(</sup>۱) انظر: تقييم جهود وزارة الشؤون الإسلامية في مجال دعوة الجاليات في المملكة العربية السعودية من منظور استراتيجي مكاتب دعوة الجاليات في مدينة الرياض نموذجاً ، عبد الله بن محمد بن قطيم الحمادي ص٣٠،رسالة مقدمة لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في العلوم الاستراتيجية تخصص الدراسات الاستراتيجية ، جامعة نايف للعلوم الأمنية ، ١٤٣٤ه /٢٠١٣م.

<sup>(</sup>٢) انظر : جريدة الرياض ، الأربعاء ٩ محرم ١٤٣٢ هـ - ١٥ ديسمبر ٢٠١٠م - العدد ١٥٥١٤.

الموزعة طوال فترات اليوم، والتي يدرسها نخبة من العلماء المرابطين في المسجد الحرام طيلة رمضان في مقدمتهم سماحة الشيخ صالح اللحيدان<sup>(۱)</sup> الذي يدرس طيلة شهر رمضان، والشيخ عبدالرحمن العجلان<sup>(۲)</sup>، والذي فرغ نفسه للتدريس بالمسجد الحرام، حيث يدرس العلوم الشرعية بشكل يومي طوال العام، ويحرص الكثير من الطلاب على حضور درسه من كافة دول العالم الإسلامي ومعالي الشيخ الدكتور صالح بن عبد الله بن حميد<sup>(۱)</sup> وغيرهم من كبار العلماء والدعاة <sup>(1)</sup>.

فمجالات التطوع متعددة وطرقه كثيرة وأساليبه لا تحصى ، فلا يجب على المتطوع أن يملك مالا أو سلطة أو أن يؤدي جهدا بدنياً فيكفيه أن يتطوع بوقته ولو ساعة من نحار يقدم فيها للناس فائدة وعملاً ينتفعون منه ويكون له أجر جار .

فالكل يستطيع التطوع بوقته إذا قام بتنظيمه كل في محال عمله وتخصصه وخصوصاً مع التوسع في انتشار وسائل التواصل الاجتماعي والتي أصبحت الآن في متناول يد الجميع فتقديم الاستشارات المجانية وتوجيه النصح والإرشاد وحتى لو كتبت تغريده فيها توجيه معين بحسب تخصصك فذلك من التطوع بالوقت (٥).

<sup>(</sup>١) رئيس مجلس القضاء الأعلى السابق.

<sup>(</sup>٢) رئيس محاكم القصيم السابق.

<sup>(</sup>٣) رئيس بحلس القضاء الأعلى السابق إمام وخطيب الحرم المكي.

<sup>(</sup>٤) حريدة عكاظ العدد(١٧١٢٤) رقم الصحفة (١٢) التاريخ:٦/٩/٦١هـ.

<sup>(°)</sup> انظر : صحيفة انست. http://anastnews.com/articles.php?action=show&id=11 معلقة م/ عثمان محمد بن هاشم ، بعنوان وقف الوقت.

تعزيز ثقافة وقف الوقت د، خالد بن هدوب الهيدب

فبذل جزء من الوقت واستقطاعه ؛ للإسهام في الأعمال التطوعية متعدية النفع يعد من "وقف الوقت" المندوب، فالحاجة قائمة لأن يفيد كل مكلف مجتمعه وأمته بما تيسر من وقت يقتطعه من يومه أو أسبوعه أو شهره ليسهم من خلال مهنته أو حرفته أو منصبه أو مكانته الاجتماعية لتقديم نفع ومصلحة للمحتاجين عن طريق المؤسسات والجمعيات الخيرية والدعوية والطبية والمهنية، والحاجة مازالت قائمة لتوسيع مفهوم "وقف الوقت" لدى كافة شرائح المحتمع(١).

ومن النماذج التطبيقية المشرفة للعمل التطوعي الدعوي بالتعاون مع الجهات والأجهزة الحكومية قيام ٨٠٠ شاب من أهل مكة المكرمة عبر برنامج "شباب مكة في حدمتك" التابع لمشروع تعظيم البلد الحرام بمكة المكرمة للعام العاشر على التوالي، في تقديم الخدمات التطوعية الإنسانية لأهل مكة والوافدين إليها من المعتمرين والزوار، موزعين على أنشطة مختلفة تتمثل في خدمة الطائفين التي تخدم العاجزين والمسنين وذوي الاحتياجات الخاصة بدفع عرباتهم مجاناً، بالتعاون مع الرئاسة العامة لشؤون المسجد الحرام والمسجد النبوي، حيث يعملون على مدار ٢٤ ساعة يومياً بالتناوب ، ومجموعة أخرى تقوم بمساندة رجال المرور في مواقف كدي، ويساهمون في تنظيم حركة السير وترتيب سيارات المعتمرين وتهيئة المداخل والمخارج لها، بالتعاون مع إدارة مرور العاصمة المقدسة، وأخرى تقوم بالتوعية بحق الطريق وفسح المحال للزوار؛ منعاً للتكدس والزحام، بالتعاون مع قوة الأمن الوقائي



بشرطة العاصمة المقدسة ، وتقوم مجموعة أخرى من شباب مكة من كليات الطب بإسعاف المصابين في الحرم بالتعاون مع هيئة الهلال الأحمر السعودي، ونقل المصابين إن كانت الحالات حرجة إلى مستشفى أجياد، إضافة إلى عدد من الحملات التطوعية.

فالبرنامج يهدف إلى تعزيز الأخوة الإيمانية في نفوس الشباب، ونشر ثقافة التطوع في المجتمع المكي ،ويقدم حدمات جليلة لأهل مكة والوافدين إليها ، وبلغ عدد المستفيدين من أنشطة برنامج "شباب مكة في حدمتك" منذ انطلاقه أكثر من ٦ ملايين مستفيد ولله الحمد؛ وذلك بفضل الله ثم بتعاون شركاء البرنامج من جهات حكومية وأهلية وخيرية(١).

فهذه النماذج والمشاريع التطوعية في أساسها تقوم على مفهوم "وقف الوقت" تبين لنا بجلاء مدى تفاعل المتطوعين من شرائح وأطياف المحتمع مع مؤسسات الدولة متى ما أفسح المجال وأتيحت الفرصة لتقديم الخدمة ، وبذل الخير للغير طلباً للمثوبة والأحر من الله سبحانه وتعالى.

<sup>(</sup>١) وفقاً لما ذكره، أ. خالد بن عبدالله الوافي مدير برنامج "شباب مكة في حدمتك" انظر : صحيفة سبق الالكترونية ٢ رمضان ١٤٣٥ هـ http://sabq.org/IKegde.

#### الخاتمة

## النتائج:

- ١- مشروعية "وقف الوقت" وأنه من المنافع التي يؤجر المسلم على بذلها.
  - ٢- أن لتطبيقات "وقف الوقت" شواهد متنوعة في التاريخ الإسلامي.
- ٣- ممارس الغرب لـ "وقف الوقت"من خلال إسهام الأفراد والمؤسسات في العمل التطوعي بمفهومه الواسع.
  - ٤- ضعف تطبيقات "وقف الوقت" في المؤسسات الدعوية.
- حاجة المؤسسات الدعوية لطاقات بشرية تسد ما تعانيه من نقص في
   كوادرها لتتمكن من قيامها برسالتها الدعوية.
- ٦- أن "وقف الوقت" يسهم في دعم موازنة الدولة والمؤسسات الخيرية بطريقة غير مباشرة من خلال توفير الطاقات البشرية التي تباشر أعمالاً تطوعية خدمية دون مقابل.

#### التوصيات:

- ١- أن تتولى مؤسسات المجتمع المدني التسويق لمفهوم "وقف الوقت" عبر حملات إعلامية مكثفة لتتمكن من استقطاب الكفاءات والعقول التي تمكنها من أداء دورها في خدمة المجتمع بصورة أكبر وبكلفة أقل.
- ٢- أن تتبنى وزارة التعليم إدراج مفردات ضمن المقررات الدراسية تتناول الحث على العمل التطوعيوإبراز "وقف الوقت" كأحد موارد الإنتاج في البلد.

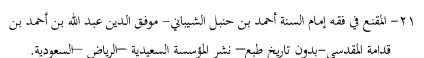
- ٣- أن تقدم الوزارات المعنية امتيازات تشجيعية للقطاع الخاص الذي يسهم في تفريغ بعض منسوبيه لتقديم حدمات تطوعية تندرج ضمن "وقف الوقت".
- ٤- التوسع في إقامة مؤتمرات وندوات علمية وورش عمل تتناول إبراز مفهوم "وقف الوقت" وتنوع مجالاته.
  - ٥- الإفادة من التجارب الغربية المميزة في مجال "وقف الوقت".



### المراجع والمصادر

- ١- أخبار القضاة ، محمد بن خلف بن حيان ، دار النشر ، عالم الكتب ، بيروت.
  - السلسلة الصحيحة ، للعلامة الشيخ محمد ناصر الدين الألباني.
- ۳- الفضائيات العربية التنصيرية ، د. تركي بن خالد الظفيري ، ط۱، الناشر: مجلة البيان
   ۱٤۲۸هـ.
- ٤- القاموس المحيط ، محمد بن يعقوب الفيروزآبادي، دار النشر : مؤسسة الرسالة ،
   بيروت.
  - ٥- المستشرقون ،نجيب العقيقي، ط٤، القاهرة: دار المعارف، ١٩٨١م.
- 7- المسند الصحيح المختصر من السنن بنقل العدل عن العدل عن رسول الله على الإمام مسلم بن الحجاج أبو الحسين القشيري النيسابوري ، دار النشر: دار إحياء التراث العربي بيروت -، الطبعة :، تحقيق : محمد فؤاد عبد الباقي.
- ٧- المصنف ، لأبي بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني ، المكتب الإسلامي بيروت ١٤٠٣ ، ط٢ ، تحقيق : حبيب الرحمن الأعظمي.
- ٨- تذكرة الحفاظ ، لأبي عبد الله شمس الدين محمد الذهبي ، دار الكتب العلمية بيروت ، ط١.
- 9- ترتيب المدارك وتقريب المسالك لمعرفة أعلام مذهب مالك ، لأبي الفضل عياض بن موسى اليحصبي الأندلسي ، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت / لبنان 151٨ هـ ١٩٩٨ ، ط١ ، تحقيق: محمد سالم هاشم.
  - ١٠- جمهرة اللغة ، تحقيق : رمزي منير بعلبكي الطبعة : الأولى.
- ۱۱- حزام المواجهة حرب التنصير في افريقيا / جبر الله عمر الأمين ، ومدبولي اسماعيل عثمان مراجعة / د / زغلول النجار ص١٩٤ / ط / الأولى / الدمام / ١٤١٤ هـ أشرف على

- طباعته / لجنة مسلمي أفريقيا ، جذور البلاء ، عبدالله التل-ط ٢.- بيروت: المكتب الإسلامي، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- 17- خطبة الحاجة محمد ناصر الدين الألباني المكتب الإسلامي بيروت ط٣- ١٢هـ.
- 17 دراسات في الثقافة الإسلامية ،د. رجب سعيد شهوان وآخرون ، ، مكتبة الفلاح الكويت ط٢، عام ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- 1 رجحان الكفة في بيان نبذة من أحبار أهل الصفة العلامة الحافظ محمد بن عبد الرحمن السخاوي تحقيق أبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان وأبي حذيفة أحمد الشقران -ط١-٥١ ١ هـ/١٩٥ -دار السلف للنشر والتوزيع -الرياض.
- ١٥ صحيح سنن ابن ماجه-أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني- الشيخ ناصر الدين
   الألباني-ط١-١٤١٧ه-١٩٩٧م- مكتبة المعارف- الرياض.
- 17 صحيح مسلم (مسلم بن الحجاج أبو الحسين القشيري النيسابوري) تحقيق فؤاد عبد الباقي كتاب الوصية باب ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته دار إحياء التراث العربي بيروت.
- ۱۷ علم الاجتماع ومدارسه ، د. مصطفى الخشاب ، ط ۱۳۸۷هـ، دار الكاتب العربي بمصر .
- ١٨ على ساحل ابن تيمية للدكتور عائض بن عبدالله القرني ، ط١، الناشر مكتبة العبيكان ، الرياض.
- ١٩ معرفة القراء الكبار على الطبقات والأعصار ، محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي ٣٦٧، مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٤ ، ط١ ، تحقيق : بشار عواد معروف ، شعيب الأرناؤوط ، صالح مهدي عباس.
- ٢ مقصد السبيل فيما في اللغة العربية من الدخيل محمد الأمين المحبي تحقيق د. عثمان الصيني ط١ ١٥ ١ هـ مكتبة التوبة الرياض.



- ٢٢ المنتظم في تاريخ الملوك والأمم ، لأبي الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن
   الجوزي، دار النشر : دار صادر بيروت ١٣٥٨ ، ط١.
- ۲۳ النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ، جمال الدين أبو المحاسن يوسف بن تغري
   بردى الأتابكي ، الناشر : وزارة الثقافة والإرشاد القومي مصر.
- ٢٤ النشر في القراءات العشر ، الحافظ أبي الخير محمد بن محمد الدمشقي الشهير بابن
   الجزري ، دار النشر : دار الكتب العلمية بيروت ، تحقيق : على محمد الضباع.
- الوقف في الشريعة والقانون زهدي يكن -دار النهضة العربية للطباعة والنشر لنان.

#### الرسائل والبحوث العلمية:

- ١- تقييم جهود وزارة الشؤون الإسلامية في مجال دعوة الجاليات في المملكة العربية السعودية من منظور استراتيجي مكاتب دعوة الجاليات في مدينة الرياض نموذجاً، عبد الله بن محمد بن قطيم الحمادي، رسالة مقدمة لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في العلوم الاستراتيجية تخصص الدراسات الاستراتيجية ، جامعة نايف للعلوم الأمنية ، ١٤٣٤ه / ٢٠١٣م.
- ٢- "اتجاهات الشباب الجامعي الذكور نحو العمل التطوعي دراسة تطبيقية على جامعة الملك سعود" الدكتور فهد بن سلطان السلطان.

#### الصحف والمجلات

- ١- جريدة الرياض ، الأعداد: ١٦٧٧٢ ، ١٥٥١٤ ، ١٦٧٧٢.
  - ٣- جريدة الشرق الأوسط العدد
  - ٣- جريدة عكاظ العدد ١٧١٢٤.
  - ٤ جريدة الجزيرة العدد ١٤٣٧٥.





http://anastnews.com/articles.php?action=show&id=11 صحيفة انست − ٥

.http://sabq.org/IKegdea 1 200 رمضان ٢٥٥ محيفة سبق الالكترونية ٢ رمضان

٧- مجلة الكوثر ٣ ع ٤٢ (صفر ١٤٢٤هـ/ ٢٠٠٢م).

#### المواقع الالكترونية:

١- موقع أ.د محمد بن عبدالغفار الشريف.

.http://www.dralsherif.net/Print.aspx?SectionID=4&RefID=506

٢- موقع بوابة موهبة.

http://www.mawhiba.org/articles/Pages/Details.aspx?str=117,46bc51e2-4c4b-451a-8688-

. 21c444f8fdda

-w موقع سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز http://www.binbaz.org.sa/mat/11375



### البحث رقم (٥)

# المسئولية الدعوية للداعي إلى الله تعالى في عيادات التجميل

إعداد

د. لولوة بنت سليمان الغنام

الأستاذ المساعد في قسم الدعوة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية



#### مقدمة

أما بعد:

فإن من نعم الله على عباده أن شرّع لهم من الدين ما فيه خيرهم وصلاحهم، ومن الأحكام ما يحمى حقوقهم ويرعى واجباتهم، وأمرهم بما

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية (١٠٢).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية (١).

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآيتان (٧٠، ٧١).

<sup>(</sup>٤) خطبة الحاجة "التي كان رسول الله ﷺ يعلمها أصحابه"، أخرجها الإمام ابن ماجة بهذا اللفظ في كتاب النكاح، باب خطبة النكاح، ح(١٨٩٢)، انظر: سنن ابن ماجة/(ص٣٦٩)، لأبي عبدالله محمد بن يزيد القزويني الشهير بابن ماجة، حكم على أحاديثها وآثارها وعلَّق عليها المحدّث الشيخ: محمد ناصر الدين الألباني، واعتنى بما : أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، د:ت. وقد جمع أحاديث خطبة الحاجة وتتبع طرقها وأثبت صحتها المحدّث الشيخ محمد ناصر الدين الألباني حرحمه الله- في رسالته: خطبة الحاجة التي كان رسول الله ﷺ يعلمها أصحابه/(ص١٥ - ٣٤)، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الثانية، ١٣٨٩ه..

فيه قيام معاشهم ومعادهم، كما أمرهم بالتناصح فيما بينهم والدعوة إليه - سبحانه- وهو مما ميز به عباده المؤمنين بسعيهم للخير ونبذهم للشر، وهو قاعدة في الشريعة الإسلامية تشمل كل جوانب الحياة، ومن ذلك المسائل المعاصرة التي يكثر الجهل فيها وتشتد الحاجة فيها إلى الدعاة ذوي العلم كمسائل التجميل، فقد أباحت الشريعة بسماحتها ويسرها ما يحقق للمرأة المسلمة ماجبلت عليه من حب الزينة والتجمل وفق ضوابط تحفظها من الانحراف عن الفطرة السليمة .

ولازال النساء يتجملن بما يستطعن منذ القدم إلا أنه في الوقت الحاضر زاد اهتمام النساء بالتجمل والتزين وخاصة فيما يتعلق بالبشرة والقوام والشعر وغيره مع تطور التقنيات العالمية المستخدمة في هذا الجال، ووفرة العيادات التي تقدم حدماتها بكل وسيلة تجذب النساء نحو إبراز أنوثتهن، وقد رافق ذلك هوس بالجمال عند بعضهن؛ فأصبحت الواحدة لاتتورع عن ارتكاب كبيرة كالنمص والوشم توعد الله صاحبتها باللعن لأجل ذلك.

وفي هذا البحث سأبين بمشيئة الله مسئولية الدعاة تجاه الدعوة إلى الله في عيادات التحميل، والتي تشمل عدداً من الموضوعات الدعوية التي تستوجب بيانها وتجليتها للمدعوين من مرتادي هذا الميدان والمهتمين به ؟ وقد خصصت البحث في هذا الميدان لأسباب:

- ضرورة الدعوة إلى الله في عيادات التجميل، لأن الدعوة واحب يجب القيام به صيانة لحق الله ابتداءًا بامتثال أمره، ولحماية المحتمعات من الفساد والانحلال الذي يترتب على فساد المرأة.

- كثرة موضوعات الدعوة وتنوعها في عيادات التحميل مابين الدعوة لستر العورات والتحذير من التبرج والاختلاط والغش والتدليس والخلوات غير الشرعية والإسراف في المال بغير حاجة وغير ذلك.
- انتشار عيادات التجميل وقوة الدعاية لخدماتها مع إقبال كبير من النساء على زيارتها.
- جهل كثير من النساء بأحكام التجميل باستخدام تقنيات التجميل الحديثة مما يسهل وقوعهن في المحرم.
- تحدد حدمات عيادات التحميل وتطورها يوما بعد يوم يرافقه تحدد في المخالفات الشرعية مما يحدث فيها .

ولما سبق يأتي هذا البحث لبيان المضامين الدعوية في العيادات التحميلية، ومسئولية الدعاة تجاهها، وقد جاء في ثلاثة فصول وثمانية مباحث كما يلي:

#### الفصل التمهيدي:

المبحث الأول: المسئولية الدعوية للداعي إلى الله -تعالى-، تعريفها، ومشروعيتها، وأهميتها.

المبحث الثاني: الضوابط الشرعية في التحميل.

الفصل الأول: المسئولية الدعوية الشرعية للداعية في عيادات التجميل

المبحث الأول: التحذير من التبرج والسفور.

المبحث الثانى: التحذير من الاختلاط.

المبحث الثالث: التحذير من الغش والتدليس.

المبحث الرابع: التحذير من كشف العورات.

المبحث الخامس: التحذير من الإسراف بالمال.

الفصل الثانى: المسئولية الدعوية للداعية تجاه خدمات التجميل.

المبحث الأول: المسئولية الدعوية تجاه جراحات التجميل.

المبحث الثاني: المسئولية الدعوية تجاه العناية بالبشرة .

المبحث الثالث: المسئولية الدعوية تحاه زراعة وإزالة الشعر.

ثم خاتمة حوت أهم نتائج البحث.

أسأل الله التوفيق والسداد، وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

# المبحث الأول المسئولية الدعوية للداعي إلى الله، تعريفها، ومشروعيتها، وأهميتها

المسئولية (بوجه عام): حال أو صفة من يُسأل عن أمر تقع عليه تبعته، وتطلق (أخلاقياً) على: التزام الشخص بما يصدر عنه قولاً أو عملاً (١).

وإذا كان تعريف الدعوة هو: «تبليغ الإسلام للناس، وتعليمه إياهم، وتطبيقه في واقع الحياة»(٢)، فإنه يمكن تعريف المسئولية الدعوية للداعي إلى الله -تعالى- بأنها: إلتزام الداعي إلى الله سبحانه بتبليغ الإسلام للناس، وتعليمه إياهم، وتطبيقه في واقع الحياة.

وتنطلق المسئولية الدعوية من نصوص شرعية توجب الدعوة إلى الله - تعالى-، منها قول الله سبحانه: ﴿ وَلَتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ فِينَهُونَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُفلِحُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ومنها قوله حلّ وعلا: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَحَدِلْهُم بِٱلْقِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۖ وَهُو أَعْلَمُ وَحَدِلْهُم بِنَ ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۗ وَهُو أَعْلَمُ إِنَّكُ مُو الْعَلْمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۗ وَهُو أَعْلَمُ إِنَّكُ مُو اللهُ عَن سَبِيلِهِ ۗ وَهُو أَعْلَمُ إِنَّهُ مِن اللهُ عَن سَبِيلِهِ ۗ وَهُو أَعْلَمُ إِنَّهُ اللهُ عَن سَبِيلِهِ ۗ وَهُو أَعْلَمُ إِنَّهُ اللهُ عَن سَبِيلِهِ ۗ وَهُو اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) انظر: المعجم الوسيط/ص٤١١، قام بإخراجه: ابراهيم مصطفى، وآخرون، المكتبة الإسلامية، استنبول، تركيا، ط٢، د:ت.

<sup>(</sup>٢) المدخل إلى علم الدعوة /ص٠٤، د.محمد أبو الفتح البيانوني، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط٣، ١٤٢٠هـ.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل، الآية: ١٢٥.

ومنها قوله عز وجل: ﴿ وَأَدْعُ إِلَىٰ رَبِكَ ۖ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ اللَّهِ ﴾ (١) ومن السنّة قول رسول الله ﷺ : (بلغوا عنى ولو آية..) (٢).

ويقوم بهذا الواجب العظيم الدعاة على مرّ العصور، يحملون همّ الدعوة ويقومون بوظيفة الرسل من الدعوة إلى الله سبحانه، وقد أثنى الله جل شأنه عليهم فقال: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى ٱللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ المُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى ٱللهِ وَعَمِل صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ المُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى ٱللهِ وَعَمِل صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ المُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ عَوْلًا مِمْ مَن اللهِ عَلَى اللهِ وَعَمِل صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ المُسْلِمِينَ ﴿ وَمَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَعَمِل صَلْالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ وَعَمِلَ صَلْمَا وَقَالَ إِنَّانِي مِنَ اللهِ عَلَيْهِ وَعَمِلَ صَلْمَا وَقَالَ إِنَّانِي اللهِ عَلَيْهِ وَعَمِلَ صَلْمَا وَقَالَ إِنَّانِهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ وَعَمِلَ صَلْمَا وَقَالَ إِنَّانِهِ وَعَمِلَ صَلْمَا وَقَالَ إِنَّانِهِ وَعَمِلَ صَلْمَا اللهُ عَلَيْهِ وَعَمِلَ مَا اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَمِلَ صَلْفَالُهُ إِنَّانِهِ وَعَلَيْ وَاللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَعَمْ لَا مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا مِنْ اللّهُ عَلَى الللهِ وَعَمْ لَلْمُ اللّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَعَمْ لَلْمُ اللّهُ وَعَلَيْهِ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَعَمْ لَلْمُ اللّهِ وَعَلَالِهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَاللّهُ وَعَلَيْهِ وَالْمُولِي اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَعَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: «الدعوة إلى الله واجبة على من اتبعه (أي الرسول على) وهم أمّته، يدعون إلى الله كما دعا إلى الله...، وهذا الواجب واجب على مجموع الأمة، وهو الذي يسميه العلماء فرض كفاية إذا قام به طائفة منهم سقط عن الباقين»(1).

ويبين ذلك سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز – رحمه الله – فيقول: « وصرح العلماء أن الدعوة إلى الله عز وجل فرض كفاية بالنسبة إلى الأقطار التي يقوم فيها الدعاة. فإن كل قطر وكل إقليم يحتاج إلى الدعوة وإلى النشاط فيها، فهي فرض كفاية إذا قام بما من يكفي سقط عن الباقين ذلك الواجب، وصارت الدعوة في حق الباقين سنة مؤكدة وعملاً صالحاً جليلاً.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام البخاري في صحيحه، ح(٢٦٤٣)، في كتاب أحاديث الأنبياء، باب ما ذكر عن بني إسرائيل. انظر: موسوعة الحديث الشريف (الكتب الستة)/ص٢٨٢، اشراف ومراجعة: صالح بن عبدالعزيز بن محمد بن ابراهيم آل الشيخ، دار السلام للنشر والتوزيع، الرياض، ط٣، ٤٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية اج ١٦٥/١، جمع وترتيب: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، وساعده ابنه محمد، طباعة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنورة، ١٤١٦هـ، د:ط.

وإذا لم يقم أهل الإقليم أو أهل القطر المعين بالدعوة على التمام صار الإثم عاماً، وصار الواجب على الجميع، وعلى كل إنسان أن يقوم بالدعوة حسب طاقته وإمكانه، أما بالنظر إلى عموم البلاد فالواجب أن يوجد طائفة منتصبة تقوم بالدعوة إلى الله جل وعلا في أرجاء المعمورة تبلغ رسالات الله، وتبين أمر الله عز وجل بالطرق الممكنة»(١).

ولا شك أن الواقع اليوم يستلزم من جميع المسلمين القيام بالدعوة إلى الله - تعالى - كال حسب علمه وطاقته، وذلك لكثرة المنكرات، فالدعوة أمر بالمعروف ونحي عن المنكر، قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -: « وقد تبين بذلك أن الدعوة نفسها أمر بالمعروف ونحي عن المنكر، فإن الداعي طالب مستدع مقتض لما دُعي إليه، وذلك هو الأمر به، إذ الأمر هو طلب للفعل المأمور به واستدعاء له ودعاء إليه؛ فالدعاء إلى الله - تعالى - الدعاء إلى سبيله، فهو أمر بسبيله وسبيله تصديقه فيما أخبر وطاعته فيما أمر» (٢٠). وللدعوة إلى الله - تعالى - شأن عظيم في حفظ المحتمعات، وذلك ببناء الوازع الجماعي الذي يحول دون هتك مبادئ المحتمع المسلم وقواعده وآدابه العامة وأعرافه، ذلك أن للبيئة الاجتماعية أهمية قصوى في سلوك أفراد المحتمع، فإذا كان للمحتمع قواعد مرعية وآداب محفوظة ومبادئ محمية من سلطاته صعب على العصاة الخروج عليها، وتربى في أنفسهم الحياء من مخالفة المحتمع والخروج عليه .

<sup>(</sup>١) الموقع الرسمي لسماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز–رحمه الله–/ http://www.binbaz.org.sa/mat/1769.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي/ ج١٦٦/١٥.

لذا فإن تحمل الداعي إلى الله -تعالى - تعالى المسئولية الدعوية بإخلاص وعلم وبصيرة يعمل على استقامة الموازين الاجتماعية واتزان المفاهيم واستقرارها حتى لا ينقلب المنكر معروفًا والمعروف منكرًا. وبهذا نجد أن من أشد الأمور خطورة عند غياب الدعوة انتشار المنكرات ثم تواطؤ المجتمع على السكوت عنها ثم قبولها أخيرا! فإذا بلغت المنكرات درجة القبول عند الناس، وذلك بأن يروها أمورًا معتادة لا مستنكر لها فضلاً عن الإنكار على مرتكبيها، إذا بلغ الحال إلى هذا الحد، فإن المجتمع يفقد موازينه المستقيمة وتذوب مفاهيمه الصحيحة لكل القيم الفضيلة، وعندئذ يعجزُ كل قانون عن التأثير في الناس لا سيما إذا عُدَّ ذلك من التدخل في الحريات الشخصية (٢).

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: تعزيز ثقافة الحسبة/ورقة عمل مقدمة لمؤتمر التطبيقات المعاصرة للحسبة في المملكة العربية السعودية كرسي الملك عبدالله بن عبدالعزيز للحسبة وتطبيقاتها المعاصرة بجامعة الملك سعود، إعداد / د.صالح بن عبدالله بن حميد، عام ٤٣٣ هـ، منشورة في كتاب: السجل العلمي للمؤتمر، مطابع جامعة الملك سعود، وأيضاً في الموقع الشخصي للباحث/ http://ibnhomaid.af.org.sa/node/1804.

ومن هذا المنطلق تأتي أهمية الدعوة إلى الله-تعالى في عيادات التحميل، فقد ظهر في وقتنا الحاضر البحث عن الجمال كمطلب ضروري عند البعض مع الانفتاح العالمي وغزو البث الفضائي لبيوت المسلمين وتقديم نماذج نسائية متبرحة من الممثلات والمذيعات وملكات الجمال باعتبارهن الأجمل وفق معايير عالمية مما أورث هوسًا بتقليدهن ومشابحتهن وساعدت التقنيات المتقدمة في التحميل على إقبال النساء على عيادات التحميل مع مايرافق ذلك من ضعف الدعوة إلى الله -تعالى في هذا الميدان الذي ترتب عليه الجهل بأحكام الشريعة أو التهاون بها؛ فأصبحنا نسمع عن نساء يكشفن عن وجوههن أو عوراقن للطبيب بلاضرورة بحجة معالجة البشرة، وأخريات يستخدمن تقنيات تجميلية محرمة بمسميات حديثة جهلاً بالحكم الشرعي أو تحاونًا منهن، إضافة إلى الجرأة على تغيير خلق الله اسبحانه بالعبث بالجسد نحتاً وصقلاً وتعبئةً وغير ذلك مما لاحاجة إليه.

ولذا يجب على الدعاة إلى الله الحرص على نشر الخير وتعليم الناس الأحكام الشرعية في هذا الميدان، فإن هذا من واجباتهم التي أمرهم الله حل شأنه بحملها وآدائها، وهي سبيل فلاحهم في الدنيا والآخرة.

## المبحث الثاني الضوابط الشرعية في التجميل

إن مسئولية الدعاة في عيادات التجميل تنطلق من معرفة الضوابط الشرعية للتجميل إذ أن عدم الالتزام بها يخرج تقنيات التجميل عن كونها مباحة إلى التحريم، وهو مايجب بيانه لعاملي ومرتادي هذا الجال، وهذه الضوابط من أولويات موضوعات الدعوة التي يجب طرحها في هذا الميدان، وهي مدخل كذلك لجملة من الموضوعات الدعوية التي تنضوي تحتها، ويمكن إجمالها فيما يلي:

### الضابط الأول: ألا يكون التجميل بما يغير خلق الله-تعالى-:

وهذا الضابط من أهم ضوابط التجميل المباح حيث جاء النص بتحريم تغيير حلق الله مطلقاً، كما أن بعض صور التجميل عُلِّل تحريمها بما فيها من تغيير خلق الله تعالى؛ قال سبحانه: ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا إِنَّنَا وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطَكنا مَرِيدًا ﴿ أَنْ مَنْ عَبَادِكَ نَصِيبًا مَعْوَى اللهِ وَلاَمُنَ اللهُ وَقَالَ لاَ يَجْدَدُنَ مِنْ عَبَادِكَ نَصِيبًا مَعْوَى اللهِ وَلاَمْرَنَهُمْ فَلَيُبَرِّكُ أَنْ مِنْ عَبَادِكَ اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهُ عَلَي اللهِ عَلَى اللهِ فَقَدْ وَلاَمْرَنَهُمْ فَلَيُبَرِّكُ خَلْق الله وَمَن يَتَخِذِ الشَّيْطِينَ وَلِيَّا مِن دُونِ اللهِ فَقَدْ خَسِر خُسْرانًا مُبِينًا إِلَى اللهِ فَقَدْ اللهُ عَلِي اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وعن عبد الله بن مسعود الله قال : لعن الله الواشمات والمستوشمات والمتنمصات والمتفلجات للحسن المغيرات خلق الله . قال : فبلغ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآيات: ١١٧ -١١٩.

ذلك امرأة من بني أسد يقال لها أم يعقوب، وكانت تقرأ القرآن، فأتته، فقالت: ماحديث بلغني عنك أنك لعنت الواشمات والمستوشمات والنامصات والمتنمصات والمتفلحات للحسن المغيرات خلق الله؟ فقال عبد الله: وما لي لا ألعن من لعن رسول الله على وهو في كتاب الله، فقالت المرأة: لقد قرأت ما بين لوحي المصحف فما وجدته، فقال: لئن كنت قَرأُتيْه لقد وجدتيه. قال الله عز وجل: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَانَهُوا ﴾ (١).

ففي هذا الحديث تحريم الوَشْم والنَّمص والتفليج للتحميل، واللعن دليل على أن هذه الأمور من الكبائر، وقد جاء تعليل هذا اللعن بقوله: (المغيرات خلق الله)، «وهي صفة لازمة لمن يصنع الوشم والنمص والفلج»(٢)

وأما قوله (المتفلجات للحُسْن): «يفهم منه أن المذمومة من فعلت ذلك لأجل الحسن، فلو احتاجت إلى ذلك لمداواة مثلا جاز»(٣).

ويمكن صياغة الضابط العام للتغيير المحرم على النحو التالي: ((إحداث تغيير دائم في خِلْقةٍ معهودةٍ)) (٤) .

<sup>(</sup>۱) سورة الحشر، الآية: ۷، والحديث أخرجه الإمام البخاري، ح(٥٩٣١)، في كتاب اللباس، باب المتفلحات للحسن، والإمام مسلم ح(١٢٠)، في كتاب الآداب، باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة، والواشمة والمستوشمة، والنامصة والمتنمصة، والمتفلحات، والمغيرات خلق الله تعالى. واللفظ له، انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة)/ص ٥٠٣، ١٠٥٧.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري بشرح صحيح الإمام أبي عبدالله محمد بن اسماعيل البخاري/ج. ٣٨٥/١، للإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تقديم وتحقيق وتعليق: عبدالقادر شيبة الحمد، ط١، ١٤٢١هـ، د: د.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري /ج١٠/٥٨٥.

<sup>(</sup>٤) تغيير حلق الله ضوابطه وتطبيقاته / ص٨، ورقة مقدمة إلى حلقة نقاش : (ضوابط وقواعد في اللباس والزينة والتجمل) تنظيم : الأمانة العامة بموقع الفقه الإسلامي، الأربعاء ٢٨ شعبان ٤٣٠هـ، إعداد : د.صالح بن محمد الفوزان، الورقة منشورة في موقع الفقه الإسلامي /

<sup>.</sup>http://www.islamfeqh.com/Nawazel/NawazelItem.aspx?NawazelItemID=505

وفيما يلي بيان أبرز قيود هذا الضابط:

((تغيير)): هذا التغيير إما أن يكون بإضافة كالحقن التحميلي والترقيع ونحوهما، وإما أن يكون بإزالة بعض أنسجة الجسم كشفط الدهون، وإما أن يكون بتعديل مظهر بعض الأعضاء بتكبيرها أو تصغيرها أو شدّها .

((دائم)): المراد أن أثره يمكث مدّة طويلةً كالأشهر أو السنوات، ولا يلزم أن يدوم مدى الحياة، وهذا قيد يخرج التغيير المؤقّت الذي لا يدوم أثره أكثر من عدّة أيام.

((خِلْقة معهودة)): أي الخِلْقة المعتادة التي جرت السنة الكونية بمثلها، فالمعتاد مثلاً في كبار السن وجود التجاعيد في وجوههم، أما الصغار فإن وجودها بشكل مشوَّه يُعد خِلْقة عير معتادة ولا معهودة، وتقييد التغيير بحدوثه في الخلقة (العضو) يعني أن التغيير يظهر على العضو، وليس بإضافة شيء خارجي إليه.

وهذا القيد (خِلْقة معهودة) يتناول التغيير لعدّة دوافع:

1- تغيير الخلقة المعهودة لطلب زيادة الحسن كالوشم والنمص والتفليج وما يُلحق بما من الجراحات التجميلية التي تُحرى لخِلقة معتادة في عرف أوساط الناس.

٢. تغييرها للتعذيب كفقء الأعين وقطع الآذان ونحو ذلك .

٣. تغييرها للتنكّر والفرار من الجهات الأمنية .

ويخرج بهذا القيد تغيير الخِلْقة غير المعهودة كما في علاج الأمراض والإصابات والتشوّهات والعيوب الخُلْقية أو الطارئة التي ينشأ عنها ضرر

حسي أو نفسي، كما أنه لا يتناول التغيير المأذون فيه شرعاً كالختان وإقامة العقوبات الشرعية (١).

وهذا يقول الشيخ محمد بن صالح العثيمين -رحمه الله-: « التجميل ينقسم إلى قسمين:

أحدهما: ثابت دائم مثل: الوشر والوشم، النمص ... فهو محرم بل من كبائر الذنوب لأن النبي على لعن فاعله .

الثاني: ماكان على وجه لا يدوم، فإنه لا بأس به مثل التحميل بالكحل والورس ونحوه لكن بشرط أن لايؤدي هذا إلى محظور شرعاً مثل أن يكون فيه تشبه بالنساء الكافرات، أو يكون ذلك من باب التبرج... فإن هذا يكون محرماً لغيره لا لذاته »(٢)

الضابط الثاني: أن لايكون التجميل تشبها بالكفار والفساق والجنس الأخر والحيوانات:

يجب أن يخرج التحميل عن التشبه بالكفار والفساق وتشبه المرأة بالرجل والرجل بالمرأة والتشبه بالحيوانات، وأصل هذا الضابط قوله على: (من تشبه بقوم فهو منهم) (")

<sup>(</sup>١) انظر: تغيير خلق الله ضوابطه وتطبيقاته / ص٨.

<sup>(</sup>٢) زينة المرأة بين الطب والشرع اص ٤٦، للشيخ محمد بن عبدالعزيز المسند، مؤسسة المؤتمن للتوزيع، الرياض، مكة، ط:٢، ١٦١٨هـ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أبو داود، ح(٤٠٣١)، في كتاب اللباس، باب في لبس الشهرة، وقال العلّامة المحدث الألباني: «حسن صحيح». انظر: سنن أبي داود/ ص٦٠٢.

ويكثر في التحميل التشبه بالكفار والفساق من المشاهير، كمشابحة ممثلة مثلاً في شفتيها أو حديها أو حاجبيها ونحو ذلك، وحرم الشرع التشبه بهم لما لتأثير المشابحة في الظاهر بمشابحة الباطن، قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: «إن الله حبل بني آدم بل سائر المخلوقات على التفاعل بين الشيئين المتشابحين، وكلما كانت المشابحة أكثر كان التفاعل في الأحلاق والصفات أتم...، ولأجل هذا الأصل وقع التأثر والتأثير في بني آدم واكتساب بعضهم أخلاق بعض بالمعاشرة والمشاكلة، وكذلك الآدمي إذا عاشر نوعًا من الحيوان اكتسب بعض أخلاقه؛ ولهذا صار الخيلاء والفحر في أهل الإبل، وصارت السكينة في أهل الغنم، وصار الحمَّالون والبغَّالون فيهم أخلاق مذمومة من أحلاق الجمال والبغال وكذلك الكلاَّبون، وصار الحيوان الإنسى فيه بعض أحلاق الناس من المعاشرة والمؤالفة وقلة النفرة. فالمشابحة والمشاكلة في الأمور الظاهرة توجب مشابحة ومشاكلة في الأمور الباطنة على وجه المسارقة والتدريج الخفي. وقد رأينا اليهود والنصاري الذين عاشروا المسلمين هم أقل كفراً من غيرهم، كما رأينا المسلمين الذين أكثروا من معاشرة اليهود والنصاري هم أقل إيماناً من غيرهم ممن جَرَّد الإسلام، والمشابحة في الهدى الظاهر توجب أيضاً مناسبة وائتلافاً»(١).

<sup>(</sup>۱) اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم/ ج١/٤٨٧، لشيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تيمية، تحقيق وتعليق: أ.د.ناصر عبدالكريم العقل، دار المسلم، الرياض، ط٥، ١٤١٥هـ.

قال القرطبي -رحمه الله-: «لو خُصَّ أهل الفسوق والمجون بلباس منع لبسه لغيرهم، فقد يظن به من لا يعرفه أنه منهم، فيظن به ظن السوء، فيأثم الظان والمظنون فيه بسبب العون عليه»(١).

ومن ذلك تحريم التشبه بالكفار والفساق في الوشم، بكافة أشكاله وإن تغيرت مسمياته، فالوشم محرم لذاته، كما تقدّم، وهو بالإضافة إلى ذلك أصبح في الوقت الحالي من أبرز علامات الكفار، إذ يكثر في الأفلام والمسلسلات الغربية إبراز وشم المشاهير رجالًا ونساء في أجزاء مختلفة من أجسادهم، وانتشر كذلك عند فساق المسلمين، فيحرم فعله لما في ذلك من تشبه بالكفار، وتشبّه بالفساق.

كما يحرم أن يكون التجميل بما يُشّبه المرأة بالرجل أو العكس، ويحدث في التجميل أن يطلب رجل تعبئة شفتيه أو حديه كالمرأة، وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: لعن النبي المختشين من الرجال والمترجلات من النساء، وقال: (أخرجوهم من بيوتكم)، قال: فأخرج النبي الله فلانًا، وأخرج عمر فلانة (٢).

وعنه قال: (لعن رسول الله ﷺ المتشبهين من الرجال بالنساء، والمتشبهات من النساء بالرجال) (٣).

<sup>(</sup>۱) فيض القدير شرح الحامع الصغير/ج-١٣٥/، للإمام محمد عبدالرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ١٤١٥ه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام البخاري، ح(٥٨٨٦)، في كتاب اللباس، باب احراج المتشبهين بالنساء من البيوت. انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة/ص٥٠١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام البخاري، ح(٥٨٨٥)، في كتاب اللباس، باب المتشبهين بالنساء والمتشبهات بالرحال. انظر:

وأيضاً يحرم التشبه بالحيوان لما فيه من تغيير خلق الله-تعالى-، وحفظاً لكرامة الإنسان الذي فضله الله على سائر مخلوقاته، وإن من انتكاس الفطرة مشابحة الأدنى ممن لاعقل له، كما أن في ذلك مصادمة صريحة لنهي الشارع عنه، ولما فيه من رضا بالنقص في الخلقة، وانتقال عن كمال الخلقة إلى الخلقة الناقصة، وذبّ للنفس في مواضع الذم، حيث لم يرد في الكتاب والسنة التشبه بالحيوان إلا في موضع الذم والانتقاص، وإذا كان هذا موجباً للانتقاص والذم مع عدم القصد، فمعه من باب أولى(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-:

«وإذا كان التشبه بها-أي: الحيوانات- إنما كان على وجه الذم من غير أن يقصد المذموم التشبه بها، فالقاصد أن يتشبه بها أولى أن يكون مذمومًا، لكن إن كان تشبه بها في عين ما ذمه الشارع صار مذمومًا من وجهين، وإن كان فيما لم يذمه بعينه صار مذمومًا من جهة التشبه المستلزم للوقوع في المذموم بعينه»(٢).

#### الضابط الثالث: أن لايؤدي التجميل إلى ضرر:

جاءت الشريعة بحفظ النفس من التلف والضرر؛ ولذا يحرم العلاج بمايفضي لضرر أكبر فالقاعدة الشرعية جاءت: لا ضرر ولا ضرار، ويدخل

موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة)/ص٥٠١.

<sup>(</sup>١) ضوابط التشبُّه المحرَّم في اللباس والزينة وتطبيقاته المعاصرة /ص٤٦، محمد بن موسى بن مصطفى الدَّالي، الباحث بمركز الدراسات والبحوث الفقهية بموقع الفقه الإسلامي، بحث مقدم إلى الفعالية السابعة ضمن فعاليات موقع الفقه الإسلامي /

<sup>.</sup>http://www.islamfeqh.com/Nawazel/NawazelItem.aspx?NawazelItemID=505

(۲) مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية/ج٣٦ / ٢٥٨، جمع وترتيب: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، وساعده ابنه محمد، طباعة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنورة، ١٤١٦هـ، د:ط.

فيه: عدم حواز المعالجة بالأشد إذا أمكن المعالجة بالأخف، فإذا كان الأخف يقوم مقام الأشد ويحقق المصلحة المطلوبة فإنه لا يجوز التداوي بالأشد، لأن التداوي بالأشد هنا ضرر زائد بلا حاجة ولا ضرورة، وقد تقرر أنه لا ضرر ولا ضرار.

فكل تحميل تحسيني أدى إلى ضرر لايجوز فعله، وإن حاء التحميل لإزالة ضرر لن يُزال إلا بضرر مثله لم يجز لقاعدة: الضرر لا يزال بمثله (١).

#### الضابط الرابع: أن يحقق التجميل مصلحة معتبرة شرعا:

يجب أن يحقق التحميل مصلحة معتبرة في الشريعة الإسلامية، إذ لا اعتبار لأهواء الناس ورغباتهم، فإن الالتزام بهذا الضابط يحمي أصحاب الهوس الجمالي من العبث بأجسادهم، وفتح الباب للجراحات التحميلية دون اعتبار للقواعد الشرعية والنواحي الطبية والأعراف الإجتماعية يوقع الناس في مفاسد صحية ونفسية واجتماعية كثيرة ومن المعلوم أن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح.

<sup>(</sup>١) انظر: القواعد الشرعية في المسائل الطبية /ص١٠ ومابعدها، وليد بن راشد السعيدان، الكتاب منشور في الموقع الرسمي للمؤلف/ http://alsaeedan.net/play.php?catsmktba=44.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام الترمذي، ح (١٧٧٠)، في كتاب اللباس عن رسول الله ﷺ، باب ما جاء في شد الأسنان

ومن أكثر مايحتج به البعض في الحاجة للتحميل وقوع الضرر النفسي عليهم، ومع اعتبار الشرع للأذى النفسي إلا أنه ليس على اطلاقه، فبعتبر ماكان ضرورياً دون غيره كإزالة تشوه أو عيب ظاهر ملفت للأنظار يصيب صاحبه بالحرج(١).

#### الضابط الخامس: أن يقوم بعمل التجميل طبيب مؤهل حاذق لعمله:

يجب أن يكون الطبيب الذي يقوم بالتحميل حاذقاً عارفاً بالطب كي لا يوقع المريض بالضرر، لحديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن النبي على قال: ( من تطبب ولا يعلم منه طب فهو ضامن) (٢) فعندما لا يكون الطبيب حاذقاً بل يكون متطبباً جاهلاً أو حاذقاً في جانب جاهلاً في جانب آخر، فإن المريض قد يصيبه من الضرر ماهو أكبر مما سعى إليه بالتحميل.

بالذهب، وحسنة العلامة المحدث الألباني. انظر: سنن الترمذي/ص ٤٠٠. للإمام الحافظ محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، حكم على أحاديثه وعلق عليه العلامة المحدث: محمد ناصر الدين الألباني، اعتنى به: أبو عبيده مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، د:ت. وأخرجه أبو داود في سننه، ح(٢٣٢٤)، في كتاب الحاتم، باب ما حاء في ربط الأسنان بالذهب، وقال العلامة المحدث الألباني: حسن. انظر:سنن أبي داود/ص ٢٦٩، للإمام أبي داود سليمان بن الأشعث السحستاني، حكم على أحاديثه وعلق عليه العلامة المحدث: محمد ناصر الدين الألباني، اعتنى به: أبو عبيده مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، د:ت.

<sup>(</sup>١) للاستزادة في مدى اعتبار الضرر النفسي انظر: تغيير حلق الله ضوابطه وتطبيقاته / ص١٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أبو داود، ح(٤٥٨٦)، في كتاب الديات، باب فيمن تطبب بغير علم فأعنت. وقال العلامة المحدث الألباني: "حسن"، انظر: سنن أبي داود/ص ١٨٧، والإمام ابن ماجه، ح (٣٤٦٦)، في كتاب الطب، باب من تطبب ولم يعلم منه طب، وحسنه المحدث الألباني، انظر: سنن أبن ماجه/ص ٥٨٠. للإمام أبي عبدالله محمد بن يزيد القزويني، حكم على أحاديثه وعلق عليه العلامة المحدث: محمد ناصر الدين الألباني، اعتنى به: أبو عبيده مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، د:ت.

لذا فإن الطبيب في هذه الحالات يضمن بالإجماع ما تلف تحت يده من نفس أو عضو أو منفعة (١).

ويحدث في التحميل من أخطاء الأطباء مايقع في غيره من حوانب الطب إلا أن الضرر بجهل الطبيب في التحميل يخرج المريض من البحث عن المحمال إلى البحث عن المداواة، وهذا يخالف القاعدة الشرعية لايزال الضرر بضرر أكبر منه، ومثال ذلك: حقن خاطئ للبوتكس في الوجه مما يسبب ميلانه، أو عمل تعبئة دائمة في أماكن معينة في الجسم تسبب تفاعلات وآثارا صحية سيئة.

الضابط السادس: أن يأذن المريض للطبيب بالقيام بالتحميل.

يأتي هذا الضابط انطلاقًا من القاعدة الفقهية: لا يجوز لأحد أن يتصرف في ملك الغير إلا بإذنه (٢).

وهذا مهم في حفظ حق المريض في معرفة خطوات العلاج ومايترتب عليه، خاصة أن بعض تقنيات التجميل لايجوز فعلها .

وينقسم الإذن إلى قسمين: إذن مطلق وإذن مقيد.

فالإذن المطلق: هو أن يقول المريض للطبيب : أذنت لك أن تفعل أي شيئ تحتاج إليه لعلاجي. وهذا النوع من الإذن مثلا يطلبه الأطباء في حال

<sup>(</sup>۱) انظر: المسائل الطبية والمعاملات المالية المعاصرة /ص٢٥، من دروس الدورة العلمية بجامع الراجحي ببريدة لعام ٢٥ هـ" من إلقاء د. : خالد بن علي المشيقح، اعتنى بها : أبو عبد الرزاق محمد الهوساوي، سامي بن محمد البكر. البحث منشور في الموقع الرسمي للمؤلف/

 $http://www.almoshaiqeh.com/index.php?option=com\_remository\&Itemid=11\&limit=50\\ .\&limitstart=0$ 

<sup>(</sup>٢) انظر: القواعد الشرعية في المسائل الطبية أص٥٠.

خوفهم من وجود أمراضٍ أخرى يفاجئون بها بعد مباشرتهم للعمل الجراحي، فيحتاطون لذلك بأخذ الإذن المطلق من المريض قبل تخديره لأنهم يعلمون أنهم لا يستطيعون أخذ الإذن منه بعد ذلك .

والإذن المقيد: أن يقول لهم: أذنت لك أن تفعل هذه التقنية العلاجية المعينة فقط، وهذان النوعان معتبران شرعًا لأنه لا فرق في الإذن على وجه الإطلاق أو على وجه التقييد ما دام المأذون به جائز شرعًا (١).

ولكن ليس للمريض أن يأذن للطبيب الجاهل لأن فاقد الشيء لا يعطيه فهذا البدن ملك لله عز وجل لا يملك أن يتصرف فيه في غير ما أذن له فيه شرعًا. وعلى هذا لو أراد شخص أن يجرح نفسه فهذا محرم ولا يجوز، فدل على أن إذن المريض لهذا الطبيب الجاهل أن يعالجه إذن في غير محله (٢).

وعدم اعتبار الإذن عند القيام بالعلاج التحميلي قد يوقع الضرر على المريض، فبعض معالجات البشرة تحتاج لوقت طويل حتى ينتهي برنامجها مما يوقع المريض بالحرج وقد تفوت عليه بعض مصالحه، وبعضها مُكلِفٌ ماديًا وعدم الإستئذان عند عملها يوقع بالغرر، والأهم من ذلك الوقوع في المحرمات ومن ذلك تجاوز إزالة شعر الوجه إلى إزالة شعر الحاجبين بدون استئذان المريض.

الضابط السابع: أن لايترتب على عمل التجميل غش وتدليس وخداع قال رسول الله على: ( من غشنا فليس منا) (٢)، فالغش محرم بجميع أنواعه ومهما كانت مبرراته، فقوله على: (فليس منا): أي ليس على طريقتنا

<sup>(</sup>١) انظر: القواعد الشرعية في المسائل الطبية أص٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المسائل الطبية والمعاملات المالية المعاصرة/ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام مسلم، ح(١٦٤)، في كتاب الإيمان، باب قول النبي ﷺ من غشنا فليس منا. انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة)|ص٩٥.

ولا منهاجنا، قال النووي-رحمه الله-: «ومعناه عند أهل العلم أنه ليس ممن اهتدى بعدينا، واقتدى بعلمنا وعملنا وحسن طريقتنا»(١).

وكل تجميل أفضى إلى الغش والتدليس والخداع لا يجوز، ومن ذلك غش الخاطب بتحميل يخفي العيب، ومنه وصل الشعر الذي لعن رسول الله الخاطب بتحميل بكفي العيب، ومنه وصل الشعر الذي لعن رسول الله الله عنها قالت: حاءت امرأة إلى النبي الله فقالت: يا رسول الله إن لي ابنة عريساً أصابتها حصبة فتمرق شعرها، أفأصله ؟ فقال: ( لعن الله الواصلة والمستوصلة) (٢).

ويحسن في نهاية هذا الجانب أن أبين مسألة تحتج بها بعض النساء عند دعوتهن أو الإنكار عليهن في بعض المخالفات الشرعية أو عند التهاون بهذه الضوابط وهي الاحتجاج بأن بعض مسائل التجميل خلافية:

### وكي يتبين الأمر يجب أن نعلم أن مسائل الخلاف تنقسم قسمين:

١- المسائل الخلافية غير الاجتهادية وهي التي ثبت فيها نص أو نصوص من الكتاب والسنة أو اجماع ثابت يدل على صحة أحد الأقوال، فالواجب حينئذ اتباع النص والإنكار على المخالف، حيث لا اجتهاد مع وجود نص.

<sup>(</sup>١) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج / ١٠٩/١. لأبي زكريا يحيى بن شرف بن مري النووي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ط٢، ١٣٩٢هـ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام مسلم، ح(١١٥)، في كتباب اللباس والزينة، باب تحريم فعل الواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة والمتفلحات والمغيرات خلق الله. انظر: موسوعة الحديث الشريف (الكتب الستة) ص٧٠٠١.

٢- المسائل الخلافية الاجتهادية التي لم يثبت فيها نص يرجح أحد الأقوال، فهذه تسمى "المسائل الاجتهادية"، لأن مستند أراء العلماء فيها اجتهادهم أو اجتهاد غيرهم من العلماء، وهذه المسائل لا إنكار فيها، لأن كل واحد منهم لم يخالف نصًا، بل خالف اجتهاد مجتهد(١).
قال شيخ الإسلام ابن تيمية—رحمه الله—:

«وقولهم مسائل الخلاف لا إنكار فيها ليس بصحيح؛ فإن الإنكار إما أن يتوجه إلى القول بالحكم أو العمل. أمّا الأول فإذا كان القول يخالف سنة أو إجماعاً قديماً وحب إنكاره وفاقاً. وإن لم يكن كذلك فإنه يُنكر بمعنى بيان ضعفه عند من يقول المصيب واحد وهم عامة السلف والفقهاء. وأما العمل فإذا كان على خلاف سنة أو إجماع وجب إنكاره أيضاً بحسب درجات الإنكار...، أما إذا لم يكن في المسألة سنة ولا إجماع، وللاجتهاد فيها مساغ لم ينكر على من عمل بها مجتهداً أو مقلداً. وإنما دخل هذا اللبس من جهة أن القائل يعتقد أن مسائل الخلاف هي مسائل الاجتهاد، كما اعتقد ذلك طوائف من الناس. والصواب الذي عليه الأئمة أن مسائل الاجتهاد ما لم يكن فيها دليل يجب العمل به وجوباً ظاهراً مثل حديث صحيح لا معارض له من جنسه فيسوغ إذا عدم ذلك فيها الاجتهاد لتعارض الأدلة المتقاربة أو لخفاء الأدلة فيها». (٢)

<sup>(</sup>١) انظر : حكم الإنكار في مسائل الخلاف/ص ٧٧،أ.د. فضل إلهي، نشر: ادارة ترجمان الإسلام سي٣٣٦، ط١، ١٤١٧هـ.

<sup>(</sup>٢) بيان الدليل على بطلان التحليل/ص٥٤١، لشيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن تيمية، تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفى، المكتب الإسلامي، ط١، ١٩٩٨م.

ولذا يجب النظر في مخالفات عيادات التحميل هل هي خلافية أم اجتهادية؟

ومن ذلك عمليات تصغير الأنف وتكبير الأرداف ونحوها من غير ضرورة وهي مسائل خلافية غير اجتهادية لأنها خالفت نصا بتحريم تغيير خلق الله، في قوله تعالى: ﴿ وَلَا مُنَ مُهُمْ فَلَكُ غَيِّرُكَ خَلَقَ الله، في قوله تعالى: ﴿ وَلَا مُنَ مُهُمْ فَلَكُ غَيِّرُكَ خَلَقَ الله ﴾ (١) وقوله ﷺ في حديث لعن النامصة: (المُغيِّرات خَلْق الله) (٢).

وكذلك الاحتجاج بكشف الوجه بأنها مسألة اجتهادية في حين أنها مسألة خلافية خلافية خالفت اجماعاً عملياً، قال الحافظ ابن حجر: «لم تزل عادة النساء قديمًا وحديثاً يسترن وجوههن عن الأجانب» $^{(7)}$ . ونقل ابن رسلان: «اتفاق المسلمين على منع النساء أن يخرجن سافرات الوجوه» $^{(2)}$ .

لذا يجب على النساء تقوى الله والنظر في كل مسألة بتأمل فلاعبرة لقول كائن من كان إذا خالف بقوله النص الشرعي، ولتحرص المسلمة على دفع الهوى فإن الجمال زائل وهو أمر نسبي يختلف قياسه بين شخص وآخر، ومن الرضا بقضاء الله وقدره أن ترضى المرأة بما خلقها الله عليه من صورة، والأمر في مجمله لا يحتمل أن تفرط المسلمة بدينها لأجله، أو تستحق اللعن والطرد من رحمة الله بسببه، والله المستعان.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١١٩.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري/ج٩/٢٣٥-٢٣٦.

<sup>(</sup>٤) نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منتقى الأخبار/ج٦/٥٢، للإمام محمد بن على بن محمد الشوكاني، دار الجيل، بيروت، لبنان، ١٩٧٣م.



### الفصل الأول المسئولية الدعوية الشرعية للداعية في عيادات التجميل

جاءت الشريعة الإسلامية بحفظ الضرورات الخمس وهي الدين والنفس والعرض والمال والعقل، وتضافرت الأدلة في التأكيد عليها؛ فهي أساس لاستقرار عيش الإنسان في هذه الحياة وبرعايتها تحفظ الحقوق وتسلم المحتمعات من النزاعات.

قال الإمام الشاطبي -رحمه الله-: « اتفقت الأمة بل سائر الملل على أن الشريعة وضعت للمحافظة على الضروريات الخمس وهي: الدين، والنفس، والنسل، والمال، والعقل، وعلمها عند الأمة كالضروري، ولم يثبت لنا ذلك بدليل معين، ولا شهد لنا أصل معين يمتاز برجوعها إليه، بل عُلمت ملاءمتها للشريعة بمجموع أدلة لا تنحصر في باب واحد»(١).

قال الإمام أبو حامد الغزالي -رحمه الله-: « مقصود الشرع من الخلق خمسة: وهو أن يحفظ عليهم دينهم ونفسهم وعقلهم ونسلهم ومالهم، فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول الخمسة فهو مصلحة، وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة ودفعها مصلحة...» (1).

 <sup>(</sup>١) الموافقات في أصول الشريعة/ج١/٣٨، لأبي إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي المالكي،
 عناية وضبط: محمد عبدالله دراز، دار الباز للنشر والتوزيع، مكة المكرمة، ط٢، ١٣٩٥هـ

<sup>(</sup>٢) المستصفى من علم الأصول/ج١٧٤/١، لأبي حامد محمد بن محمد الغزالي، تحقيق: محمد عبدالسلام عبدالشافي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١٤١٣هـ.

وجميع موضوعات الدعوة في عيادات التجميل لاتخرج عن هذه الضرورات بشكل أو بآخر، وعلى رأس ذلك الدعوة إلى حفظ الدين، ومن ذلك:

الدعوة إلى حفظ أحكام الشرع باجتناب ماحرّم الله سواء من العاملين في الجال الطبي أو المراجعين لهذه العيادات، ويندرج تحت ذلك جملة من الموضوعات الدعوية كالتحذير من اختلاط الرجال بالنساء وكشف الأطباء على النساء بغير ضرورة، وكشف العورات، والتبرج والسفور، والقيام بعمل النمص أو الوشم، والتحذير من تأخير أداء الصلوات لأن بعض جلسات التحميل تمتد لساعات وربما خرج وقت الصلاة، والدعوة إلى تحقيق الطهارة وخاصة عند وضع الكريمات الطبية والأقنعة التجميلية وغير ذلك.

ومن الدعوة إلى حفظ النفس: حفظها من تغيير ماخلقها الله عليه من صورة، وتحنب علاجها عند مراكز تجميلية غير موثوقة مما قد يؤدي إلى تشويهها بعاهة أو حرق أو وفاة أوغيره، والنفس ملك لله لا يجوز التصرف فيها إلا بما أذن الله به(١).

ومن الدعوة إلى حفظ العرض: صيانة العرض من اختلاط الرجال بالنساء ومايفضي إليه ذلك من التحرشات الجنسية مما لايخلو منه مستشفى مختلط.

http://www.moh.gov.sa/Ministry/MediaCenter/News/Pages/News-2012-02-18-004.aspx

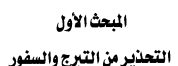
<sup>(</sup>١) أغلقت وزارة الصحة في المملكة العربية السعودية أحد المراكز الطبية الأهلية لجراحة التحميل بالرياض بعد ثبوت مسئولية المركز عن تديي مستوى الخدمة الطبية به وما نتج عنه من وفاة مريضة بعد إحراء عملية شفط دهون لها بالمركز، انظر: الموقع الرسمي لوزارة الصحة/

ومن الدعوة إلى حفظ المال: تجنب صرف الأموال الطائلة على جلسات تجميلة لايمتد أثرها إلا لأشهر معدودة، وربما دفعت الأموال بدون أثر يذكر، وحدمات بعض العيادات التحميلية ربحية بالمقام الأول ودعائية تستنزف أموال المحدوعات بدعوى تحقيق الجمال، ومن المتعارف عليه أن غالب جلسات التحميل لاتنتهى بل هى دائمة ويجب تكرارها دورياً.

أما الدعوة إلى حفظ العقل: فيظهر في التحذير من الهوس بالجمال عند البعض مما يترتب عليه المبالغة في تصور العيوب الذي يفضي للإكتئاب واعتزال الناس، وحدثت حالات انتحار في الغرب لأجل هذا الأمر(١).

وسأبين في المباحث التالية مسئولية الداعية تجاه بعض هذه الموضوعات الدعوية مما يجب بيانه للمدعوين.

<sup>(</sup>۱) حصلت حالات انتحار عند نساء غربيات قمن بجراحات لتكبير الثدي بسبب عدم رضاهن عن الشكل بعد الجراحة مما أدخلهن في اكتئاب وادمان على المخدرات والكحول، انظر: موقع طبيب دت نت / http://www.tbeeb.net/ask/showthread.php?t=118046



مما عَمّت به البلوى في هذا الزمان التبرج والسفور، وأبرز المخالفات الشرعية في عيادات التحميل تأتي من هذا الباب، ويختلف الحال مابين ترك للحجاب بالكلية أو كشف للوجه والكفين فقط مع ستر باقي البدن أو ارتداء أنواع متبرجة للحجاب مع كشف نصف الوجه باللثام أو النقاب ونحو ذلك.

فبعض الطبيبات والممرضات وموظفات العيادة حاسراتُ الرأس، وغالبهن يغطين شعورهن فقط مع كشف الوجه في ميدان مختلط، وقد وقفت على مراكز تجميل يبدو أنها تشترط الجميلات كموظفات استقبال مع ما يرافق ذلك من زينة وعطر ومكياج كامل للوجه باعتبار أن الجمال من أبرز حدمات المركز!

كما أن بعض مرتادات العيادة التجميلية لاترى بأساً في كشف وجهها للطبيب من غير ضرورة بحجة حاجتها للعلاج، على الرغم من وجود العديد من الطبيبات المسلمات ذوات المهارة والثقة، وبعضهن تميزن في محال طب وجراحة الجلد.

إن تحاون المرأة بحجابها يصاحبه رقة في دينها وحياءها، ومن واحب الداعية إلى الله أن يبين أن الحجاب الساتر يمنع المرأة المسلمة من إظهار شيء من بدنها أمام الرحال من غير محارمها. وقد كانت الصحابيات أشد الناس استحابة لأمر الله بالحجاب لقوة إيمانهن.

قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيِيُّ قُل لِأَزْوَجِكَ وَبَنَائِكَ وَنِسَآءِ ٱلْمُؤْمِنِينَ يُدِّنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَبِيبِهِنَّ ذَالِكَ أَذْنَى أَن يُعْرَفْنَ فَلا يُؤَذَيْنُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَـفُورًا تَرْحِيمًا ﴿ اللَّهِ ﴾ (١٠).

وقى ال تعالى: ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحَفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يَبْدِيك زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا ۗ وَلَيضرِيْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَكَ جُبُوبِينَ ﴾ (٢) .

فعن عائشة رضي الله عنها أنها قالت : لَمَّا نزلت هذه الآية ﴿ وَلْيَضْرِبْنَ يَخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُومِنَ ﴾ أحذن أزرهن فشققنها من قبل الحواشي فاحتمرن بها(٢). قال ابن حجر: فاحتمرن: «أي غطين وجوههن»(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: « وكشف النساء وجوههن بحيث يراهن الأجانب غير جائز، وعلى ولي الأمرِ الأمرُ بالمعروف والنهى عن هذا المنكر وغيره، ومن لم يرتدع فإنه يعاقب على ذلك بما يزجره »(°).

ويقول الشيخ عبدالعزيز بن باز -رحمه الله-: «ما يفعله بعض نساء هذا الزمان من التبرج بالزينة والتساهل في أمر الحجاب وإبراز محاسنهن للأجانب وخروجهن للأسواق متجملات متعطرات أمر مخالف للأدلة الشرعية ولما عليه السلف الصالح، وأنه منكر يجب على ولاة الأمر من الأمراء والعلماء ورحال الحسبة تغييره، وعدم إقراره، كل على حسب طاقته

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام البخاري، ح(٤٧٥٩)، في كتاب تفسير القرآن، سورة النور، باب ﴿وليضربن بخمرهن على جيوبهن ﴾. انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة/ص٤٠٠.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري/ ج٨/٣٥٧.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي/ج٢٤ / ٣٨٢.

ومقدرته وما يملكه من الوسائل والأسباب التي تؤدي إلى منع هذا المنكر، وحمل النساء على التحجب والتستر، وأن يلبسن لباس الحشمة والوقار، وأن لا يزاحمن الرجال في الأسواق»(١).

المبحث الثانى: التحذير من الاحتلاط.

حرم الإسلام اختلاط المرأة بالرجل من غير محارمها تقديرًا منه لدور المرأة في الحياة، فقد أكرمها بالرعاية والحماية وأمرها بالقرار في البيت لعظم دورها في تربية النشء المسلم، وحفظًا للأسرة من التفكك والضياع، فقرار المرأة في بيتها وغضها لبصرها من مكارم أخلاقها، وسدًا لذريعة الفتنة أمر الله حل شأنه عباده من الرجال والنساء على حد سواء بغض البصر ابتداء، قال تعالى: ﴿ قُل لِلمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَكَرِهِمْ وَيَحَفَظُوا فَرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزَكَى لَمُمُ اللهُ خَيرًا بِمَا يَصَنعُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَنِينَ يَغُصُّضَن مِن المَحْسَرِهِمْ وَيَحَفَظُوا فَرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزَكَى لَمُمُ اللهُ عَلَى اللهُ خَيرًا بِمَا يَصَنعُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَن الرَّحال والنساء على الله عالمَا اللهُ مَا يَعْمَلُونَ وَلَا لِلمُؤْمِنِينَ يَغُصُّضَن مِنْ المَسَادِهِنَ وَيَعَفَظُوا فَرُوجَهُنّ وَلَا يُبْدِينَ زِينتَهُنّ إِلَّا مَا ظَهَ مَر مِنْهَا وَلَيْضَرِيْنَ يَخْمُوهِنّ وَلَا يُبْدِينَ وَينتَهُنّ إِلَّا مَا ظَهَ مَر مِنْهَا وَلَيْضَرِيْنَ يَخْمُوهِنّ وَلَا يَبْدُونِينَ ﴾ (١٠)، وقال تعالى عَلَى الله مَا طَهُمَ وَمِنْهَا وَلَيْضَرِيْنَ يَخْمُوهِنّ وَلَا يُشْرِقِنَ وَيَحْفَظُن فَرُوجَهُنّ وَلَا يُبْدِينَ وَينتَهُنّ إِلَّا مَا طَهُمَ وَمِنْهَا وَلَيْضَرِيْنَ يَخْمُونَ وَلَا يَعْدُونِهُمْ وَلَا يَعْرَاهِمَا وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا عَلَاهُ مَا عَلَاهُ وَلَا لَعْمَالُونَ اللَّهُ وَلَا لَلْهُ وَلَا لَا عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُنْ وَلَا لَهُ وَلِهُ وَلِينَا وَلَا لَهُ وَلَا لَكُونُ وَلَا لَهُ وَلَوْلَوْلُونَ وَلَا لَكُونَ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلِهُ اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا عَلَا وَلَا لَا عَلَا وَلَا لَا عَلَا وَلَا لَا عَلَا وَلَا لَكُونُ وَلَا لَهُ وَلَا لَا عَلَا اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلَا لَا عَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلِهُ اللَّهُ وَلَا لَا عَلَا وَلَا لَا عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَا وَلَا لَا عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَيْنَ اللَّهُ وَلَا لَا عَلَا مُنْ اللّهُ مَا عَلَا مُنْ اللّهُ اللّهُ

فكيف يمنعهم من النظر ويبيح لهم الاختلاط؟ ومن لوازم الخلطة النظر؟ وعن ابن عباس على قال: قال رسول الله على: (لا يخلون رجل بامرأة إلا مع ذي محرم)(٤). وعن حابر بن عبد الله على أن النبي على قال: (..ومن

<sup>(</sup>١) الموقع الرسمي لسماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز -رحمه الله-/http://www.binbaz.org.sa/mat/8231.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النور، الآية: ٣١ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام البخاري، ح( ٥٢٣٣ )، في كتاب النكاح، باب لايخلون رجل بإمرأة إلا ذو محرم والدخول على المغيبة، والإمام مسلم، ح( ١٣٤١ )، في كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى حج وغيره. انظر:

كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يخلون بامرأة ليس معها ذو محرم منها فإن ثالثهما الشيطان) (١).

ويقول النبي في صفوف الحاضرين للمسجد للصلاة: (خير صفوف الرجال أولها وشرها آخرها، وخير صفوف النساء آخرها وشرها أولها ) (٢).

قال النووي -رحمه الله- عند شرح الحديث: «وإنما فضل آخر صفوف النساء الحاضرات مع الرحال لبعدهن من مخالطة الرحال ورؤيتهم وتعلق القلب بهم عند رؤية حركاتهم وسماع كلامهم»(٣).

فإذا حرجن من الصلاة فعليهن ألا يزحمن الطريق وألا يخترن وسطها حتى لا يقتربن من الرحال، ويأمرهن الرسول الله بذلك ويقول: (عليكن بحافات الطريق) فكانت المرأة تلتصق بالجدار حتى إن ثوبها ليتعلق بالجدار من لصوقها به (٤).

موسوعة الحديث الشريف (الكتب السنة) اص ٢٥١، ٩٠١.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد، ح(١٤٧٠٦)، انظر: مسند الإمام أحمد بن حنبل/ ص١٠٢٣، بيت الأفكار الدولية، الرياض، ١٩٤٩هـ، د:ط.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام مسلم، ح(١٣٢)، في كتاب الصلاة، باب تسوية الصفوف وإقامتها وفضل الأول فالأول، والإزد حام على الصف الأول والمسابقة إليها، وتقلتم أولي الفضل وتقريبهم من الإمام. انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة)/ص٧٤٧.

<sup>(</sup>٣) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج/ج١٥٩/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أبو داود في سننه، ح(٥٢٧٢)، في كتاب الأدب، باب في مشي النساء مع الرحال في الطريق، وحستنه العلامة المحدث الألباني . انظر: سنن أبي داود/ ص٧٨٨.

ولوكان الاختلاط جائزًا لما خصص لهن رسول الله على يوما يعلمهن فيه، ولحضرن مجالس العلم مع الرجال، فعن أبي سعيد الخدري في قال: جاءت امرأة إلى رسول الله على فقالت: يا رسول الله ذهب الرجال بحديثك، فاجعل لنا من نفسك يومًا نأتيك فيه، تعلمنا مما علمك الله، قال: (اجتمعن يوم كذا وكذا). فاجتمعن، فأتاهن رسول الله صلى الله عليه وسلم فعلمهن مما علمه الله(١).

ومن عرف واقع المستشفيات ومنها عيادات التجميل علم أن هذا الأمر حاصل، ويحصل الاختلاط بغير حاجة في غرف العيادات والاجتماعات وحفلات التكريم والاستقبال والتوديع وغيرها، وهو منكر بلا شك ومخالف لما جاءت به الشريعة من حفظ الأعراض وكل مايؤدي إلى المساس بها.

ومن مسئولية الدعاة إلى الله التحذير من هذا المنكر والدعوة إلى انشاء مستشفيات خاصة بالمرأة بكوادر نسائية كاملة تغني عن الحاجة للرجل خاصة في مجال التجميل فإن هذا التخصص ألصق بالمرأة لفطرتها على حب الزينة، وهذا ليس بأمر متعذر خاصة في بيئة محافظة كبيئتنا تزخر بالنساء المحافظات العفيفات من الطبيبات والمراجعات على حد سواء.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام البخاري في صحيحه، ح(٧٣١٠)، في كتاب الإعتصام بالكتاب والسنّة، باب تعليم النبي الله أمته من الرجال والنساء مما علمه الله، ليس برأي ولا تمثيل. انظر: موسوعة الحديث الشريف (الكتب الستة) ص ١٠٩٠.

### المبحث الثالث التحذير من الغش والكذب

ذكرنا أن من ضوابط التحميل أن لايؤدي إلى الغش والخداع فهو سلوك مرفوض في شريعة الإسلام، ويحرم القيام به، كما يحرم الكذب لقول رسول الله على: (...وإياكم والكذب، فإن الكذب يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وما يزال الرجل يكذب ويتحرى الكذب حتى يكتب عند الله كذاباً، (۱)

ومن مسئوليات الداعية إلى الله في هذا المحال السعي إلى كشف صور الغش والكذب في واقع العيادات التجميلية وبيان حكمها والتحذير منها وتوعية الناس بضررها ونتائجها.

ويحصل الغش والخداع والكذب في التحميل في عدة صور:

- الغش والخداع والكذب في بيان مدى حاجة المريض للعلاج:

فبعض الأطباء يوهم المراجع بأن أنفه مشوه أو جلده مترهل ويضخم من العيوب المعهودة في خلقة البشر بحدف زيادة الربح المادي، وربما أوقع المريض في سلسلة من الجراحات أو يحوجه للمعالجة من أمراض طارئة بعد التجميل.

- الغش والخداع في خطوات المعالجة ونتائجها:

وهذه يحصل فيها الغش والكذب من قبل بعض الأطباء في إظهار سهولة خطوات العلاج بالإعراض عن البيان التفصيلي للحالة ومراحل علاجها ومدتما أو تضخيم النتائج الإيجابية للمعالجة بخلاف الواقع.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام البخاري، ح(٢٠٩٤)، كتاب الأدب، باب قوله تعالى: ( يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ)، وأخرجه الإمام مسلم، ح(١٠٥)، في كتاب البر والصلة والآدب، باب قبح الكذب وحسن الصدق وفضله، واللفظ له، انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة)/ص١٣٣،٥١.

ومن ذلك القول بأن ليزر إزالة الشعر يزيل الشعر بجلسة واحدة أو يزيل الشعر بشكل كامل، والقول بوجود إبر لتصفية وتوحيد لون البشرة.

ويحصل كثيرا إيهام المريض أن العلاج لايستغرق إلا شهرًا أو أيامًا معدودات ليتفاجأ المريض أن الوقت الزمني الكافي لهذه المعالجة لاتقل عن ستة أشهر مثلًا.

ومن الغش قيام بعض النساء بإخفاء التجاعيد بحقن البوتكس ورفع الحواجب وتكبير الشفايف وغير ذلك حال الخطبة مع مافي بعض هذه المعالجات من حرمة لتغييرها لخلق الله.

### - الغش والخداع في الكلفة المادية للعلاج:

درجت بعض عيادات التجميل على استدراج المريض لبعض المعالجات دون وضوح للتكلفة المادية لها، ففي الجلسة الأولى لايتم إلا ذكر بعض خطوات العلاج فيتوهم المريض أن الأمر ينتهي بانتهاء خطوتين أو ثلاث مما ذكر ليتفاجأ بسلسلة من الجلسات التي لاتنقطع والتي لايتم العلاج إلا بحا مجعله ضحية لاستنزاف مالى غير متوقع.

## - الغش في الكريمات والمواد المستخدمة في التجميل:

على الرغم من سعي الجهات المسؤولة على مراقبة حودة المواد المستخدمة في عيادات التجميل إلا أن السعي وراء ربح مادي عالي يدفع لاستخدام مواد أقل جودة وأقل سعرا وبالطبع أكثر ضررًا بالمستخدم.

ويكون الغش في محتويات المستحضر وقد يكون في بيانات ملصق المستحضر، ويشمل الغش كذلك الظروف السيئة التي يتعرض لها المستحضر

في مرحلة التخزين مثل الضوء ونسبة الرطوبة العالية والأوكسجين ودرجة الحرارة وغيرها، وتؤدي مثل هذه الظروف إلى نمو كائنات حية في المستحضر تؤثر على جودته (١).

## - الغش في الأجهزة المستخدمة في التجميل:

من الطبيعي أن يجهل المريض أنواع الأجهزة المستخدمة في المعالجة وكيفية استخدامها ونتيجة لذلك يقع الغش والخداع في بعض الحالات.

ومن أمثلة ذلك أن يطلب المريض إزالة الشعر بجهاز معين كجنتل ليز مثلا وبدرجة معالجة اثنتي عشرة مع إقرار الطبيب بمناسبة ذلك له، وعندما يحين وقت العلاج يستبدل بجهاز أقل جودة أو يتم ضبط درجة المعالجة بأقل مما طلب بهدف زيادة عدد الجلسات.

<sup>(</sup>١) انظر : موقع هيئة الغذاء والدواء /

http://www.sfda.gov.sa/ar/drug/awareness/news/Pages . الغش +التحاري + في + مستحضرات + التحميل a spx



## المبحث الرابع التحذير من كشف العورات

نظر الطبيب إلى عورة المريض بلا ضرورة أو حاجة ملحة محرم، وتشتد الحرمة عند كشف الرجل على المرأة أو العكس. فالمرأة كلها عورة عند الرجل الأجنبي، فالنظر إلى قدمها أو ساقها نظر إلى عورة .

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٣٠-٣١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام مسلم، ح (٧٤)، في كتاب الحيض، باب تحريم النظر إلى العورات. انظر: موسوعة الحديث الشريف(الكتب الستة/ص ٧٣٣.

قال النووي -رحمه الله- عند شرح الحديث: « ففيه تحريم نظر الرجل إلى عورة الرجل، والمرأة إلى عورة المرأة، وهذا لا خلاف فيه . وكذلك نظر الرجل إلى عورة المرأة والمرأة إلى عورة الرجل حرام بالإجماع »(١)

و عن معاوية بن حيدة على قال: قلت: يا رسول الله عوراتنا ما نأتي منها وما نذر ؟ قال: (احفظ عورتك إلا من زوجتك أو مما ملكت يمينك) فقال: الرجل يكون مع الرجل؟ قال: (إن استطعت أن لا يراها أحد فافعل)، قلت: والرجل يكون خاليًا، قال: (فالله أحق أن يستحيا منه) (٢).

ويجب على الداعي إلى الله -تعالى- أن يبين أن علاج الأطباء للنساء لا يجوز إلا بشروط:

الشرط الأول: ألا توجد طبيبة .

الشرط الثاني: وجود الضرورة، أو الحاجة الملحة .

الشرط الثالث: أن يكون الكشف بقدر الحاجة، فإذا وجدت الحاجة لكشف جزء من الساق مثلاً، لم يجز الكشف أكثر من مقدار الحاجة فيه . وإذا كانت الحاجة تندفع برؤية طبيب واحد لم يجز أن ينظر إليها أكثر من واحد الشرط الرابع: وجود المحرم، فالكشف على المرأة الأجنبية مظنة الفتنة، ومن أعظم وسائل دفعها وجود المحرم(٣).

<sup>(</sup>١) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج/ج٤٠٠٠.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام الترمذي، ح(٢٧٦٩)، في كتاب الأدب عن رسول الله رسول الله رسول الله رسول الله وقد.
 وقال المحدث العلامة الألباني: "حسن". انظر: سنن الترمذي/ ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: كشف العورات في المستشفيات ( الواقع والعلاج )/ د.يوسف الأحمد، موقع صيد الفوائد/

<sup>.</sup>http://www.saaid.net/Doat/yusuf/11.htm

وفي العيادات التجميلة غالب مايقدم من حدمات يدخل تحت التحسيني غير الضروري، مع وجود طبيبات ذوات حبرة ومهارة، لذا فالحاجة للطبيب غير ملحة، ومن ذلك معالجة حب الشباب ومشاكل البشرة.

أماكشف المرأة عورتها المغلظة أمام المرأة فلا يجوز لماتقدم، ومن ذلك حلسات إزالة الشعر بالليزر، وتتساهل بعض النساء في هذا بأن الكشف يكون أمام طبيبة كما هو الحال عند الولادة وتتجاهل شرط الضرورة والحاجة(١).

المبحث الخامس: التحذير من الإسراف بالمال.

الإسراف هو: « إنفاق المال الكثير في الغرض الخسيس. وقيل: تحاوز الحد في النفقة »(٢).

 <sup>(</sup>١) مما يحمد لبعض المراكز التجميلة توفير الخدمة الذاتية للنساء الراغبات بإزالة الشعر بأجهزة الليزر بأنفسهن حفظاً للعورات.

<sup>(</sup>٢) التعريفات/ص٤٠، للعلّامة على بن محمد الجرجاني، ضبطه وفهرسه: محمد بن عبدالحكيم القاضي، دار الكتاب المصري، القاهرة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط١، ١٤١١هـ.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية:٥.

وبالحكمة في تدبير المال وبذله يتميز الناس بعضهم عن بعض، فيمدح الكرم وبذل الصدقات، ويلم الإسراف والبخل في توازن لايدركه إلا العقلاء.

قال الله تعالى ممتدحاً عباده المؤمنين: ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَاۤ أَنفَقُواْلَمۡ يُسۡرِفُواْ وَلَمۡ يَقۡتُرُواْ وَكَانَ بَيۡنَ ذَالِكَ قَوَامًا ﴿ ﴾ ﴾ (١).

وقال سبحانه في ذم المبذرين: ﴿ وَمَاتِ ذَا ٱلْقُرْبِيَ حَقَّهُۥ وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَلَا نُبُذِرْ تَبَذِيرًا ۞ إِنَّ ٱلْمُبَذِينَ كَانُوۤ أَ إِخْوَنَ ٱلشَّيَاطِينِ ۚ وَكَانَ ٱلشَّيَطْنُ لِرَبِّهِ؞ كَفُورًا ۞ ﴾ (١).

فإضاعة المال في غير وجهه يورث الحسرة والندامة، قال تعالى: ﴿ وَلَا بَعْمُ لَلْ مَا اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّلَّالَّالَّالَّالَّالَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

والأمر لايخلو من محاسبة العزيز الحكيم؛ فعن أبي برزة الأسلمي الله قال: قال رسول الله في: (لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن عمره فيما أفناه، وعن علمه فيم فعل، وعن ماله من أين اكتسبه، وفيم أنفقه، وعن جسمه فيم أبلاه) (1).

<sup>(</sup>١) سورةالفرقان، الآية :٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآيتان: ٢٦–٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام الترمذي، ح(٢٤١٧)، في كتاب صفة القيامة والرقائق والورع عن رسول الله ﷺ، باب في القيامة، وقال: حديث حسن صحيح. وقال العلّامة المحدث الألباني: صحيح. انظر: سنن الترمذي/ص٤٤٥.

وفي عيادات التجميل تستنزف الأموال بلاحاجة في الغالب، فالمتعارف عليه أن جلسات التجميل وعمليات شد البشرة وحقنها وترميمها مستمر ودائم نظرًا لتقلبات الجو وتأثير ضغوط الحياة وتقدم السن على البشرة والقوام، فتحتاج المرأة باستمرار للشد والحقن وغيره، فضلا عن أن العمليات الجراحية التحسينية كتقويم الأنف وشفط الدهون وغيرها ذات كُلفة عالية.

فالدراسات تشير إلى أن إنفاق النساء على التجميل في دول مجلس التعاون يزيد عن ٣٢ مليار دولار سنوياً، ويشهد هذا الإنفاق تزايداً تصاعدياً مع الزمن. ومن جهة أخرى، تُقدر تكاليف عمليات التجميل بأنها تتراوح ما بين ثلاثة آلاف وأكثر من ٥٠ ألف ريال(١).

إن ترف المرأة مع قلة العلم والدين والغفلة عن ما خلقنا لأجله من العبادة والإصلاح في هذه الأرض قد يجرها إلى سلسلة من المعالجات غير الضرورية سعياً وراء جمال لايدوم، فليس المشرع للقيام بالتحميل توفر المال فقط، وإنما الحكمة تظهر في كيفية التصرف به، ولذا كانت هذه الصفة ميزة في حق نبي الله يوسف -عليه السلام-، قال تعالى: ﴿ قَالَ الْجَعَلِي عَلَى خَزَآبِنِ فَي حَقِيظُ عَلِيمٌ الله عَلَي الله يوسف . (٢).

لذا ينبغي أن تدرك النساء أن هذا المال على وفرته بين يديها لايجيز لهن بذله من غير حاجة وفي غير ما أباحه الله -سبحانه-، ويجب أن يدعن

<sup>(</sup>١) انظر: صحيفة الاقتصادية، السبت، ٧٠ شوال ١٤٣٣ هـ. الموافق ٢٥ أغسطس ٢٠١٢ العدد ٦٨٩٣ .

 $<sup>.</sup> http://www.aleqt.com/2012/08/25/article\_685966.html$ 

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية : ٥٥.



التقليد والمحاكاة والمباهاة فما استقر القلب واستراح بمثل الاطمئنان لأمر الله ورسوله عليه الصلاة والسلام، وإن الرضا والسعادة لاتأتي إلا باجتماع القلب وإقباله على الله .

## الفصل الثاني المسئولية الدعوية للداعية تجاه خدمات التجميل

#### المبحث الأول: المسئولية الدعوية تجاه جراحات التجميل.

جراحة التحميل ضرب من ضروب الطب لا يخلو من أهمية، ولأن الدعوة إلى الله -تعالى - شاملة لكافة شؤون الحياة فإن هذا المحال مما يجب أن يلقى عناية من الدعاة إلى الله ببيان أحكام ما يستجد فيه من خدمات، وهو عند الأطباء ينقسم إلى قسمين:

القسم الأول: حراحة التجميل التي تدعو إليها الحاجة ضرورية .

ومقصودهم بكونه ضرورياً لمكان الحاجة الداعية إلى فعله، إلا أنهم لا يفرقون فيها بين الحاجة التي بلغت مقام الاضطرار ( الضرورة ) والحاجة التي لم تبلغه ( الحاجية ) كما هو مصطلح الفقهاء رحمهم الله .

وهذا النوع المحتاج إلى فعله يشتمل على عدد من الجراحات التي يقصد منها إزالة العيب سواء كان في صورة نقص، أو تلف، أو تشوه، فهو ضروري، أو حاجي بالنسبة لدواعيه الموجبة لفعله، وتجميلي بالنسبة لآثاره ونتائجه.

فمن الجراحات الضرورية الناتجة عن عيوب خلقية: الشق في الشفة العليا، والتصاق أصابع اليدين والرجلين، أو الجراحات التي تعالج عيوبًا مكتسبة: وهي العيوب الناشئة بسبب من خارج الجسم كما في العيوب والتشوهات الناشئة من الحوادث والحروق. ومن ذلك: كسور الوجه الشديدة التي تقع بسبب حوادث السير مثلا.

وهذا النوع من الجراحة الطبية وإن كان مسماه يدل على تعلقه بالتحسين والتحميل إلا أنه توفرت فيه الدوافع الموجبة للترخيص بفعله .

فمما لا شك فيه أن هذه العيوب تضر الإنسان حسًا، ومعنى، وذلك ثابت طبيًا، ومن ثم فإنه يشرع التوسيع على المصابين بهذه العيوب بالإذن لهم في إزالتها بالجراحة اللازمة. ولا يشكل القول بجواز فعل هذا النوع من الجراحة، لأن هذا النوع لا يشتمل على تغيير الخلقة قصدًا، لأن الأصل فيه أنه يقصد منه إزالة الضرر، والتجميل والحسن جاء تبعًا(١).

القسم الثاني: جراحة التحميل التحسينية - اختيارية - .

وهي: « تحسين منظر جزء من أجزاء الجسم الظاهرة»(٢).

وتنقسم إلى نوعين:

## النوع الأول: عمليات الشكل، ومن أشهر صوره ما يلى:

- تحميل الأنف بتصغيره، وتغيير شكله من حيث العرض والارتفاع .
- تحميل الذقن، وذلك بتصغير عظمها إن كان كبيرًا، أو تكبيره بوضع ذقن صناعية.
- تحميل الثديين بتصغيرهما إذا كانا كبيرين، أو تكبيرهما بحقن مادة معينة مباشرة في تجويف الثديين، أو بحقن الهرمونات الجنسية، أو بإدخال النهد الصناعي داخل جوف الثدي بواسطة فتحة في الطية الموجودة تحت الثدي .
  - تحميل الأذن بردها إلى الوراء إن كانت متقدمة .

<sup>(</sup>۱) انظر: أحكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها /ص۱۸۲-۱۸۲، د. محمد بن محمد المحتار الشنقيطي، مكتبة دار الصحابة، الطبعة الثانية، ۱٤١٥هـ والجراحة التحميلية، الجوانب القانونية والشرعية/(ص٤١)، د. د.نادية محمد قرماز، دار الثقافة للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، الطبعة الأولى، ١٤٣١هـ.

<sup>(</sup>٢) الجراحة التحميلية، الجوانب القانونية والشرعية اص٠٤.



- تجميل البطن بشد جلدتها وإزالة القسم الزائد بسحبه تحت الجلد جراحيًا. النوع الثاني: فإنه يجرى لكبار السن، ويقصد منه إزالة آثار الكبر والشيخوخة، ومن صوره:
  - تحميل الوجه بشد تجاعيده.
    - تجميل الأرداف.
  - تحميل الساعد، وذلك بإزالة القسم الأدبي من الجلد والشحم .
- تحميل اليدين، ويسمى في عرف الأطباء " بتحديد شباب اليدين " وذلك بشد التجاعيد الموجودة في أيدي المسنين والتي تشوه جمالها.
- تجميل الحواجب، وذلك بسحب المادة الموجبة لانتفاخها نظرا لتقدم العمر.

وهذا النوع من الجراحة لا يشتمل على دوافع ضرورية، ولا حاجية، وهي تتضمن في عدد من صورها الغش والتدليس وهو محرم شرعًا، كما أن بعض هذه الجراحات لا يتم فعلها إلا بارتكاب بعض المحظورات(١).

ومع هذا اختلف المعاصرون في حكمها على اتجاهين:

الاتجاه الأول: يرى المنع منها وتحريمها؛ لأنّ فيها تغييراً لخلق الله تعالى؛ ولأنه قد وردت نصوص تدل على منع الوشم والنمص والتفليج والوصل وذلك

<sup>(</sup>١) انظر: أحكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها/ص١٩١، وبحث القواعد والضوابط الحاكمة لعمليات التحميل/ حنان بنت محمد بن حسين حستنيه ، الأستاذ المساعد بقسم القرآن الكريم والدراسات الإسلامية بكلية التربية للبنات / بحث منشور في موقع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية/

<sup>.</sup>http://www.imamu.edu.sa/events/conference/reseashe/res17/Pages/1 16.aspx



لما فيها من تغيير طلبًا للتحسين وهذا المعنى موجود في هذه العمليات، ولما فيها من غش وتدليس وأضرار ومضاعفات إلى غير ذلك من الأدلة(١).

ومن ذلك ماذهب إليه فضيلة الشيخ محمد بن صالح العثيمين -رحمه الله- لما سئل: ما الحكم في إجراء عمليات التجميل؟

فقال: «التجميل نوعان: تجميل لإزالة العيب الناتج عن حادث أو غيره، وهذا لا بأس به ولا حرج فيه؛ لأن النبي أذن لرجل قطعت أنفه في الحرب أن يتخذ أنفا من ذهب. والنوع الثاني: هو التجميل الزائد وهو ليس من أجل إزالة العيب بل لزيادة الحسن وهو محرم لا يجوز، لأن الرسول للا لعن النامصة والمتنمصة والواصلة والمستوصلة والواشمة والمستوشمة لما في ذلك من إحداث التجميل الكمالي الذي ليس لإزالة العيب »(٢).

الاتجاه الثاني: يرى أن تبحث كل عملية تجميليّة لوحدها، إذ من هذه العمليات ما دل الشرع على تحريمه والمنع منه، ومنه ما يمكن قياسه عليها، ومنها ما بحثه الفقهاء سابقًا أو يمكن تخريجه على أقوالهم فلا تُجعل العمليات كلها من هذا النوع في مرتبة واحدة (٢).

ولعل التفصيل أرجح، وسبب ذلك أن الشرع مع نهيه عن الوشم والنمص والوصل جاء بالإذن بأنواع من الزينة والتحسين كصبغ الشعر مثلاً

 <sup>(</sup>١) انظر: الضوابط الشرعية للعمليات التحميليّة، ورقة علميّة مقدمة لندوة: ( العمليات التحميليّة بين الشرع
 والطب )/ د. هاني بن عبد الله بن محمد الجبير، ص١٤، نشر موقع صيد الفوائد مماثلة:

<sup>.</sup>http://saaid.net/book/open.php?cat=4&book=3249

<sup>(</sup>٢) فتاوى إسلامية/ج٤١٢/٤، جمع وترتيب: محمد بن عبدالعزيز المسند، دار الوطن، الرياض، ط١، ١٤١٥هـ.

<sup>(</sup>٣) انظر: الضوابط الشرعيّة للعمليات التحميليّة / ص١٤.

وهذا يدل على أن تعميم العلة بمنع التحسين غير مقبول، والعلّة متى فُقد اطرادها دُلّ على إبطال عليتها. والتعليل بقصد التحسين لا يصلح علةً للتحريم - أيضًا - لأنا نشهد من الشارع اعتبار قصد التحسين والتحميل لا المنع منه (١).

وقد سئل سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز -رحمه الله- عن حكم الإسلام في حراحة التحميل؟

فقال: «هذا فيه تفصيل: إذا كانت الجراحة لا تغير شيئاً مما أمر الله ببقائه فلا بأس، فإذا كان التحميل لا يتضمن نقشاً في وجه الإنسان وهو الوشم، ولا يتضمن قطع عضو وإنما ينوّر الوجه أو ينور البدن أويعدل ما اعوج، كيدٍ فيها عوج تصلح، أو رجل فيها عوج، أو أنف فيه خلل يصلح فلا بأس بذلك، أو أسنان فيها خلل تصلح كطول بعضها أو ميلان بعضها أو سواد في سنه، أو شيء مما يمكن زواله وحصول الجمال من دون أن يخالف أمر الله في شيء من ذلك فلا حرج في ذلك، فالرسول شي نحى عن الوشم، ونحى عن الوصل، ولم ينه عن التحمل (إن الله جميل يحب الجمال)، كذلك إذا كان في إصبع زائدة في الرجل أو في اليد فالصواب أنه لا حرج في إزالتها إذا قرر له الطبيب أن إزالتها لا خطر فيها، وهكذا لو كان هناك خرمٌ في الوجه أو في اليد كل هذا لا حرج فيه؛ لأنه تجميل لا يخالف أمر الله» (٢).

<sup>(</sup>١) انظر: المرجع السابق / ص١٤.

<sup>(</sup>٢) من فتاوى برنامج : نور على الدرب، الموقع الرسمي لسماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز –رحمه الله–

ويمكن أن يتضح للداعي إلى الله حكم كل نوع من هذه الجراحات بضبطها بالضوابط الشرعية للتحميل مما ذكر سابقا إذ يتبين بها المباح من المحرم، ويجب توعية الناس بضرورة الرضا بالقضاء والقدر فهو ركن من أركان الإيمان ومن تمامه رضا المرء بماخلقه الله عليه من صورة، كما أن تتبع هوى النفس قد يهلكها بالسعى وراء الكمال.

# المبحث الثاني

إن السعي لبشرة ناعمة صافية هدف لمعظم النساء، ولايتم جمال الوجه الا بحما، فنضارة الوجه وتألقه مرتبط بحما، وهي من سمات أهل الجنة إذ وصفهم الله حل شأنه بقوله: ﴿ وُجُورٌ يَوْمَهِزِ نَاضِرَةٌ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ع

المسئولية الدعوية تجاه العناية بالبشرة

وكثرت في الآونة الأحيرة زيارة النساء لعيادات التحميل من أجل هذا الأمر، وأصبحت مواعيد بعض العيادات تأخذ زمنًا طويلًا لشدة زحام مراجعيها، ولا شك أن هذا باب عظيم للدعوة إلى الله كون غالب المراجعين نساء يأتين من أجل علاجات تحسينية غير ضرورية فهن أصفى ذهنًا وأجدر بقبول الدعوة ممن يشتكي المرض.

وفي مجال العناية بالبشرة يأتي ما ينعمها ويلينها ويعالج مايطرأ عليها من بثور وحبوب على رأس ذلك، وهذا مباح ولابأس به إذا تجنبت المحرمات كالادّهان بكريمات نحسة تحتوي على دهن الخنزير مثلًا، أو ترتب عليه محاذير شرعية ككشف وجه المرأة للرجل وغير ذلك.

ومن أبرز معالجات البشرة تقشيرها لمعالجة آثار حبوب الشباب والكلف وهو على درجات متفاوتة مابين سطحي يعالج البثور والتصبغات الجلدية وهو من باب التحميل المباح لأنه لايغير لون البشرة ويؤمن فيها من

<sup>(</sup>١) سورة القيامة، الآيتان: ٢٢-٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الغاشية، الآية: ٨.

الضرر، وتقشير عميق وهو الذي يغير البشرة من لون إلى آخر ويترتب عليه أضرار محتملة ولا يجرى إلا بتخدير كامل وتحت مراقبة طبية مكثفة لاحتمال تأثير العملية على وظائف الجسم فهذا محرم لتغيير خلق الله وللضرر.

وقد سئل الشيخ محمد بن عثيمين -رحمه الله: ما حكم كريم تقشير البشرة هذا الكريم يوجد في الأسواق فما حكم استخدام مثل هذه الكريمات؟

فأجاب: الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسانٍ إلى يوم الدين، لا أدري ما هذا الكريم هل هو يلين البشرة وينعمها بدون تغيير اللون هذا لا بأس به لأنه من جملة أدوات التجميل، وأما إذا كان يغير البشرة من لونٍ إلى آخر فهذا محرم لأنه أشد من الوشم الذي لعن النبي صلى الله عليه وسلم فاعلته فقد لعن الواشمة والمستوشمة والوشم هو أن يغرز الجلد بلونٍ مخالفٍ للونه على وجه التطريز والوشي وأقبح من ذلك أن يكون الوشم على صورة حيوان هذا هو الجواب أنه إذا كان لتنعيم الجسم فلا بأس به وإذا كان لتغيير اللون فإنه محرم (١).

وفي مجال البشرة أيضاً يأتي الوشم على رأس المحرمات التي توعد الله فاعله باللعن (٢)، ومن صوره: التاتواج وهو نوع من أنواع الوشم، تستخدمه النساء لعمل مكياج للعينين برسم الكحل والحاجبين بلون ثابت وتلوين الشفتين ويستمر لسنوات تصل إلى خمس سنوات.

<sup>(</sup>١) فتاوى نور على الدرب (نصية)/ موقع الشيخ محمد بن عثيمين -رحمه الله-/

<sup>.</sup>http://www.ibnothaimeen.com/all/noor/article\_5206.shtml

<sup>(</sup>٢) مضى تخريج الحديث في ص٧ من هذا البحث.

وقد سئل الشيخ عبد الله بن جبرين -رحمه الله :

ظهر حديثاً طريقة جديدة لعمل الكحل، وتحديد الشفاه بطريقة الوشم المؤقت الذي تصل مدته إلى ستة أشهر أو سنة؛ وذلك بدلاً من الكحل العادي، وقلم تحديد الشفاه، فما حكم ذلك ؟

فأجاب: « لا يجوز ذلك؛ لدخوله في مسمى الوشم، فقد ( لَعَنَ النبي صلى الله عليه وسلم الوَاشِمَة والمُسْتَوْشِمَة )، فإن هذا التحديد للشفاه والعينين يبقى سنة أو نصف سنة، ثم يجدَّد إذا اندرس، ويبقى كذلك، فيكون شبيها بالوشم المحرَّم. والأصل: أن الكحل علاج للعين، لونه أسود، أو رمادي، يكتحل به على الأهداب ومشافر العينين عند الرمد، أو لحفظ العين عن المرض، وقد يكون جمالاً وزينة للنساء، كالزينة المباحة، فأما تحديد الشفاه بطريقة الوشم المؤقت: فأرى أنه لا يجوز، فعلى المرأة أن تبتعد عن المشتبهات والله أعلم وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم»(۱).

ومن تحميل البشرة الحقن التحميلي، ويكون بعدة أنواع:

- الحقن بالدهون: ويُراد به سحب الدهون من جسم الإنسان وحقنها في الجسم نفسه لأغراض تحميلية.

- الحقن بالبوتكس وهو: مادة شديدة السمّية تُستخرج من بعض أنواع البكتيريا، يُستعمل في مجال الجراحة التحميلية على هيئة حقن لا تحوي إلا مقدارًا يسيرًا جدًا ليس فيه ضرر.

<sup>(</sup>١) موقع الإسلام سؤال وجواب/http://islamqa.info/ar/ref/99629



- الحقن بالكولاجين وهو: مادة بروتينية تؤخذ من الجسم، وتُحقن في الوجه لملء التجاعيد وعلاج التشوّهات.

والحقن بأنواعه إجراء مؤقّت الغرض من استعماله يجب أن يقتصر على إزالة العيوب وتصحيح التشوّهات التي تصيب الوجه والجسم كتجاعيد البشرة لشابة أمر غير معهود، أما استعماله للتدليس أو العبث وتغيير خلق الله تعالى كاستعماله لاخفاء تجاعيد كبار السن المعتادة فهو محرّم(١).

هذه أبرز حدمات العناية بالبشرة، وهي متحددة بشكل متسارع تبعا للتقنيات العالمية في هذا الجال.

<sup>(</sup>۱) انظر: الضوابط الشرعية لعمليات تحسين القوام والحقن التحميلي/ورقة علمية مقدمة لندوة "العمليات التحميلية بين الشرع والطب"،إعداد د. عبد العزيز بن فوزان الفوزان – أستاذ الفقه المشارك، ورئيس قسم الفقه المقارن بالمعهد العالي للقضاء –التي تقيمها إدارة التوعية الدينية بالمديرية العامة للشؤون الصحية بمنطقة الرياض، البحاسات منشور في منتديات رسالة الإسلام/ http://muntada.islammessage.com/showthread.php?t=11913



## المبحث الثالث المسئولية الدعوية تجاه زراعة وازالة الشعر

يتم زراعة الشعر عن طريق نقل بصيلات الشعر الطبيعية من المناطق الخلفية لفروة الرأس والجوانب المعروفة طبيًا بالمنطقة الواهبة وزرعها في المناطق الأمامية أو قمة الرأس والمعروفة بالمنطقة الموهوبة، وبعد العملية بـ ٢٤ ساعة تصبح الطعوم المزروعة حزءًا أصليًا من الجسم وتحصل على تروية دموية ويلتئم الجلد المحيط بما لينمو الشعر بعد ذلك بثلاثة شهور كباقي الشعر الطبيعي (۱).

ومع التقدم التقني اليوم أصبحت هذه المعالجة ميسورة، وربما تحاون البعض في الاستعانة بها فيما يخالف الشرع جهلًا بالحكم أو تحاوناً، ومن واحبات الداعي إلى الله -تعالى- توعية الناس بأحكام هذه المعالجات من زراعة الشعر وإزالته على حد سواء.

ففي مجال زراعة الشعر اختلف العلماء في حكمه فمنهم من قال بالجواز ومنهم من قال بالتحريم، وقد أفتى الشيخ محمد بن عثيمين -رحمه الله- بجواز ذلك لأن هذا من باب ردّ ما خلق الله عز وجل، ومن باب إزالة العيب، وليس هو من باب التحميل أو الزيادة على ما خلق الله عز وجل، فلا يكون من باب تغيير خلق الله، بل هو من رد ما نقص وإزالة العيب، واستدل بما في قصة الثلاثة النفر الذي كان أحدهم أقرع وأخبر أنه يحب أن

<sup>(</sup>١) انظر: موقع مستشفى الجلدية والجراحة التحميلية:أوباحي/

يرد الله عز وجل عليه شعره فمسحه الملك فردَّ الله عليه شعره فأُعطي شعرًا حسنًا (١).

ومن هنا نلاحظ أن القول بجواز زراعة الشعر مقيد بما إذا كان يقصد به إزالة العيب ورد ما خلقه الله، أما إذا كان يقصد بما طلب زيادة الحسن فوق ماخلق الله بتكثير الشعر وزيادة غزارته فلا يجوز لعلة تغيير خلق الله.

وفي حانب إزالة الشعر تقدم عيادات التحميل حدمة إزالة الشعر بأجهزة الليزر كجنتل ليز و الجنتل ياق والمدلايت، وأجهزة الضوء والتحليل الكهربائي.

والحكم في إزالة الشعر يختلف باحتلاف موضع الشعر المراد إزالته فقد يكون مندوباً إليه، وقد يكون محرماً، وقد يكون مباحاً ولذلك فقد قسم العلماء الشعر إلى ثلاث أقسام:

- القسم الأول: ما نص الشرع على تحريم إزالته كشعر اللحية والحاجبين.
  - القسم الثاني: ما نص الشرع على طلب إزالته كشعر الإبط والعانة.
- القسم الثالث: ما سكت عنه الشرع كشعر باقي الجسم مما يكون على الأيدى والأرجل والفحذين وغيره.

وبهذا ماكان يحرم إزالته من الشعر كشعر اللحية وشعر الحاجبين فإنه يحرم استخدام هذه التقنيات في إزالة هذا الشعر، ويجوز استخدامها في

<sup>(</sup>١) انظر: فتاوى البلد الحرام/ص٢٩٠، تقديم: عماد زكي البارودي، المكتبة التوفيقية، القاهرة، مصر، د:ط..

إزالة شعر الإبط، ويحرم ذلك في إزالة شعر العانة إذا استلزم كشف العورة لعدم وجود ضرورة، ويجوز استخدامها في إزالة ما سكت عنه الشرع كشعر اليدين والساقين (١).

وما ذكر من حواز إزالة الشعر بالتقنيات الطبية الحديثة مقيد بمراعاة ضوابط التحميل مما ذكر سابقًا.

<sup>(</sup>۱) انظر: أحكام زراعة الشعر وإزالته / د. سعد بن تركي الخثلان،عضو هيئة التدريس في كلية الشريعة بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، بحث مقدم إلى ندوة (العمليات التحميلية بين الشرع والطب) التي تقيمها إدارة التوعية الدينية بالمديرية العامة للشؤون الصحية بمنطقة الرياض، البحث منشور في موقع الملتقى الفقهي/ http://fiqh.islammessage.com/NewsDetails.aspx?id=1157#\_ftn29

#### الخاتمة

الحمدلله الذي تتم بنعمته الصالحات، له الحمد أولًا وآخرًا، حمدًا يليق بعظمته وجلاله سبحانه، وأشكره جلّ شأنه على تيسيره وامتنانه، ثم أن هذا البحث بصفحاته قد استوفى أركانه، ولا أزعم تمامه، فهو جهد لا يخلو من نقص وهو طبع البشر.

ويحسن هنا أن أبين بعض ماحرجت به من نتائج، وهي كما يلي:

- ١- أن التحميل والزينة بحد ذاتها مباحة، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللّهِ اللّهِ اللّهَ عَلَى اللّهِ اللّهَ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهِ اللهُ ال
- ٢- للتحميل ضوابط يجب الإلتزام بها وإلا خرجت من المباح للتحريم، ومن مسئوليات الداعي إلى الله -تعالى بيانها وتحليتها للعاملين في محال التحميل والمستفيدين منه.
- ٣- من أبرز ضوابط التحميل أن ألا يؤدي إلى تغيير خلق الله أو إلى تشبه
   عوم.
- ٤ كل تحميل أدى إلى ضرر فهو محرم، والأصل في التحميل أن يكون
   لإزالة عيب أو ضرر.
- ٥- الغش والتدليس محرم بكافة أشكاله، سواء ماوقع من المريض أو الطبيب على حد سواء، ومن التدليس التجميل بما هو خلاف الواقع للخاطب مثلاً

سورة الأعراف، الآية: ٣٢.

- ٦- لا يخلو مكان مختلط من مخالفات التبرج والسفور ومنها عيادات التحميل، ويجب على الدعاة إلى الله مداومة الوعظ والإرشاد فيها.
- ٧- يجب حفظ العورات وعدم كشفها بغير حاجة ومن ذلك كشف المرأة
   وجهها للطبيب بغير ضرورة، ويشتد التحريم فيما بين السرة والركبة.
- ٨- من الإسراف بالمال بذله في غير حاجة، ويقع ذلك في عيادات
   التحميل في معالجات غير ضرورية وذات أثر محدود وبكلفة عالية.
- 9- جراحات التحميل منها ماهو ضروري ومنها ماهو تحسيني ؛ فأما الضروري فلا خلاف في إباحته لكونه يأتي لإزالة ضرر، وأما التحسيني فالراجح والله أعلم أن تبحث كل عملية تجميليّة لوحدها، لاختلاف دواعيها ووما تستند إليه في الشرع، ومن الدعوة إلى الله توعية الناس بالفرق بينهما وحكم الله فيهما مع الإقبال الشديد على عمليات التحميل كتقويم الأنف وعمليات نحت الجسم.
- ١- في واقعنا المعاصر ومع تقدم تقنيات التجميل تعود بعض المحرمات بسميات جديدة؛ كالوشم بمسمى التاتواج وتغير الاسم لايغير من واقعه وهو محرم توعد الله فاعله باللعن وتجب الدعوة إلى تجنبه والتحذير من الوقوع فيه.
- ۱۱ من معالجات البشرة الحقن بكافة أنواعه، واستعماله للتدليس أو العبث وتغيير خلق الله تعالى كاستعماله لاخفاء تجاعيد كبار السن المعتادة وهو محرّم.



17- زراعة الشعر إذا كانت لرد ما نقص وإزالة العيب فلا ينكر على فاعلها، أما لزيادة الحسن فلا تجوز.

17- في عيادات التحميل وغيرها يحرم إزالة شعر اللحية والحاجبين وما أفضى إليه بأي وسيلة كانت، ويجوز إزالة الشعر فيما أباح الشرع إزالته كشعر الإبط والعانة، كشعر اليدين والرجلين، وفيما دعا الى إزالته كشعر الإبط والعانة، ولكن يحرم إزالة شعر العانة وماكان من العورة إذا استلزم كشفها لعدم وجود ضرورة، وهو مما عم البلاء به.

هذا ماظهر للباحثة؛ والأمر فيه تجدد ويتطلب التأمل والاحتياط فيما تقدمه مراكز التجميل من محدمات فإن الأمر لايخلو في غالبه من مخالفة شرع الله بشكل أو بآخر، ومما يسهم في رفع الوعي في هذا الجانب قيام الدعاة ببرامج إرشادية توعوية تحد من الوقوع فيما حرم الله.

أسأل الله أن يرينا الحق حقًا ويرزقنا اتباعه ويرينا الباطل باطلا ويرزقنا اجتنابه، وأن لايكلنا إلى أنفسنا فيهلكنا الهوى فنضل ونزل، إنه ولي ذلك والقادر عليه سبحانه، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.



#### أولاً: الكتب:

- ١- أحكام الجراحة الطبية والآثار المترتبة عليها / د. محمد بن محمد المختار الشنقيطي، مكتبة دار الصحابة، الطبعة الثانية، ١٤١٥هـ.
- ٧- اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم/ لشيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن عبدالسلام بن تيمية، تحقيق وتعليق: د. ناصر عبدالكريم العقل، دار المسلم، الرياض، ط٥، ١٤١٥هـ.
- ٣- بيان الدليل على بطلان التحليل/ لشيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم بن
   تيمية، تحقيق: حمدي عبد الجيد السلفي، المكتب الإسلامي، ط١،
   ١٩٩٨م.
- 3- التعريفات/ للعلّامة علي بن محمد الجرجاني، ضبطه وفهرسه: محمد بن عبدالحكيم القاضي، دار الكتاب المصري، القاهرة، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط١، ١٤١١هـ.
- ٥- الجراحة التحميلية، الجوانب القانونية والشرعية/ د. نادية محمد قرماز،
   دار الثقافة للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، الطبعة الأولى، ١٤٣١هـ.
- 7- حكم الإنكار في مسائل الخلاف/ د. فضل إلهي، نشر: ادارة ترجمان الإسلام سي ٣٣٦، الطبعة الأولى ١٤١٧ه.
- ٧- زينة المرأة بين الطب والشرع/ للشيخ محمد بن عبدالعزيز المسند،
   مؤسسة المؤتمن للتوزيع، الرياض، مكة، ط:٢، ٢١٦ ه.

- ٨- سنن ابن ماجه/ للإمام أبي عبدالله محمد بن يزيد القزويني، حكم على أحاديثه وعلق عليه العلامة المحدث: محمد ناصر الدين الألباني، اعتنى به: أبو عبيده مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، د:ت.
- 9- سنن أبي داود/ للإمام أبي داوود سليمان بن الأشعث السحستاني، حكم على أحاديثه وعلق عليه العلامة المحدث: محمد ناصر الدين الألباني، اعتنى به: أبو عبيده مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، د:ت.
- ١- سنن الترمذي/ للإمام الحافظ محمد بن عيسى بن سورة الترمذي، حكم على أحاديثه وعلق عليه العلامة المحدث: محمد ناصر الدين الألباني، اعتنى به: أبو عبيده مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، الرياض، ط١، د:ت
- ۱۱- فتاوى إسلامية/ جمع وترتيب: محمد بن عبدالعزيز المسند، دار الوطن، الرياض، ط۱، ۱٤۱٥ه.
- ١٢ فتاوى البلد الحرام/ تقديم: عماد زكي البارودي، المكتبة التوفيقية، القاهرة، مصر، د:ط.
- ۱۳ فتح الباري بشرح صحيح الإمام أبي عبدالله محمد بن اسماعيل البخاري/ للإمام الحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني، تقديم وتحقيق وتعليق: عبدالقادر شيبة الحمد، ط۱، ۱۲۱ هـ، د: د.

- 1 فيض القدير شرح الجامع الصغير/للإمام محمد عبدالرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ٥١٤ هـ.
- ۱۰ القواعد الشرعية في المسائل الطبية / وليد بن راشد السعيدان، الكتاب منشور في الموقع الرسمال الكتاب منشور في الموقع الرسمال المؤلف/http://alsaeedan.net/play.php?catsmktba=44/
- 17- مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية / جمع وترتيب: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، وساعده ابنه محمد، طباعة مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة المنورة، 17 كاه، د:ط.
- ١٧- المدخل إلى علم الدعوة / لأبي محمد أبو الفتح البيانوي، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط٣، ١٤٢٠هـ
- ۱۸- المستصفى من علم الأصول/لأبي حامد محمد بن محمد الغزالي، تحقيق: محمد عبدالسلام عبدالشافي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۱۲۱۳ه.
- 9 مسند الإمام أحمد بن حنبل/ بيت الأفكار الدولية، الرياض، 9 1 مسند الإمام أحمد بن حنبل/ بيت الأفكار الدولية، الرياض،
- ٠٠- المعجم الوسيط/ قام بإخراجه: ابراهيم مصطفى، وآخرون، المكتبة الإسلامية، استنبول، تركيا، ط٢، د:ت.
- ۲۱ المنهاج شرح صحیح مسلم بن الحجاج/ لأبي زكریا يحيى بن شرف بن مري النووي، دار إحیاء التراث العربي، بیروت، لبنان، ط۲، ۱۳۹۲ه.

- ٢٢- الموافقات في أصول الشريعة/ لأبي إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي المالكي، عناية وضبط: محمد عبدالله دراز، دار الباز للنشر والتوزيع، مكة المكرمة، ط٢، ١٣٩٥هـ.
- ٣٣ موسوعة الحديث الشريف (الكتب الستة)/ اشراف ومراجعة: صالح بن عبدالعزيز بن محمد بن ابراهيم آل الشيخ، دار السلام للنشر والتوزيع، الرياض، ط٣، ١٤٢١ه..
- ٢٤ نيل الأوطار من أحاديث سيد الأخيار شرح منتقى الأخبار/للإمام
   عمد بن علي بن محمد الشوكاني، دار الجيل، بيروت، لبنان، ١٩٧٣م.
   ثانياً: الأبحاث وأوراق العمل:
- 1- أحكام زراعة الشعر وإزالته / د. سعد بن تركي الخثلان، عضو هيئة التدريس في كلية الشريعة بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، بحث مقدم إلى ندوة (العمليات التجميلية بين الشرع والطب) التي تقيمها إدارة التوعية الدينية بالمديرية العامة للشؤون الصحية بمنطقة الرياض، البحث منشور في موقع الملتقى الفقهي/

http://fiqh.islammessage.com/NewsDetails.aspx?id=1157#\_ftn29

- تعزيز ثقافة الحسبة/ورقة عمل مقدمة لمؤتمر التطبيقات المعاصرة للحسبة في المملكة العربية السعودية كرسي الملك عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن وتطبيقاتها المعاصرة بجامعة الملك سعود، إعداد / د.صالح بن عبدالله بن حميد، عام ١٤٣٣هـ، منشورة في كتاب: السجل العلمي للمؤتمر، مطابع جامعة الملك سعود، وأيضاً في الموقع الشخصي للباحث/

http://ibnhomaid.af.org.sa/node/1804

٣- تغيير خلق الله ضوابطه وتطبيقاته/ ورقة مقدمه إلى حلقة نقاش: (ضوابط وقواعد في اللباس والزينة والتجمل) تنظيم: الأمانة العامة بموقع الفقه الإسلامي، الأربعاء ٢٨ شعبان ٤٣٠ هـ، إعداد: د.صالح بن محمد الفوزان، الورقة منشوره في موقع الفقه الإسلامي/

http://www.islamfeqh.com/Nawazel/NawazelItem.aspx?NawazelItemID=505

٤- ضوابط التشبّه المحرَّم في اللباس والزينة وتطبيقاته المعاصرة / محمد بن موسى بن مصطفى الدَّالي، الباحث بمركز الدراسات والبحوث الفقهية بموقع الفقه الإسلامي، بحث مقدم إلى الفعالية السابعة ضمن فعاليات موقع الفقه الإسلامي، البحث منشور في موقع الفقه الإسلامي /

http://www.islamfeqh.com/Nawazel/NawazelItem.aspx?NawazelItemID=505

٥- الضوابط الشرعية لعمليات تحسين القوام والحقن التحميلي/ورقة علمية مقدمة لندوة "العمليات التحميلية بين الشرع والطب"،إعداد د. عبد العزيز بن فوزان الفوزان – أستاذ الفقه المشارك، ورئيس قسم الفقه المقارن بالمعهد العالي للقضاء –التي تقيمها إدارة التوعية الدينية بالمديرية العامة للشؤون الصحية بمنطقة الرياض، البحث منشور في منتديات رساحالة الإساحات العامة المساود العالم الماليساحات الماليساحات الماليساحات المساود العالم المساود المساود العالم المساود المساو

http://muntada.islammessage.com/showthread.php?t=11913 - 7 - الضوابط الشرعيّة للعمليات التحميليّة، ورقة علميّة مقدمة لندوة: (العمليات التحميليّة بين الشرع والطب )/ د. هاني بن عبد الله بن محمد الجبير، نشر موقع صيد الفوائد/

http://saaid.net/book/open.php?cat=4&book=3249

٧- القواعد والضوابط الحاكمة لعمليات التجميل/ د. حنان بنت محمد بن حسين حسين جستنيه ، الأستاذ المساعد بقسم القرآن الكريم والدراسات الإسلامية بكلية التربية للبنات / بحث منشور في موقع جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية/

http://www.imamu.edu.sa/events/conference/reseashe/res17/Pages/1\_16.aspx

۸- المسائل الطبية والمعاملات المالية المعاصرة / من دروس الدورة العلمية بجامع الراجحي ببريدة لعام ١٤٢٥هـ" من إلقاء د. خالد بن علي المشيقح، اعتنى بها: أبو عبد الرزاق محمد الهوساوي، سامي بن محمد البكر. البحث منشور في الموقع الرسمي للمؤلف/

http://www.almoshaiqeh.com/index.php?option=com\_remository &Itemid=11&limit=50&limitstart=0

## ثالثاً: المواقع الإلكترونية:

۱- موقع الإسلام سؤال وجواب/http://islamqa.info/ar/ref/99629

 ٢- موقع سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز -رحمه الله-/ http://www.binbaz.org.sa

٣- موقع الشيخ محمد بن عثيمين -رحمه الله-/

http://www.ibnothaimeen.com/all/noor/article 5206.shtml

http://www.aleqt.com/2012/08/25/article\_685966.html/\\7\9\\

ه - موقع صيد الفوائد/http://www.saaid.net/Doat/yusuf/11.htm

http://www.tbeeb.net/ask/showthread.php?t=118046/

٧- موقع وزارة الصحة/

http://www.moh.gov.sa/Ministry/MediaCenter/News/Pages/News-2012-02-18-004.aspx

٨- موقع مستشفى الجلدية والجراحة التجميلية:أوباجي/

http://www.obagihospital.com/hairdetail.html

٩- موقع هيئة الغذاء والدواء /

http://www.sfda.gov.sa/ar/drug/awareness/news/Pages/ aspx . + في + مستحضرات + التجميل +

## البحث رقم (٦)

## قاعدة المشقة تجلب التيسير دراسة دعوية تأصيلية

إعداد

د. تركي بن عبدالله السكران
 أستاذ الدعوة والثقافة الإسلامية المشارك
 الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة



#### القدمة

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا الله وحده لا شريك لده، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، ويَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اتَقُوا اللّهَ حَقَّ تُقَانِهِ وَلا تَمُوثُنَّ إِلاّ وَأَنتُم مُسلِمُونَ ﴾ (١) ﴿ يَتَأَيُّهَا النّاسُ اتَقُوا رَبَّكُمُ الّذِينَ ءَامَنُواْ اتّقُوا اللّهَ حَقَّ تُقانِهِ وَلا تَمُوثُنَّ إِلاّ وَأَنتُم مُسلِمُونَ ﴾ (١) ﴿ يَتَأَيُّهَا النّاسُ اتّقُوا رَبَّكُمُ الذِينَ ءَامَنُواْ اتّقُواْ اللّه وَرَسُولَهُ وَعَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَفِسَآءٌ وَاتّقُواْ اللّهَ اللّهَ الذِينَ ءَامَنُواْ اتّقُواْ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ (٢) ﴿ يَتَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمِن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ (٢) ﴿ يَقَالِهِ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَرَسُولَهُ وَلَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ (٢) ﴿ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴾ (١) أَمْ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقُولُواْ قَوْلًا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولَهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمِن يُطِع اللّه وَرَسُولُهُ وَقُولُواْ قَوْلُواْ قَوْلُواْ قَوْلًا عَلَيْهَا ﴾ (١) أَمْ المعد:

فإن الدعوة إلى الله تعالى أشرف وأعظم ما يتقرب به المسلم إلى ربه كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ المُسْلِمِينَ ﴾ (٥)، وبما أنها كذلك فهي الأولى أن يؤتى بها على أكمل وجه، أو يُنشد

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الآيتان ٧٠، ٧١.

<sup>(</sup>٤) هذه خطبة الحاجة، أخرجها الإمام أحمد (٣٩٢/١)، وأبو داود في كتاب النكاح، باب في خطبة الحاجة، برقم: (٢١١٨) ط/١، دار ابن حزم، بيروت، ٢٤١٩ه، والترمذي في جامعه، كتاب النكاح، باب ما جاء في خطبة النكاح، برقم: (٢١١٦)، وقال: صحيح، ط/١، دار ابن حزم بيروت، ٢٢٤١ه، والنسائي كتاب الجمعة، باب الدنو من الإمام يوم الجمعة برقم: (١٧٠٩)، وابن ماجه، كتاب النكاح، باب خطبة النكاح، برقم: (١٨٩٣)، تحقيق: خليل مأمون شيحا، ط/١، دار المعرفة بيروت، ١٤١٨ه، وصححها الألباني في كتابه: خطبة الحاجة (ص:٩).

<sup>(</sup>٥) سورة فصلت، الآية ٣٣.

فيها الكمال على أقل الاحتمال. وإذا أُريد بما هذا المبلغ العظيم فليُبحث عن الطرق المعينة الموصلة إلى الكمال أو القرب منه.

ومما أصبح معلوماً عند الناس جميعاً، ومسلماً به عند العقلاء كافة، أن الشريعة الإسلامية لم تقصد إلى إعنات الناس، أو تكليفهم بما هو شاق عليهم، كما لم تجعل من وسائل العبادات، أو علامات الخضوع والانقياد لله رب العالمين تحمليهم فوق ما يطيقون، وإنما شرعت لهم ما هو في حدود طاقاتهم، فما كلفوا به من الأوامر أو النواهي هو سهل وميسر تنفيذه؛ لما فيه من الواقعية والسماحة والتخفيف الذي يسهل على كل صاحب إرادة صحيحة النزول عنده والوقوف عند حدود الله تعالى فيه.

ولما بدأ الناس يأخذون بالسهل واليسير في أمورهم بسبب اختلاط المفاهيم الشرعية مع غيرها عندهم، انحرفوا وتساهلوا أو تشددوا وغالوا في فهم حقيقة المشقة المنفية شرعاً، والتيسير المراد الأخذ به والعمل به؛ لذا خصصت دراسة قاعدة المشقة تحلب التيسير، لتبيين حقيقتها، وما تحمله في طياتها من معاني ودلالات، وربطها بمسائل الدعوة لتكون نبراساً للدعاة ومعينا لهم في أداء واجبهم الدعوي النبيل.

وقد قرر فقهاؤنا عموماً أن هذه القاعدة هي إحدى القواعد الكبرى التي بني عليها الفقه ويتخرج عنها جميع رخص الشرع وتخفيفاته، وتعتبر أصلا عظيما من أصول الشرع التي صارت أصلا مقطوعا به لتوفر الأدلة عليها.

وفي هذا الصدد نقرأ كلاماً جميلاً لأحد أعلام المالكية ألا وهو الإمام أبو إسحاق الشاطبي -رحمه الله-، إذ يقول: (إن الأدلة على رفع الحرج في هذه الأمة بلغت مبلغ القطع)(١).

<sup>(</sup>١) الموافقات (١/٠٢٥ - مشهور).



## ولقد اعتنى علماؤنا بهذه القاعدة اعتناء بالغاً ومن تلكم المؤلفات:

- ١. قاعدة المشقة تجلب التيسير، دراسة نظرية تأصيلية تطبيقية ليعقوب بن عبد الوهاب الباحسين.
- ٢. المشقة تجلب التيسير: دراسة نظرية وتطبيقية لصالح بن سليمان بن محمد اليوسف.
  - ٣. التحرير في قاعدة المشقة تجلب التيسير لعامر الزيباري.
- ٤. قاعدة: المشقة تجلب التيسير؛ مفهومها وتطبيقاتها للدكتور الشريف حمزة بن علي الكتاني.
  - قواعد وضوابط التيسير في الشريعة. لشيخنا عبد الرحمن صالح العبد اللطيف.
- ٦. التيسير ورفع الحرج في العبادات في فقه الإمام أبي حنيفة النعمان بن ثابت لنصحى محفوظ محمد.
- ٧. قاعدة المشقة تجلب التيسير وتطبيقاتها على الصوم والحج إعداد الطالب موري دوكوري أبو بكر سوماورو.
- ٨. أثر قاعدتي المشقة تجلب التيسير ولا ضرار في المسائل الطبية المستجدة لمحمد بن عبد العزيز اليمني.

#### مشكلة البحث:

تتشكل مشكلة هذا البحث بما يلي:

أولاً: هل قاعدة المشقة تجلب التيسير تستخدم مطلقاً لكل من يريد التيسير ولو بلا مشقة معتبرة شرعاً، أم منضبطة بضوابط الشرع.

ثانياً: ما هي أهمية هذه القاعدة في الجال الدعوي.

ثالثاً: وما هو الدور الذي تلعبه قاعدة المشقة تجلب التيسير بصفة خاصة، في بيان تيسير الدين الإسلامي ورفع الحرج عن المكلف عند امتثال الأوامر واجتناب النواهي؟



رابعاً: ما هي المعايير والشروط لاعتبار المشقة الجالبة للتيسير في المنظور الدعوي؟ أهداف البحث:

يصبوا هذا البحث إلى تحقيق هذه الأهداف التالية:

الأول: أهمية قاعدة المشقة تجلب التيسير في المجال الدعوى.

الثانى: بيان التيسير والسماحة واليسر التي جاء بها الدين الحنيف.

الثالث: وضع دراسة علمية بين يدي الباحثين والمفتين في مسائل الدعوة.

#### الدراسات السابقة:

- ١. التيسير في الدعوة إلى الله في ضوء الكتاب والسنة لأمل محمد العجلان.
- الاجتهاد الدَّعوي وإمكانات الوفاق للدكتور عبد الله الزّبير عبد الرَّحمن صالح.
- ٣. التطبيقات الدعوية والتربوية للقواعد الفقهية الخمس الكبرى للدكتور عبد الرحمن بن أحمد الجرعي.
  - ٤. القواعد الفقهية وتطبيقاتها الدعوية لحسام العيسوي إبراهيم.
  - القواعد الفقهية الكلية وتطبيقاتها الدعوية، لماجد على عبد الله القحطاني.
    - ٦. القواعد الشرعية ودورها في ترشيد العمل الإسلامي لأبي البيانوبي.
      - ٧. اليسر والسماحة في الإسلام لفالح الصغير.
- ٨. القواعد والضوابط الفقهية المؤثرة في أحكام العمل الخيري لهاني بن عبد الله
   بن محمد الجبير.

#### منهج البحث:

سيتبع بإذن الله تعالى في كتابة هذا البحث المناهج التالية:

أولاً: ذكر مقدمة تمهيدية لكل مبحث تتضمن ما كل يندرج تحته من المطالب بشكل إجمالي.

ثانياً: ذكر الآيات القرآنية بالرسم العثماني.

ثالثاً: تخريج الأحاديث والآثار من مصادرها الأصلية.

رابعاً: الاعتماد على أمهات الكتب ومصادرها الأصلية.

خامساً: الاستفادة من المواقع العلمية شبكة الانترنت مع بيان اسم الموقع واسم كاتب المقالة.

سادساً: ربط المسائل الواردة في البحث بقاعدة المشقة تجلب التيسير، وما يتفرع عنها القواعد الفرعية أو المندرجة تحتها.

سابعاً: عزو الأقوال إلى أصحابها في الحاشية.

تاسعاً: فقد جعلت البحث من مقدمة وثلاثة مباحث.

أما في المقدمة فقد ذكرت فيها أهمية هذا البحث ومشكلته وأهدافه والدراسات السابقة ومنهج الباحث.

المبحث الأول: أهمية القواعد عموما وقاعدة المشقة تجلب التيسير خصوصا.

المطلب الأول: أهمية القواعد الشرعية.

المطلب الثاني: أهمية القواعد في المحال الدعوي.

المطلب الثالث: شرح قاعدة المشقة تحلب التيسير.

المطلب الرابع: المقصود من القاعدة.

المطلب الخامس: التطبيقات الدعوية لهذه القاعدة.

المطلب السادس: القواعد المرتبطة بقاعدة المشقة تجلب التيسير.

المبحث الثانى: أحكام التيسير.

المطلب الأول: نصوص التيسير من الكتاب والسنة.

المطلب الثاني: معنى اليسر وضوابطه وأنواعه.

المطلب الثالث: أقوال السلف في اختيار أيسر المذاهب، ومعنى الأخذ بالأخف.

المطلب الرابع: معاني التيسير.



المطلب الخامس: أثر اليسر والسماحة في انتشار الإسلام:

المطلب السادس: فهوم التيسير المعاصر.

المبحث الثالث: أحكام المشقة.

المطلب الأول: أقسام المشقة وضوابطها.

المطلب الثانى: قواعد في المشقة.

المطلب الثالث: تقصد المشقة في الشريعة الإسلامية.

المطلب الرابع: هل مقدار الأجر يكون على المشقة والجهد المبذول في العمل

أم هو على ما ينتج عن العمل من منفعة وخير وصلاح؟

المطلب الخامس: عبارة الأجر على قدر المشقة.

المطلب السادس: فقه الدعوة في ضوء التيسير ورفع الحرج.

خاتمة: بينت فيها نتائج البحث.

والله أسأل بأسمائه الحسنى، وصفاته العُلا، أن يجعل هذا العمل مباركاً، وأن ينفعني به في حياتي وبعد مماتي، وأن ينفع به إخواني الدعاة، وجميع من انتهى إليه، وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم موافقاً لسئنة سيد الناس أجمعين؛ فإنه سبحانه خير مسئول، وأكرم مأمولٍ، وهو حسبنا ونعم الوكيل، والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلّم على نبينا محمد، وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.



## المبحث الأول أهمية القواعد عموماً وقاعدة المشقة تجلب التيسير خصوصاً

## المطلب الأول أهمية القواعد الشرعية

القواعد الكبرى لها أهمية بالغة للدعاة وبقدر اعتناء الداعي إلى الله بها بقدر سداد منهجه الدعوى، وبقدر إهماله لهذه القواعد بقدر دخول الوهن في دعوته.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (لابد أن يكون مع الإنسان أصول كلية ترد إليها الجزئيات كيف وقعت؟ وإلا فيبقى في كذب وجهل في الجزئيات، وجهل وظلم في الكليات، فيتولد فساد عظيم)(١).

وقال العلامة القرافي -رحمه الله-: (هذه القواعد مهمة في الفقه، عظيمة النفع، وبقدر الإحاطة بها يعظم قدر الفقيه ويشرف، ويظهر رونق الفقه ويعرف، وتتضح مناهج الفتوى وتكشف، ... ومن جعل يخرج الفروع بالمناسبات الجزئية دون القواعد الكلية؛ تناقضت الفروع واختلفت ... ومن ضبط الفقه بقواعده استغنى عن حفظ أكثر الجزئيات لاندارجها في الكليات، واتحد عنده ما تناقض عند غيره وتناسب)(۲).

وقال الأستاذ مصطفى أحمد الزرقا - رحمه الله - في كتابه المدخل الفقهي العام: (فإن في هذه القواعد تصويراً بارعاً، وتنويراً رائعاً للمبادئ والمقررات الفقهية العامة، وكشفاً لآفاقها ومسالكها النظرية، وضبطاً لفروع الاحكام العملية بضوابط، تبيّن في كل زمرة من هذه الفروع وحدة المناط، وجهة الارتباط، برابطة تجمعها، وإن اختلفت موضوعاتها وأبوابها)(٢).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۱۹/۱۹).

<sup>(</sup>٢) الفروق، الإمام القرافي (٧١/١).

<sup>(</sup>٣) شرح القواعد الفقهية ص١١.



وقال الشيخ السعدى - رحمه الله - في منظومة القواعد الفقهية: (١)

اعلم هُديتَ أن أفضل المنتُنْ علم يزيل الشك عنك والدرن ويكشف الحق لذى القلوب ويوصل العبد إلي المطلوب فاحرص عل فهمك للقواعد جامعة المسائل الشوارد فترتقي في العلم خير مرتقى

فهو يقول: إن منن الله على العباد كثيرة، وأفضل ما منَّ الله على عبده به هو العلم النافع.

وضابط العلم النافع كما قلت في النظم أنه يزيل عن القلب شيئين: وهما: الشبهات والشهوات.

**فالشبهات**: تورث الشك، والشهوات: تورث درن القلب وقسوته، وتثبط البدن عن الطاعات.

فعلامة العلم النافع: أن يزيل هذين المرضين العظيمين، ويجلب للعبد في مقابلتهما شيئين وهما: اليقين: الذي هو ضد الشكوك، الثاني: الإيمان التام الموصل للعبد لكل مطلوب، المثمر للأعمال الصالحة: الذي هو ضد للشهوات.

فكلما ازداد الإنسان من العلم النافع: حصل له كمال اليقين، وكمال الإرادة، ولا تتم سعادة العبد إلا باجتماع هذين الأمرين، وبحما تنال الإمارة في الدين، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُوا بِعَايَلِيّنَا لَعَالَى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُوا بِعَايَلِيّنَا لَعَلَى: وعين يُوقِنُونَ ﴾ (٢)، ودرجات اليقين ثلاثة كل واحدة أعلى من الأحرى: علم اليقين، وعين اليقين، وحق اليقين، وحق اليقين، وحق اليقين،

فعلم اليقين: في الدنيا كعلمنا الآن بالجنة والنار. وعين اليقين: إذا ورد الناس

<sup>(</sup>١) القواعد الفقهية للعلامة عبد الرحمن بن ناصر السعدي.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة الآية ٢٤.

القيامة ﴿ وَأُزْلِفَتِٱلْجُمَنَّةُ لِلْمُنَقِينَ وَبُرِزَتِ ٱلْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ ﴾ (١) فرأوهما قبل الدحول، وحق اليقين: إذا دخلوهما.

وحاصل ذلك: أن العلم شجرة تثمر كل قول حسن، وعمل صالح، والجهل: شجرة تثمر كل قول وعمل خبيث.

وإذا كان العلم بمذه المثابة فينبغي للإنسان أن يحرص كل الحرص، ويجتهد كل الاجتهاد في تحصيله، وأن يديم الاستعانة بالله في تحصيله، ويبدأ بالأهم فالأهم منه، ومن أهمه: معرفة أصوله وقواعده التي ترجع مسائله إليها. وهذا لأن معرفة القواعد من أهم وأقوى الأسباب لتسهيل العلم وفهمه وحفظه، لجمعها المسائل المتفرقة بكلام جامع.

وقد جمع الناظم هذه القواعد بقوله:

واعلــم بـــأنَّ الفقــه مبنـــاه علـــى لا يرفـــع اليقـــين شـــكَّ، والضـــرر وتحكــم العـــادات حيـــث لا تجـــور

خمسس قواعد إذا ما بُحُتَلى يُنفي، وتحلب المشقّة اليسر وبالمقاصد تبيّن الأمسور

وإن الدعوة الإسلامية لا تكون سليمة وصحيحة ومنتحة إلا إذا تقيدت بتلك القواعد الشرعية، وانضبطت بتلك الضوابط، ذلك لأن أبرز حصائصها أن تكون على بصيرة، قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَلَاهِ عَسَبِيلِي آدَّعُوۤ أَإِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَاۤ أَنا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ثُلُ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الله

وما ضعفت الدعوة الإسلامية على مدى الأيام، وما تخبط في طريقها، إلا بسبب بعدها عن تلك البصيرة المنشودة، ووقوعها في انحراف النمهج أو قصوره، وخطأ الأسلوب وضعف الوسيلة.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: ٩٠ - ٩١.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف الآية ١٠٨.



وما أحوج الدعاة اليوم إلى تفهم القواعد الشرعية، والانضباط بما ليقوموا بدعوتهم حق القيام، فيصلح الله لهم أعمالهم ويغفر لهم ذنوبهم، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ كَا يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ فَعَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ كَا اللّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ اللّهَ عَلَى اللّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ اللّهَ اللّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدْ لَا اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدْ لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدْ لَا اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وقاعدة المشقة تجلب التيسير من أهم القواعد التي يحتاج إليها الدعاة عند قيامهم بالدعوة إلى الله، وذلك أن الدين الإسلامي - كما يقول الشيخ ابن سعدي - رحمه الله -: (ميسر سهل في عقائده وأخلاقه وأعماله، وفي أفعاله وتروكه ... كل مكلف يرى نفسه قادرا عليها لا تشق عليه ولا تكلفه)(٢) اه.

ومن هذا المنطلق ينبغي أن يبدأ الدعاة مدركين هذا الأصل مستصحبين هذه الحقيقة.

<sup>(</sup>١) القواعد الشرعية ودورها في ترشيد العمل الإسلامي للبيانوني.

<sup>(</sup>٢) بمجة قلوب الأبرار، السعدي (ص٧٧).

# المطلب الثاني أهمية القواعد في المجال الدعوي

قال الدكتور عبد الرحمن الجرعى ويقول (١): (هناك اتجاه أصيل في الكتابة الدعوية مفاده ربط المباحث الدعوية والتربوية بالقواعد الفقهية والأصولية، وهو اتجاه أملته الحاجة إلي التأصيل الشرعي لكثير من قضايا الدعوة، خاصة بعد ظهور اجتهادات غريبة عن الحس الإسلامي في بعض أوساط الدعاة، فالاستنارة بهذه القواعد يسهم في ضبط الاجتهادات الدعوية، كما أن هذه القواعد توفر مادة خصبة للدعاة ليفيدوا منها في الاستدلال والتقعيد والتنظير.

إن كتابة المباحث الدعوية في ظل هذه القواعد الفقهية أو الأصولية يسهم في ربط الاجتهادات الدعوية برباط شرعي متين منضبط، ويعطي للدعاة مرجعية موثوق بها خاصة أن القواعد الفقهية الكبرى تحظى باتفاق الغالبية من الفقهاء، كما أنها تبين عوار التصرفات الشاذة، التي تمارس في غفلة من الوعي، وغلبة الهوى أو الجهل.

وهذا الاتجاه في الكتابة على حسب علمي حديث نسبياً، وإن لم يغفل بالكلية، وأنا هنا أشير إلي كتابات المعاصرين، أما السلف فإن حديثهم عن المباحث الدعوية يأتي ضمن فنون متعددة، ولعل الحاجة إلي إفراد المباحث الدعوية في تصانيف مستقلة —كما هو الحال الآن – قد أملاه التوسع في التخصصات. وأشير إلى نقطتين:

الأولى: أن الدعوة إلى الله قربة وعبادة، وهي ممارسة تنطلق من مشكاة الشريعة، فلا بد من مراجعة الخطوات ليعلم هل ممارساتنا الدعوية منطلقة من قواعد الشريعة، أم أننا وجدنا من قبلنا على سنن فنحن نتبعهم، وما دامت الدعوة عبادة فيحب أن تكون على مقتضى ما يرضاه الشارع الحكيم.

<sup>(</sup>١) د. عبد الرحمن بن أحمد الجرعى جامعة الملك خالد (كلية الشريعة).

وانظر: القواعد الفقهية وتطبيقاتها الدعوية لحسام العيسوي.

الثانية: أن التطبيقات الدعوية احتهادية، حاضعة للمراجعة والتمحيص والإضافة والخذف، وتخضع كذلك لمعرفة البيئة الدعوية وما يعتريها من ممارسات، وما يكون. فيها من قضايا تحتاج إلى احتهاد في تلمس الحكم الشرعي من خلال هذه القواعد، التي هي بمثابة المنارات الهادية في الطريق اللاحب).



## المطلب الثالث

## شرح قاعدة المشقة تجلب التيسير

الْمَشَقَّةُ: الجهد والعناء، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَتَعْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدِ لَّهُ لَكُو لَوْ وَتَعْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدِ لَوْ تَكُونُواْ بَلِغِيهِ إِلَّا بِشِقِ ٱلْأَنفُسِ إِنَ رَبَّكُمْ لَرَءُوثُ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّالَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالَّا اللّل

وأصله من الشّق: : نصف الشيء، كأنه قد ذهب نصف أنفسكم حتى بلغتموه، وشَقَّ على الأمر أي: ثقل علي، ومنه قوله ﷺ: «لولا أن أَشُقَّ على أمتي لأمرتهم بالسواك عند بالسِواكِ عِند كلِ صلاة»(٢)؛ والمعنى: لولا أن أثقل على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة، وفي حديث أم زرع: «وجدني في أهل غُنيمة بِشَقّ»(٣)، والشَّقّ: الفصل في الشيء، كأنها أرادت أنهم في موضع حَرج ضيق كالشَّق في الجَبَل (٤).

تَجلِب: فهي من الجَلْبُ وهو: سوق الشيء من موضع إلى آخر، واسْتَحْلَبَ الشيء: طلب أن يُجْلَبَ إليه.

والجلائِب: ما يُجلب للبيع من كل شيء، وقيل الجلائِب: الإبل التي تُحُلَب إلى الرجل النازل على الماء ليس له ما يُحْتَمِل عليه فيحملونه عليها(٥).

والتيسير: من اليُسْر: وهو ضد العُسر، ومنه قوله ﷺ: «إن الدين يُسْرٌ» (١)، وأراد بذلك ﷺ أنه سهل سمح قليل التشديد.

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الجمعة، باب: السواك يوم الجمعة رقم الحديث (٨٨٧). قال في الفيض (٣٣٩/٥): (وفيه ... وأن المشقة تجلب التيسير وإذا ضاق الأمر اتسع).

<sup>(</sup>١) سورة النحل الآية ٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: النكاح، باب:حسن المعاشرة مع الأهل رقم الحديث (٥١٨٩).

<sup>(</sup>٤) النهاية (٢/٢)، لسان العرب (١٠/٧٣/١)، تاج العروس (١٥/٢٥).

<sup>(</sup>٥) النهاية (٢٨٢/١)، لسان العرب (٢٧٨/١)، تاج العروس (٢٠٠/١).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: الدين يسر رقم الحديث (٣٩)

وثمّة فرقٌ لغويٌ بين اليُسر والتيسير، فاليُسر صفةٌ لازمةٌ للشريعة الإسلاميّة، ومقصدٌ من مقاصدها التشريعيّة جاء به الكتاب والسنّة، وأنزله النبيّ الله والسلفُ الصالحُ منزلَته، أمّا التيسير فهو من فِعل البشر، ويعني جَعلَ ما ليس بميسّرٍ في الأصل يسيراً، وهذا مَوطِنُ الحّلل.

والمراد بجلب المشقة للتيسير: أن المشقة سبب للتيسير، قال تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِ مُثَرًا ﴾ (١).

لذلك قال الشاعر: (٢)

إذا اشَــتد بــك العُســرُ فَفَكــر في ألم فعُسـرٌ بــين يُسـرَينِ إذا أبصَـرتَهُ فَافــرَح هذا باحتصار شديد شرح مفردات قاعدة المشقة تجلب التيسير. وإليك في المطلب التالي المقصود منها.

<sup>(</sup>١) سورة الانشراح الآية ٥-٦.

<sup>(</sup>٢) زاد المسير، ابن الجوزي (٤٦١/٤).



# المطلب الرابع المقصود من القاعدة

ومعنى القاعدة: أن الصعوبة والعناء تكون سبباً للتسهيل، ويلزم التوسيع في وقت المضايقة، فالأحكام التي ينشأ عن تطبيقها حرج على المكلف ومشقة في نفسه أو ماله، فالشريعة تخففها بما يقع تحت قدرة المكلف دون عسر ولا حرج.

قال الدكتور المغذوي حفظه الله: (أن الأمور التي تلحق المشاق والمتاعب أو المخاوف على الداعية أو المدعو في باب الدعوة، تفتح لهم باب التيسير عليهم، ورفع الحرج والعنت عنهم، والإتيان من الأمور قدر المستطاع، ولكن بشرط عدم مصادمتها للنصوص، أو التكليفات الشرعية.

وقد أكد الفقهاء هذه القاعدة الهامة عندهم بقولهم: (المشقة تجلب التيسير؛ لأن الحرج مدفوع بالنص، ولكن التيسير مشروط بعدم مصادمتها نصا، فإن صادمت نصاً روعي دونها.

والمتأمل في هذه القاعدة يجد أنها تتضمن محورين هامين:

الأول: الدعاة: وما يكتنف بعض أعمالهم في بعض الأزمان والأماكن من عنت ومشقة، الأمر الذي قد يدخل بعض المشقة التي قد تضر بالدعاة، فهنا التيسير مطلوب على هؤلاء الدعاة، وعدم تحميلهم فوق طاقتهم.

الثاني: المدعو، وما قد يعترض طريقه من مصاعب ومشاق في تطبيق الشريعة الإسلامية، وتنفيذ أحكام الإسلام كاملة، وإقامة دين الله تعالى في النفس والمجتمع، فهنا التيسير والتخفيف على هؤلاء الناس، وخاصة الذين يعيشون تحت ظروف سياسية واحتماعية معينة، وخاصة في المجتمعات غير الإسلامية، كالأقليات الإسلامية في بلاد الغرب ...)(١).

<sup>(</sup>١) الأسس العلمية لمنهج الدعوة الإسلامية (ص٣٢٧).



# المطلب الخامس التطبيقات الدعوية لهذه القاعدة

ومن التطبيقات الدعوية لهذه القاعدة(١):

- 1. اليسر والبشارة أصل في أمور الدعوة، وهذا يقتضي البعد عن التكلف والتنطع والإعنات، وتحميل الناس ما يشق عليهم أو ينفرهم مما ليسوا ملزمين به شرعاً. وهذا يقتضي مراجعة الأساليب الدعوية، فإن بعضها فيه نوع إثقال يمكن التخفف منه، وربما أورث نتيجة عكسية ...
- ٢. عندما يجد العالم أو المربي عناصر أقل جودة لتحمل عنه العلم وأبجديات الدعوة، فلا يزهد فيها بحجة عدم وجود العناصر الممتازة من طلاب العلم، فإن حاجة المحتمع ماسة لكل أبنائه، ولو ذهبنا إلي هذا الاشتراط لخلت كثير من الثغور. ولكنه التسديد والمقاربة التي أمرنا بحا شرعا.
- ٣. حين يصطدم الداعية ببعض المعوقات التي لا يخلو منها طريق الدعوة اللاحب كما قال تعالى: ﴿ الْمَ الْمَ الْمَ الْمَالُونَ اللهُ الله على إنحاز الواجب الشرعي المناط ويترتب على هذه المعوقات عدم قدرة الداعي على إنحاز الواجب الشرعي المناط به، أو القصور عن بلوغ المدى الذي اختطه لنفسه، فإن واجبه أن يسعى لتذليل الصعاب على قدر الجهد والطاقة، وبعد ذلك فما يعجز عنه هو معذور فيه، وليس أهلا للوم بعد ذلك.

التطبيقات الدعوية والتربية للقواعد الفقهية الخمس الكبرى (ص٥٧-٥٨)، القواعد الفقهية وتطبيقاتما الدعوية (ص١٣).

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت الآية ١-٣.

- ٤. الداعية والمربي حين يواجه واقعاً يحتاج إلى صبر، وتدرج في الإصلاح فهذه الحالة هي من العسر الذي يجلب تيسيراً، بل لابد من التدرج حينئذ، باعتبار أن الدعوة واحبة، ولا يتم القيام بحا إلا بحذه الطريقة، والقاعدة الشرعية تقول: (ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب).
- الدعوة إلى الله رهج الله وهجلة على كل قادر، وهي حمل عظيم لا يستطيع النهوض به فرد واحد، فوجود هذا العبء العظيم يقتضي التعاون في أدائه، وتوزيع المهام على كل قادر، وألا نترك أهل الهمم العليا وحدهم في الطريق، بل نتعاون تعاونا تكامليا، دون أن ننظر إلى قلة إسهام البعض بعين الانتقاص، بل نكون كما قال إقبال:

شرار الفأس دع من قال عنه أمن فأس؟ أمن حجر عند الشريعة إنكار المنكر لو أن الحسبة: (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر) منعت الشريعة إنكار المنكر لو أن ذلك الإنكار يستلزم ما هو أنكر منه، فقد كان النبي وأصحابه -رضي الله عنهم في مكة ولم يمسوا الأصنام التي حول الكعبة بسوء خشية أن يقع منكر أعظم وهو أن يقتلهم المشركون فتتوقف دعوة الإسلام، فلما عاد إلى مكة فاتحًا أنكر المنكر وحطم الأصنام، فالقاعدة في الشريعة الغراء هي: (المشقة تجل التيسير)(٢).

هذا بعض ما ذكره الباحثون من فروع دعوية التي تدخل تحت القاعدة وإلا الأمثلة كثيرة جدا والمقصود هو تقريب المعانى لا الاستقصاء.

التطبيقات الدعوية والتربية للقواعد الفقهية الخمس الكبرى (ص٥٧-٥٨) ، القواعد الفقهية وتطبيقاتها الدعوية (ص١٣).

<sup>(</sup>٢) العلمانية - الليبرالية - الديمقراطية - الدولة المدنية في ميزان الإسلام (ص: ٤٦).



# المطلب السادس القواعد المرتبطة بقاعدة المشقة تجلب التيسير

من القواعد ذات الصلة بقاعدة: قاعدة (الميسور لا يسقط بالمعسور)، ومعناها أن الأمر الذي يستطيع المكلف فعله وهو يسير عليه، لا يسقط بما شق فعله عليه أو عسر، ودليل هذه القاعدة قوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسَعَهَ اللّهُ وَالله وقوله: «إذا أمرتكم بشيء فخذوا منه ما استطعتم» (٢)، وقوله: «صل قائما، فإن لم تستطع فعلى جنب» (٣).

قال الدكتور البيانوني حفظه الله: (ومن هنا وجب على من قدر على أداء الصلاة قاعداً أو على جنب أو بالإيماء أن يصلي كما يستطيع، ولا تسقط عنه الصلاة جميعها بسبب تعذر الإتيان ببعض أركانها).

وإن مثل هذه القاعدة: (الميسور لا يسقط بالمعسور) يمكن الاستفادة منها في جميع الحياة، ولا تقتصر على أحكام العبادات، فإذا عجز الدعاة عن تحقيق أمر الله في جميع جوانب الحياة لضعفهم أو لظروف خاصة بهم، وأمكنهم تطبيق أحكام الله في بعض الجوانب دون بعض، فلا يجوز لهم أن يتوقفوا عن تطبيق ما أمكنهم نظرا إلى ما عجزوا عنه من إقامة الدين كاملا؛ فما لا يدرك كله لا يترك جله.

وكثيراً ما فهم بعض الدعاة خطأ مقولة مشهورة لبعض الدعاة وهي: "خذوا الإسلام جملة أو دعوه جملة" فذهبوا إلى ترك الممكن والمتيسر منه، وانتظروا تيسر تطبيق

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٢٨٦.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في سننه، المقدمة، باب اتباع سنة رسول الله ﷺ، وقال الألباني: حديث صحيح، انظر:
 صحيح سنن ابن ماجة ص ١٣، رقم (٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الصلاة، باب: إذا لم يطق قائما صلى على حنب رقم الحديث (١١١٧).



الإسلام كاملا، أو وجهوا النقد الشديد اللاذع إلى من استطاع أن يطبق بعض الجوانب دون بعض، غافلين عن مثل هذه القاعدة الفقهية.

فهناك فرق بين من يستطيع أخذ الإسلام جملة ومن لم يستطع ذلك مع اعتقاده بوجوب الأخذ به جميعا، وسعيه إلى الأخذ به من جميع أطرافه، وبين من ظن أن بإمكانه أن يتخير من الإسلام بعض جوانبه ويترك بعضها، فيأخذ بشيء ويترك أشياء، مشوها بذلك وحدة الإسلام وكماله، وهذا هو الذي ينزّل عليه قول: «خذوا الإسلام جملة أو دعوه جملة) اه(١).

ومن القواعد التي لها صلة بقاعدة المشقة تجلب التيسير، قاعدة: درء المفاسد مقدمٌ على حلب المصالح"، ومنها أيضًا: "الموازنة بين المصالح والمفاسد، والمراد بدرء المفاسد إزالتها، فإذا تعارضت مفسدة ومصلحة فدفع المفسدة مقدمٌ على حلب المصلحة في الغالب إلا أن تكون المفسدة مغلوبة، فإن كانت المفسدة أعظم من المصلحة درأنا المفسدة، ولا نبالي بفوات المصلحة.

#### التطبيقات الدعوية لهذه القاعدة(٢):

- ١. هجر أصحاب المنكرات المعلنين بحا فيه مفسدة حصول التقاطع بين المسلمين، ولكن إذا كان في الهجر مصلحة كضعف شرهم، وخفيتهم أو رجوع العامة عن مثل حالهم، فهذه مصلحة أعظم من تلك المفسدة فيشرع ذلك وإلا فلا<sup>(٣)</sup>.
- ٢. لا يجوز أن يترك المسلم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والجهاد في سبيل الله، لما في ذلك من أذى بعض الناس والانتقام منه، ويغفل عن المصلحة الراجحة من ذلك، حتى يستولى الكفار والفجار على الصالحين الأبرار (٤).

<sup>(</sup>١) القواعد الشرعية ودورها في ترشيد العمل الإسلامي (ص١٣٩).

<sup>(</sup>٢) قواعد وضوابط فقه الدعوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية (ص١٢٧).

<sup>(</sup>٣) مجموع الفتاوي (٢٠٦/٢٨).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (١٠/١٥).





- ٣. لو أسلم بعض الملوك المسلطين وهو يشرب الخمر أو يفعل بعض المحرمات، فلو أنكر عليه ذلك أدى به إلى الردة عن الإسلام، لم ينه عنده من المنكرات لأن الإنكار هنا يستلزم ترك المعروف الراجح وهو الإسلام(١).
- قول الداعية أو المعلم لحق يستلزم فسادا أعظم من تركه ينهى عنه؛ لأن العبرة بمقدار ما يحقق هذا القول من المصالح ويدرأ من المفاسد<sup>(۲)</sup>.
- ٥. لا يجوز إقامة الاحتفالات البدعية واستخدام الوسائل المحرمة كالسماع والدف ونحوهما من أجل جمع العصاة وأهل الكبائر وتبليغهم الدعوة؛ لأن الإحداث في الدين مفسدته أظم من مصلحة تتويب هؤلاء العصاة (٣).

ومن القواعد التي لها صلة قاعدة الوجوب معلق بالاستطاعة.

#### التطبيقات الدعوية لهذه القاعدة:

- 1. كل واحد من الأمة يجب عليه أن يقوم بالدعوة إلى الله بما يقدر عليه إذا لم يقم بما غيره، فما قام به غيره سقط عنه، وما عجز عنه لم يطالب به، لأن الوجوب معلق بالاستطاعة<sup>(1)</sup>.
- ٢. الأصل إنكار المنكر باليد أو اللسان كل بحسب قدرته، فإذا قوي أهل الفحور وصاروا لا يصغون للآمر الناهي ويؤذونه، فلا يطالب بإنكار المنكر إلا بقلبه؛ لأنه غير قادر على الإنكار بلسانه ولا بيده (٥).
- ٣. من آمن في دار الكفر وهو عاجز عن الهجرة لا يجب عليه من الشرائع ما يعجز عنها، بل الوجوب بحسب الإمكان (١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (٣٢/٣٥).

<sup>(</sup>۲) الفتاوي الكبري (۱۰/۲۰۰).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١١/٢٦٠).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي (٤ / ٩٧٩).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (٢/١١).



يشرع للدعاة تأخير البلاغ والبيان لشيء من أمور الدين إلى وقت التمكن إذا كانوا لا يستطيعون بيانها في الحال<sup>(٢)</sup>.

ومن القواعد التي بمعنى قاعدة المشقة تجلب التيسير قاعدة ذكرها العلماء ونصها: دين الله وسط بين الغالى فيه والجافى عنه (٢).

#### ومن فروعها الدعوية:

- 1. يجب على المصلحين الإنكار على الناس ما هم فيه من مخالفة الأوامر وارتكاب النواهي بالطريق الشرعي الوسط بلا اعتداء ولا تقصير (٤).
- ٢. مخالطة الدعاة والمربين للناس مطلقاً خطأ، وترك مخالطتهم والعزلة عنهم خطأ، والصواب المشروع مخالطتهم بقدر ما فيه منفعة ومعاونة لهم على البر والتقوى، والعزلة عنهم بقدر ما يجم الدعاة أنفسهم ويتفقدون أحوالهم ويصلحون قلوبهم (٥).
- ٣. الطريق الواجب على الدعاة والمصلحين هجر أهل البدع والإنكار عليهم إذا قدروا على ذلك يجب على ذلك، وكان في هجرهم مصلحة شرعية، وإذا لم يقدروا على ذلك يجب هجر بدعتهم وإنكارها ونحي الناس عنها، فهذا الطريق الوسط، فلا هم الذين هجروا وأنكروا بغير الطريق الشرعي، ولا هم الذين رضوا بالبدعة وسكتوا عنها(١).

<sup>(</sup>١) منهاج السنة (١٢٢/٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۰/۹۵).

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين (٥١٨/٢)، مفتاح دار السعادة، (ص٧٤)، مجموع الفتاوي (٣٨١/٣).

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي، لابن تيميه (٣٦٠/٣).

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق (١٠/٤٢٦).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق (٢١٣/٢٨).



# المبحث الثاني أحكام التيسير

وفيه ستة مطالب:

## المطلب الأول

## نصوص التيسير من الكتاب والسنة

وقد دل على هذه القاعدة أدلة شرعية منها:

#### ١. نصوص القرآن:

قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ يِكُمُ النَّصْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾(١).

وقال أيضا: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ ﴾ (٢).

وقال أيضا: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾ (٣).

وقال أيضا: ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُرْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (١).

وقال أيضا: ﴿ يُرِيدُ أَللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُم ۗ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ (٥٠).

#### ٢. نصوص السنة:

السنة النبوية حافلة بمواضع عديدة تدل على اليسر، وهي على ثلاثة أنواع:

أ- أحاديث يستفاد منها سماحة هذا الدين ويسره:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة الآية ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء الآية ٢٨.



- عن أبي هريرة -رضي الله عنه- عن النبي على قال: «إن الدين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه»(١).
- عن عائشة -رضي الله عنها- قالت: ما خير رسول الله ﷺ بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثما<sup>(٢)</sup>.
- عن جابر -رضي الله عنه- أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله لم يبعثني معنتا ولا متعنتا ولكن بعثني معلما ميسرا»<sup>(٣)</sup>.
  - ب- أحاديث تفيد في جملتها خشية النبي على أن يكون قد شق على أمته:
- جاء عنه ﷺ أنه قال: «إني لأقوم إلى الصلاة وأنا أريد أن أطول فيها فأسمع بكاء الصبى فأتجوز كراهية أن أشق على أمه»(٤).
- عن عائشة -رضي الله عنها- أن النبي الله عنها وهو قرير العين طيب النفس، ثم رجع إليها وهو حزين، فقال: "إني دخلت الكعبة وودت أني لم أكن فعلت؛ إني أخاف أن أكون قد أتعبت أمتى من بعدي "(°).
  - ج- أحاديث يأمر أصحابه فيها بالتخفيف، وينكر عليهم فيها التشديد والغلو:
    - قوله ﷺ: «يسروا ولا تعسروا، وبشروا ولا تنفروا»(٦).

(١) سبق تخ يجه.

(٢) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: المناقب، باب: صفة رسول الله ﷺ رقم الحديث (٣٥٦٠).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الطلاق، باب: بيان أن تخيير امرأته لا يكون طلاقا إلا بالنية رقم الحديث
 (٨٤٧٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الصلاة، باب: من أخف الصلاة عند بكاء الصبي، رقم الحديث (٧٠٧).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن خزيمة في صحيحه، كتاب: الصلاة، باب: ذكر الدليل على أن دخول الكعبة ليس بواجب إذ النبي ﷺ قد أعلم بعد دخوله إياها أنه ود أن لم يكن دخلها مخافة إتعاب أمته بعده، وهذا كتركه ﷺ بعض التطوع والذي كان يحب أن يفعله لإرادة التخفيف على أمته ﷺ، رقم الحديث (٣٠١٤) قال الأعظمي: إسناده صحيح.

 <sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: العلم، باب: ما كان النبي ﷺ يتخولهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا،
 رقم الحديث (٦٩).



- عن ابن مسعود -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله ﷺ: «هلك المتنطعون» ثلاثاً (۱).

#### ٣. الآثار:

عن عمير بن إسحاق - رحمه الله - قال: لما أدركت من أصحاب رسول الله عن عمير بن إسحاق منهم فما رأيت قوما أيسر سيرة ولا أقل تشدداً منهم (٢).

#### ٤. أقوال العلماء:

يقول ابن عابدين –رحمه الله–: (إن كثيرا من الأحكام تختلف باختلاف الزمان لتغير عرف أهله، أو لحدوث ضرورة، أو لفساد الزمان بحيث لو بقي الحكم على ما كان عليه للزم منه المشقة والضرر، ولخالف قواعد الشريعة المبنية على التخفيف والتيسير ودفع الضرر والفساد)(7).

ويقول العز بن عبد السلام -رحمه الله-: ((قاعدة) وهي أن من كلف بشيء من الطاعات فقدر على بعضه وعجز عن بعضه فإنه يأتي بما قدر عليه ويسقط عنه ما عجز عنه لقوله سبحانه وتعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَهَا ﴾. وقوله ناذ أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم»، وبهذا قال أهل الظاهر)(٥).

ويقول الشاطبي-رحمه الله-: (كل أمر شاق جعل الشارع فيه للمكلف مخرجا؛ فقصد الشارع بذلك المخرج أن يتحراه المكلف إن شاء، كما جاء في الرخص شرعية المخرج من المشاق، فإذا توخى المكلف الخروج من ذلك على الوجه الذي شرع له؛ كان ممتثلاً لأمر الشارع، آخذا بالحزم في أمره، وإن لم يفعل ذلك؛ وقع في محظورين:

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: العلم، باب: هلك المتنطعون، رقم الحديث (٢٦٧٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في سننه، المقدمة: باب: كراهية الفتيا، رقم (١٢٨).

<sup>(</sup>٣) رسائل ابن عابدين (٢/١٢٥).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية ٢٨٦.

<sup>(</sup>٥) قواعد الأحكام في مصالح الأنام (٧/٢).

أحدهما: مخالفته لقصد الشارع، كانت تلك المخالفة في واحب أو مندوب أو مباح.

والثاني: سد أبواب التيسير عليه، وفقد المخرج عن ذلك الأمر الشاق، الذي طلب الخروج عنه بما لم يشرع له)(١).

وقال الثوري -رحمه الله-: (إنما الفقه الرخصة من ثقة أما التشديد فيحسنه كل أحد)(٢).

#### ه. من المعقول:

تشريع الرخص يدل على مراعاة مصالح العباد ورفع الحرج والمشقة عنهم بالتخفيف.

هذه أدلة التيسير باختصار، فما معنى اليسر وما هي ضوابطه وأنواعه.

<sup>(</sup>١) الموافقات (١/١٥).

<sup>(</sup>٢) المجموع للنووي (١/٦٦).

وانظر: فقه الأولويات في ظل الشريعة الإسلامية (١٠٧).



## المطلب الثابي

## معنى اليسر وضوابطه وأنواعه

اليُسْر مقصد من مقاصد الدِّين الكبرى، جعله الله تعالى أساساً لكل ما أمر به ونحى عنه في كتابه وسنة نبيه في وأمرنا أن نلتزمه في فهمنا للدين والعمل به والدعوة الله؛ فقال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِحَكُمُ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَقَالَ الله وقال الله وقال الله وقال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَلِي مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ أَلَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُ

والتيسير مقصد شرعي عظيم، وهو من سمات الشريعة المحمدية، ومن محاسن المنيفية السمحة، بيد أن ذلك لا يسوّغ التساهل في أحكام الشريعة، وإنما يكون تحقيق هذا المقصد باتباع الكتاب والسنة في هذا، وبذلك يحصل التيسير، ويرتفع الحرج، وتندفع المشقة بين الناس؛ وقد بوّب الإمام البخاري على ذلك فقال: كتاب الإيمان، باب الدين يسر. قال ابن القيم -رحمه الله-: (فهي حنيفية في التوحيد وعدم الشرك، سمحة في العمل وعدم الآصار والأغلال بتحريم الطيبات والحلال، فيُعبد سبحانه بما أحبه، ويستعان على عبادته بما أحله)(٤).

وقال أبو إسحاق الشاطبي -رحمه الله-: (وقد سمى هذا الدين الحنيفية السمحة؛ لما فيها من التسهيل والتيسير)(٥).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد برقم (١٥٩٣٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد برقم (٢٠٣٤٧).

<sup>(</sup>٤) شفاء العليل (ص٣٠٣).

<sup>(</sup>٥) الموافقات (١/١٤).



وقال أبو محمد ابن حزم - في كلام نفيس له -: (كل أمر من الله تعالى لنا فهو يسر، وهو رفع الحرج، وهو التخفيف، ولا يسر ولا تخفيف ولا رفع حرج أعظم من: شيءٍ أدى إلى الجنة وبحّي من جهنم، وسواءً كان حظراً أو إباحة، ولو أنه قتل الأنفس والأبناء والآباء)(١).

وعند استقراء جملة من نصوص الشريعة، وتقليب النظر وإمعان الفكر فيها، نعلم خطأ بعض الفضلاء في كيفية تطبيق هذا المقصد العظيم، على الأحكام الشرعية.

فقد أخرج الإمام مسلم برقم (٦٥٣) من حديث أبي هريرة -رضى الله عنه-قال: أتبي النبي ﷺ رجل أعمى، فقال: يا رسول الله إنه ليس لي قائد يقودني إلى المسجد، فسأل رسول الله ﷺ أن يرخص له، فيصلي في بيته. فرخص له، فلما ولَّي دعاه، فقال: «هل تسمع النداء بالصلاة؟» فقال: نعم. قال: «فأجب»، وفي رواية ( أ: "إني رجل ضرير البصر، شاسع الدار، ولي قائد لا يُلائمني "، ومع كل ما قدمه هذا الضرير من الأعذار، لم يرخص له النبي ﷺ في شيءٍ من ذلك.

وأيضاً أخرج البخاري في صحيحه برقم (٥٢٠٥، ٩٣٤٥)، ومسلم برقم (٢١٢٣) عن عائشة -رضى الله عنها- أن جارية من الأنصار تزوجت وأنها مرضت فتمعّط شعرها فأرادوا أن يصلوها فسألوا النبي على فقال: «لعن الله الواصلة والمستوصلة».

وهنا أيضاً لم يجوّز عليه الصلاة والسلام وصل الشعر لهذه الفتاة مع حداثة عهدها بعرس، وحاجتها لتزيّنها لزوجها.

وأخرج البخاري برقم (٥٣٣٦)، ومسلم برقم (١٤٨٨)؛ عن أم سلمة تقول: حاءت امرأة إلى رسول الله ﷺ فقالت: يا رسول الله إن ابنتي توفي عنها زوجها وقد

<sup>(</sup>١) الإحكام (٢/١٧٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب: الصلاة، باب: التشديد في ترك الجماعة، وقال الألباني: حديث حسن صحيح، انظر: صحيح سنن أبي داود ص ٩٢، رقم (٥٥٢).



اشتكت عينها، أفنكحلها؟ فقال رسول الله ﷺ: «لا» مرتين أو ثلاثاً، كل ذلك يقول: «لا»، ثم قال: «إنما هي أربعة أشهر وعشراً، وقد كانت إحداكن في الجاهلية ترمى بالبعرة على رأس الحول».

فهذا رسول الرحمة واليسر والهدى عليه الصلاة والسلام يمنع المحتدة من الاكتحال؛ لأنه من الزينة، مع أن استخدامه هنا ليس بغرض الزينة، بل بغرض التداوي، ولم يكن ذلك شافعاً لإباحته بحجة التيسير على المرأة.

وقد وضع أهل العلم(١) ضوابطَ وشروطاً للأخذ بمبدأ التيسير والترخص ورفع الحرج؛ منها:

- ١. تحقق العذر الداعي للأخذ بالرخصة يقيناً، لا ظناً.
  - ٢. قيام الدليل الشرعي على الأخذ بالرخصة:
- ٣. الاقتصار على موضع الحاجة، وعدم مجاوزة النص الشرعي في ذلك.

قال أبو إسحاق الشاطبي - رحمه الله - عن هذه الشريعة المحمدية: (إنما أتى فيها السماح مقيداً بما هو جار على أصولها، وليس تتبع الرخص ولا اختيار الأقوال بالتشهى بثابت من أصولها.. ثم نقول: تتبع الرخص ميل مع أهواء النفوس والشرع جاء بالنهي عن اتباع الهوي)<sup>(۲)</sup>.

وهذه نظرة عابرة نجلي فيها شيئاً من روائع يسر هذه الشريعة:

- ١. من تيسيره تعالى كذلك تيسيره لعباده الكِتاب الذي أنزله إليهم وجعله أيسر كتبه، وأكثرها بركة وشمولاً، وروعة وسلاسة وبلاغة، وهدى ورحمة وشفاء.
- ٢. من يسر الشريعة الإسلامية، يسر إدراكها وتعلمها ومعرفتها والإلمام بها؛، بل لقد كان الرجل يأتي إلى النبي ﷺ فيعلمه الإسلام في لحظات، ويشرح له الدين في

<sup>(</sup>١) رفع الحرج لابن حميد (ص١٤٣، ١٤٥-١٤٦)، منهج التيسير المعاصر للطويل (ص٥٥-٥٦).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٩٩/٥). وانظر: مقدمة كتاب كيف نفهم التيسير: لشيخ عبد الله السعد (ص١١) بتصرف واختصار.



كلمات، وشواهد ذلك كثيرة جداً؛ منها أن معاذاً -رضي الله عنه قال للنبي على الله! أخبرني بعمل يدخلني الجنة ويباعدني عن النار، قال: «لقد سألتني عن عظيم، وإنه ليسير على من يسره الله عليه؛ تعبد الله ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة المكتوبة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجُّ البيت»(١).

- ٣. ومن يسر الشرعية يسر تكاليفها وأوامرها وطاعاتها؛ فأركانها التي تقوم عليها خمسة، وهي في غاية اليسر؛ فأولها مجرد كلمة تقال باللسان، وتعتقد بالجنان، وهي الشهادتان، وهي الشهادتان، وهي الإنسان دمه وماله وعرضه ويدخل في دائرة المسلمين.
- ٤. ومن يسر الشريعة كثرة المباحات، وقلة المحرمات والممنوعات، فالأصل في كل شيء الحل إلا ما جاء الشرع بتحريمه، سواء في المعاملات أو المأكولات أو المشروبات أو الملبوسات.
- من يسر الشرعية سهولة المعتقد، ووضوح المنهج، وصفاء الدين، فلا تعقيد، ولا غموض، ، بل عقيدة سهلة سلسلة واضحة، حلية نقية، متوافقة مع صفاء الفطرة، ونقاء النفس، وسلامة العقل.
- ومن يسر الشريعة أن جعل الله تعالى ما تميل إليه النفوس من شهوات ورغبات، وبعض مظاهر اللعب واللهو عبادات، فيستمتع الإنسان بما، وكذلك يثاب عليها ويؤجر.
- ٧. ومن يسر الشريعة أن تقوى الله تعالى والصدق معه وعمل الصالحات ييسر للمرء طريق الحنة، ويسهل عليه التكاليف، قال تعالى: ﴿ يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ مِيسَمًا ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ اَمْنَ وَعَمِلُ صَلِحًا فَلَهُ مِنْ أَمْرِهِ الْمُعَالَّ اللهِ المَالمِلْ اللهِ اللهِ اله

أخرجه الترمذي في جامعه، كتاب: أبواب الإيمان، باب: ما جاء في حرمة الصلاة، وقال الألباني: حديث صحيح، انظر: صحيح سنن الترمذي ص ٥٩٠، وقم (٢٦١٦).

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق الآية ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف الآية ٨٨.



## حاصل الكلام أن اليسر في الشريعة الإسلامية ثلاثة أنواع:

النوع الأول: تيسر معرفة الشريعة والعلم بها وسهولة إدراك معانيها وأحكامها، فحملتها الأوائل من الأميين قال تعالى ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِى ٱلْأُمِيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ ﴾ (١)، وقال تعالى ﴿ وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كَيْنَبِ وَلَا تَخْطُهُ. بِيَمِينِكُ ۖ إِذَا لَآرَتَابَ الْمُبْطِلُونِ ﴾ (٢).

تيسير القرآن: ﴿ وَلَقَدُ يَمَّرُنَا ٱلْقُرَءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُُدَّكِرٍ ﴿ اللهِ فَإِنَّمَا يَسَرَنَكُ بِلِسَانِكَ لَعَلَمُ مَيْنَدُ ﴿ وَلَقَدُ يَمَّرُنَكُ بِلِسَانِكَ لَعَلَمُ مَيْنَدُ كُونَ ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَنَكُ بِلِسَانِكَ لَعَلَمُ مَيْنَدُ كُونَ ﴿ فَالْمَا يَسَرَنَكُ بِلِسَانِكَ لَعَلَمُ مَيْنَدُ كُونَ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

أ- فهو ميسر تلاوة لخلوة من التعقيد اللفظي.

ب- ميسر للحفظ.

ج- سهولة الاتعاظ به لشدة تأثيره في القلوب لاشتماله على القصص والحكم والأمثال.

د- تلذذ القلب وطرب الآذان بسماعه.

## النوع الثاني: تيسير الأحكام:

التيسير في الأحكام العملية: فقدر على الشارع أمية المدعوين واحتلاف أفهامهم، كتعليق أوقات الصلاة بحركة الشمس والصوم والإفطار بالغروب وطلوع الفجر ودحول رمضان بملاله.

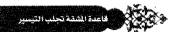
<sup>(</sup>١) سورة الحمعة الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت الآية ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة القمر الآية ٥٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الدخان الآية ٥٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الشورى الآية ١١.



## يسر الأحكام الشرعية العملية:

١. يسر أصلي فيما شرع من الأحكام من أصله ميسرا لا عنت فيه.

٢. اليسر التخفيفي وهو ما وضع في الأصل ميسرا غير أنه طرأ فيه النقل بسبب ظروف استثنائية وأحوال تخص بعض المكلفين، فيخفف الشارع عنهم ذلك الحكم الأصلى.

فمن اليسر الأصلي: إعفاء الصغير والمجنون من الأحكام التكليفية. وإعفاء النساء من صلاة الجمعة ووجوب صلاة الجماعة. واشترك في الزني أربعة شهود، وللرحم الإحصان، واستثنى الولي الفقير من عدم الأكل من مال اليتيم تخفيفا عليه.

ومن اليسر التخفيفي: السماح للولي بمخالطة مال اليتيم بعد ما كان ممنوعا: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ ﴿ ثَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ لَأَعْنَدُ كُمْ اللَّهُ اللَّهُ لَأَعْنَدُ كُمْ اللَّهُ لَأَعْنَدُ كُمْ اللَّهُ لَأَعْنَدُ كُمْ اللَّهُ اللَّهُ لَأَعْنَدُ كُمْ اللَّهُ اللَّهُ لَأَعْنَدُ كُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَأَعْنَدُ كُمُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَاللَّهُ لَلْهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَاللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّالِي اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي الل

ومن السنة تجنب النبي على ما كان سبا في التكاليف الشاقة على المسلمين فمن حث أصحابه على ترك السؤال حتى لا يفرض علينا) مثل الحج.

وقال: «لولا أن أشق على أمتي لأمرتهم بالسواك عند كل صلاة»، (وكان يحب اليسر على الناس). تركه قيام رمضان جماعة.

النوع الثالث: أمر الشريعة للمكلفين بالتيسر على أنفسهم وعلى غيرهم كما كان النبي على يفعل بالفتوى ويأمر بذلك أصحابه.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية ٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية ٢٢٠.



#### المطلب الثالث

## أقوال السلف في اختيار أيسر المذاهب ومعنى الأخذ بالأخف

حذر علماء السلف من تتبع الرخص (١)، وشواذ المسائل، وزلات العلماء، وغريب الأقوال، فقد اشتد نكيرهم على من يسلك هذا المسلك.

قال سليمان التيمي -رحمه الله-: (إن أخذت برخصة كل عالم؛ اجتمع فيك الشركله).

قال ابن عبد البر -رحمه الله-: رهذا إجماعٌ لا أعلم فيه خلافاً) (٢).

وقال الأوزاعي -رحمه الله-: رمن أخذ بنوادر العلماء خرج من الإسلام)<sup>(٣)</sup>.

وقال الحسن البصري -رحمه الله-: (شرار عباد الله: ينتقون شرار المسائل يُعمون بحاد الله)(٤).

وقال عبد الرحمن بن مهدي -رحمه الله-: (لا يكون إماماً في العلم من يحدث بالشاذ من العلم)(°).

وأخرج البيهقي (٢): عن إسماعيل بن إسحاق القاضي قال: دخلت على المعتضد فدفع إليّ كتاباً نظرت فيه وكان قد جُمع له الرخص من زَلل العلماء وما احتج به كل منهم لنفسه، فقلت له: (يا أمير المؤمنين مصنف هذا الكتاب زنديق). فقال: (لم تصح هذه الأحاديث؟)، قلت: «الأحاديث على ما رويت، ولكن من أباح المسكر

<sup>(</sup>١) انظر بحث: تتبع الرخص لهشام السعيد. موقع الدرر السنية للشيخ علوي السقاف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (٣٢/٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في الكبرى (٢١١/١٠).

<sup>(</sup>٤) الآداب الشرعية (٧٧/٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو نعيم في الحلية (٤/٩).

<sup>(</sup>٦) أخرجه السنن الكبرى (٢١١/١٠).



لم يبح المتعة، ومن أباح المتعة لم يبح الغناء والمسكر، وما من عالم إلا وله زلة، ومن جمع زلل العلماء ثم أخذ بما ذهب دينه، فأمر المعتضد فأحرق ذلك الكتاب.

وقد نصّ الإمام أحمد - رحمه الله - على من تتبع الرخص فأخذ بما؛ بأنه: فاسق (١).

بل حكى أبو محمد ابن حزم -رحمه الله-: (الإجماع على أن تتبعَ رخص المذاهب من غير استناد إلى دليل شرعى، فسقٌ لا يحل) (٢).

ولذا قيل: (من طلب الرخصة من الإخوان عند المشورة، ومن الفقهاء عند الشبهة، ومن الأطباء عند المرض؛ أخطأ الرأي، وحمل الوزر، وازداد مرضاً)<sup>(٣)</sup>.

قال أبو العباس ابن تيمية - رحمه الله -: (فالواجب على من شرح الله صدره للإسلام إذا بلغته مقالة ضعيفة عن بعض الأئمة أن لا يحكيها لمن يتقلّدها، بل يسكت عن ذكرها إن تيقّن صحتها، وإلا توقّف في قبولها، فما أكثر ما يُحكى عن الأئمة ما لا حقيقة له، وكثير من المسائل يخرّجها بعض الأتباع على قاعدة متبوعِه، مع أن ذلك الإمام لو رأى أنها تُفضي إلى ذلك لما التزمها، والشاهد يرى ما لا يرى الغائب، ومن علم فقه الأئمة وورعهم علم أنهم لو رأوا هذه الحيل وما أفضت إليه من التلاعب بالدين؛ لقطع بتحريمها من لم يقطع به أوّلاً) (٤).

الحاصل أن القول بتتبع الرخص يترتب عليه مفاسد عظيمة، منها:

أ- الاستهانة بالدين، فلا يكون مانعاً للنفوس من هواها، ومن مقاصد الشرع إخراج الإنسان عن داعية هواه، والقول بإباحة تتبع الرخص فيه حث لإبقاء الإنسان فيما يحقق هواه.

<sup>(</sup>١) الإنصاف (٢٩/٥٥٠- مع الشرح الكبير).

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٤/٤).

<sup>(</sup>٣) الآداب الشرعية (٣٤٨/١).

<sup>(</sup>٤) بيان الدليل (ص٥٧).



- ب- الانسلاخ من الدين بترك اتباع الدليل إلى اتباع الخلاف، ثم إنه لا يوجد محرّم إلا وهناك من قال بإباحته إلا ما ندر من المسائل المجمع عليها، وهي نادرة جداً.
- ج- انخرام قانون السياسة الشرعية بترك الانضباط إلى أمر معروف، فتضيع الحقوق، وتعطّل الحدود، ويجترئ أهل الفساد.

د- إفضائه إلى القول بتلفيق المذاهب على وجه يخرق إجماعهم(١).

والواجب على المستفتي أن يتحرّى من يوثق في علمه وديانته؛ حتى يسلم له دينه، ولذا يقول سفيان الثوري: (إنما الرخصة من ثقة، أما التشديد فيحسنه كل أحدى (٢).

قال سحنون وهو من أئمة المالكية - لما سئل عمّا يأتيه أهل الشام من الرخص في الفتيا -: (يُؤخذ هذا العلم من الموثوق بهم في دينهم، المحسوس بخيرهم، فإن أخذوا بالرخص فعن علم)(٣).

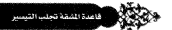
ولذا اشترط بعض العلماء في المفتي ألا يكون متساهلاً؛ قال أبو المظفر السمعاني: « المفتى من استكمل فيه ثلاثة شرائط:

- ١. الاجتهاد.
- ٢. والعدالة.
- ٣. والكف عن الترخيص والتساهل.

<sup>(</sup>١) الموافقات (٨٣/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عبد البر في جامع بيان العلم وفضله (٣٦/٢).

<sup>(</sup>٣) ترتيب المدارك وتقرب المسالك (٣٤٤/١) ترجمة أبي داود العطار.



#### وللمتساهل حالتان:

إحداهما: أن يتساهل في طلب الأدلة وطرق الأحكام ويأخذ ببادئ النظر وأوائل الفكر وهذا مقصر في حق الاجتهاد ولا يحل له أن يفتى، ولا يجوز أن يستفتى.

والثانية: أن يتساهل في طلب الرخص وتأوّل السنة فهذا متجوّز في دينه وهو آثم من الأول (١).

فأين هذا من فعل بعض المعاصرين اليوم من الدعوة إلى التيسير، وهم في الحقيقة يعنون بذلك التساهل.

وقارن بين هذا وقول أبي عمرو ابن الصلاح -رحمه الله-: (لا يجوز للمفتي أن يتساهل في الفتوى، ومن عُرف بذلك لم يَجُز أن يُستفتى، وذلك قد يكون بأن لا يتثبت ويسرع بالفتوى، قبل استيفاء حقها من النظر والفكر، وربما يحمله على ذلك توهمه أن الإسراع براعة، والإبطاء عجز ومنقصة، وذلك جهل، ولئن يبطىء ولا يخطىء أكمل به من أن يعجل فيضل ويُضل)(٢).

وقد تذرّع دعاة التيسير في العصر الحديث بما روي عن السلف والأئمة المتبعين بإحسان، من استحباب الأحذ بالرُخص.

ومن ذلك، قول قتادة -رحمه الله-: (ابتغوا الرخصة التي كَتَب الله لكم) (٣).

وقول سفيان الثوري-رحمه الله-: (إثَّما العلم عندنا الرحصة من ثقة ، فأما التشديد فيُحسنه كل أحد)(٤).

<sup>(</sup>١) صفة الفتوى لابن حمدان (ص٢٢).

<sup>(</sup>٢) أدب المفتي والمستفتي (ص١١١).

<sup>(</sup>٣) تحفة المولود (ص: ٨).

<sup>(</sup>٤) آداب الفتوى للنووي (ص: ٣٧).

وقول شيخ الإسلام ابن تيميّة -رحمه الله-: (إذا فعل المؤمن ما أبيح له قاصداً العدول عن الحرام لحاجته إليه فإنّه يثاب على ذلك)(١).

وقول ابن القيّم -رحمه الله-: (الرخص في العبادات أفضل من الشدائد)(٢).

وقول الشاطبي – رحمه الله –: (المفتي البالغ ذروة الدرجة هو الذي يحمل الناس على المعهود الوسط فيما يليق بالجمهور، فلا يذهب بحم مذهب الشدة، ولا يميل إلى طرف الانحلال، والدليل على صحة هذا أنّه الصراط المستقيم، الذي حاءت به الشريعة، فإنه قد مر أن مقصد الشارع من المكلف، الحمل على التوسط من غير إفراطٍ ولا تفريطٍ، فإذا خرج عن ذلك في المستفتين خرج عن قصد الشارع، ولذلك كان ما خرج عن المذهب الوسط مذموما عند العلماء الراسخين) (٣).

ولو تأمّلنا ما أوردناه لما رأينا فيه دليلاً على التيسير الذي يُدندنُ حَوله المعاصرون، فقتادةً - رحمه الله - يدعوا إلى الترخص حيث شرع الله الرخصة، فيقول: (ابتغوا الرخصة التي كَتَب الله لكم)، وابن تيميّة -رحمه الله- يذكر الاستغناء بالحلال عن الحرام، وليس الإفتاء بعدَم حُرمةِ الحرّام أصلاً، أو اختيار قول من يعدل عن التحريم إلى التحليل أو مجرّد الكراهة، وإن ضَعَفَت حُجّته، ووَهت شُبهته.

أمّا ابن القيّم - رحمه الله - فكلامه في الرخص في العبادات، وهذا لا خلاف فيه، خلافاً لدُعاة التيسير الذين وقعوا في تحليل الحرام، ونفي الكراهة عن المكروه، وشتّان ما بين المذهبين.

وما يُروى عن سفيان - رحمه الله - لا يؤخذ منه الترخيص بإسقاط الواجب، أو تحليل المحرّم، ولكنّه موجّه إلى ما ينبغي أن يفتيّ به العالم من وَقع في حرَج متيقّن ليعينه على القيام بما وَجَبَ عليه، لا ليُسقِطه عنه،

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي (٤٨/٧).

<sup>(</sup>٢) شرح العمدة (١/٢٥).

<sup>(</sup>٣) الموافقات (٥/٢٦٧).



وننبّه هنا إلى أنّ ما رويَ عن السلف الصالح، في الحث على التمسّك بالعزائم، والتحذير من الترخّص الجرّد عن الدليل، أضعاف ما روي عنهم في التيسير والترخيص، والعدل أن يُجمَع بين أقوالهم، لا أن يُسقّط بعضها، أو يُضرَبَ بعضُها ببعض (١).

### فرع: معنى الأخذ بالأخف:

مسألة الأخذ بالأخف. فهذه على قسمين:

القسم الأول: إذا كان الأحد بالأحف معارضًا ومصادمًا لنصوص الشريعة فهنا لا يجوز الأحد بالأحف.

ومن أخذ هنا بالأخف من أجل التيسير فإن هذا التيسير على غير الأصول الشرعية.

وقد بين ذلك الشاطبي – رحمه الله – فقال: (أن الذين يتبعون رخص المذاهب بنوا على ذلك مسألة: هل يجب الأخذ بأخف القولين أو بأثقلهما. ورد على من قال بالأخذ بالأخف هنا)(Y).

فالقول بالأخف وما يقابله لا يصحان. لأن الواجب الأخذ بالدليل الشرعي سواءٌ قضى الدليل بالأخف أم بالأثقل.

القسم الثاني: إذا تعارضت الأدلة. ولا مرجح بينها. واحتار المفتي والفقيه لتعارض الأدلة أمامه. فما الذي يأخذ به. على خلاف بين أهل العلم.

فمنهم من قال: يأخذ بالأخف.

ومنهم من قال يأخذ بالأحوط.

ومنهم من قال: يخير المستفتي.

<sup>(</sup>١) انظر: مقال نقض دعاوى من استدل بيُسر الشريعة على التيسير في الفتاوى للدكتور أحمد بن عبد الكريم نجيب الشريف.موقع شبكة النور.

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٥/٤).



ورجح ابن القيم أن المفتي في مثل هذه الحال يتوقف. وهو ظاهر ترجيح شيخ الإسلام ابن تيمية.

والخلاف في هذا القسم خلاف سائغ.

فمن أخذ بالأخف فهذا اجتهاده ولا يجوز اتحامه بالتساهل المخالف للشريعة.

ومن أحذ بالأحوط فهذا اجتهاده ولا يجوز اتمامه بالتشدد.

فالخلاف هنا سائغ. بخلاف القسم الأول.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (وهذا كما إذا تعارضت أدلة (المسألة الشرعية) عند الناظر المجتهد، وعند المقلد، فإنه لا يرجح شيئًا ...) الخ<sup>(١)</sup>.

قال ابن القيم -رحمه الله-: (الفائدة الحادية والخمسون: إذا اعتدل عند المفتى قولان ولم يترجح له أحدهما على الآخر، فقال القاضي أبو يعلى: له أن يفتي بأيهما شاء، كما يجوز له أن يعمل بأيهما شاء. وقيل: بل يخير المستفتى فيقول له: أنت مخير بينهما؛ لأنه إنما يفتي بما يراه، والذي يراه هو التخيير، وقيل: بل يفتيه بالأحوط من القولين.

قلت: الأظهر أنه يتوقف، ولا يفتيه بشيء حتى يتبين له الراجح منهما؛ لأن أحدهما خطأ، فليس له أن يفتيه بما لا يعلم أنه صواب، وليس له أن يخيره بين الخطأ والصواب، وهذا كما إذا تعارض عند الطبيب في أمر المريض أمران خطأ وصواب، ولم يتبين له أحدهم لم يكن له أن يقدم على أحدهما، ولا يخيره، وكما لو استشاره في أمر، فتعارض عنده الخطأ والصواب من غير ترجيح لم يكن له أن يشير بأحدهما ولا يخيره، وكما لو تعارض عنده طريقان مهلكة وموصِّلة ولم يتبين له طريق الصواب لم يكن له الإقدام ولا التحيير، فمسائل الحلال والحرام أولى بالتوقف، والله أعلم) أه(٢).

<sup>(</sup>۱) الفتاوي (۱۰/۲۷۲).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٢٩٧/٤).



## المطلب الرابع معاني التيسير

### التيسير له معانٍ أخرى:

- منها: أن الله تعالى لا يكلّف الناس بما يطيقون، بل بما هو في وُسْعهم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (وتأمَّل قوله ﷺ في ألا وسُعَها في الله ومنحة من تكاليفه، لا في ضيق وحرج ومشقة؛ فإن الوُسْع يقتضي ذلك؛ فاقتضت الآية أن ما كلَّفهم به من غير عُسْر لهم ولا ضيق ولا حرج، بخلاف ما يقدر عليه الشخص؛ فإنه قد يكون مقدوراً له ولكن فيه ضيق وحرج عليه. وأما وُسْعه الذي هو منه في سِعَة فهو دون مدى الطاقة والمجهود، بل لنفسه فيه مجال ومتسع)(۱).
- ومنها: أن العمل وإن كان فيه مشقة إلا أن الله تعالى يجعله سهلاً بطرائق كثيرة.
- أ- منها: أنه يغير طبيعته الشاقة فيجعلها سهلة، كما ذكر الشيخ بالنسبة للقرآن الكريم ذكراً وتدبُّراً وفهماً.
- ب- ومنها: أن يجد المؤمن في العمل لذّة روحية، حتى إنه ليكاد ينسى ما فيه من مشقة. وإذا حلَّت الهداية قلباً نشطت للعبادة الأعضاء.
- ج- ومنها: أن يريد المؤمن تحقيق غاية يحبها لكنه يعلم أنها لا تتحقق إلا بعبادة معينة فيحرص عليها طلباً لتلك الغاية المحبوبة فتهون عليه؛ كما في قوله تعالى عن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٢٨٦.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۱۲/۱۲).



الصلاة: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّهْرِ وَٱلصَّلَوْةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَشِعِينَ ۞ الَّذِينَ يَظُنُونَ الصلاة: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِاللَّهِ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللّه

وقوله تعالى: ﴿ أَتَٰلُ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِنَ ٱلْكِنَابِ وَأَقِيهِ ٱلصَّلَوْةَ ۚ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ وَقَالُمُ اللَّهُ عَلَيْ الصَّلَوْةَ الصَلَوْقَ الصَّلَوْةَ الصَّلَوْةَ الصَلَوْقَ الْهُ الصَلَوْقَ الْمُعَلِيقِ السَلَوْقَ الْمُعَلِيقُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ اللّهُ الْعَلَى اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ الْعَلَاقُ اللّهُ الْعَلَى الْعَلَى اللّهُ الل

وكَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا صَلَّى قَامَ حَتَّى تَفَطَّرَ رِجْلاهُ قَالَتْ عَائِشَةُ: يَا رَسُولَ اللهِ! أَتَصْنَعُ هَذَا وَقَدْ غُفِرَ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ! فَقَالَ: «يَا عَائِشَةُ! أَفَلا أَكُونُ عَبْداً شَكُوراً» (٣٠). فحرصه ﷺ على شكر ربه وهو شعور له لذّة لا تعدلها لذّة هو الذي يسَّر له هذا العمل الذي يبدو شاقاً.

لكن رغم هذا فقد يحدث التعسير في الدِّين شرعاً أو قدراً، ويكون عقاباً من الله تعالى لبعض الناس.

مثال التعسير شرعاً: ما قال الله تعالى فيه: ﴿ فَيُظلِّمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أُحِلَّتُ هُمُّ وَبِصَدِّ هِمْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ كَثِيرًا ﴿ اللَّهُ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٤٥-٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت الآية ٤٥ .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: صفة القيامة والجنة والنار، باب: إكثار الأعمال والاجتهاد في العبادة،
 رقم الحديث (٢٨٢٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في حامعه، كتاب فضائل الجهاد، باب: ما جاء في فضل المرابط، وقال الألباني: حديث حسن صحيح، انظر: صحيح سنن الترمذي ص ٣٩١، رقم (١٦٦٨).

<sup>(</sup>٥) سورة النساء الآية ١٦٠.



وأما التعسير القدري فيكون بسبب سوء فهم بعض الناس للدِّين وإلزامهم انفسهم بما لم يلزمهم به الله تعالى من أنواع العنت. وهذا هو الذي يحدث لأناس من هذه الأمة التي اختار الله لها الحنيفية السمحة والتي قال الله تعالى عن رسولها: ﴿ اللَّذِينَ يَنَبِّعُونَ الرَّسُولَ النِّي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ وَلَكُهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّورَدِيةِ وَالَّذِينَ يَنَبِّعُونَ الرَّسُولَ النِّي اللَّهُ عَن اللَّهُ مَكُنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَّورَدِيةِ وَالْإِنْ اللَّهُ الطَّيِبَاتِ وَالْإِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الطَّيِبَاتِ وَيُحْرَمُ عَلَيْهِمُ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحْرَمُ عَلَيْهِمُ الْمُنكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِبَاتِ وَيُحْرَمُ عَلَيْهِمُ الْمُناكِنَ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّيْ كَانَتَ عَلَيْهِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف الآية ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) مفهوم اليسر في الدين. لجعفر شيخ إدريس. مجلة البيان عدد (٢٣٥).





## المطلب الخامس أثر اليسر والسماحة في انتشار الإسلام

مما لا شك فيه أن للسماحة (١) والتيسير أثرا واضحا في سرعة انتشار الإسلام ودوام بقائه بين الأمم والشعوب التي اعتنقته، والتاريخ يشهد أن سرعة امتثال الأمم للشرائع ودوامهم على اتباعها، إنما كانت على مقدار اقتراب تلك الشرائع من السماحة والتيسير، فإذا بلغت بعض الشرائع من الشدة حدا يتحاوز أصل السماحة، لحقت الشدة والمشقة والعنت بأتباعها، ولا يلبثون إلا أن ينصرفوا عنها أو يفرطوا في بعض تعاليمها ...

يقول أحد الباحثين: (فمن أسباب انتشار الإسلام في القارة الإفريقية ... أنه دين بسيط، سهل القواعد والأصول، لا يحوج المتدين به بعد الإيمان بالوحدانية وفرائض العبادة إلى شيء من الغوامض التي يدين بما أتباع العقائد الأخرى، ولا يفقهون ما فحواها)(1).

ويقول آخر عن يسر العقيدة الإسلامية: (بأن ذلك هو أهم سبب في انتشار الإسلام حتى بين المسيحيين أنفسهم)<sup>(٣)</sup>.

ليس العطاء من الفضول سماحة حستى تجود وما لديك قليل فالسماحة أخص من الجود، ولهذا قابلها زياد الأعجم بالندى في قوله:

إن الســــماحة والمـــروءة والنـــدى قــى قُبَّةٍ ضُربت علــى ابــن الحشــرَج

<sup>(</sup>۱) السماحة أول أوصاف الشريعة وأكبر مقاصدها والسماحة سهولة المعاملة فيما اعتاد الناس فيه المشادة، فهي وسط بين الشدة والتساهل، ولفظ السماحة هو أرشق لفظ يدل على هذا المعنى، يقال سمح فلان إذا جاء بمال له. قال المقنع الكندي:

<sup>(</sup>٢) الإسلام في القرن العشرين (ص١٩-٢٠).

<sup>(</sup>٣) المدخل إلى الثقافة الإسلامية. د. محمد رشاد سالم (ص٢٣٥).



### نماذج وصور من سماحة الإسلام مع المسلمين الجدد:

عمل الإسلام على التدرج في دعوة الناس إليه وتكليفهم بتعاليمه وتشريعاته، لأن ذلك ادعى إلى قبوله وترسيخ العمل بتشريعاته وأحكامه وفضائله واحدة بعد الأخرى، ومما يذكر في هذا المقام ما رواه الشيخان أن النبي في قال لمعاذ لما بعثه إلى اليمن: «أَدْعُهم إلى شهادة أن لا اله إلا الله وأيي رسول الله، فإن هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوك فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم وترد في فقرائهم، فإن هم أطاعوك لذلك فإياك وكرائم أموالهم» (1).

ففي هذا الحديث لم يعمد النبي الله إلى تكليف المدعوين إلى الإسلام بكل تشريعاته وأحكامه دفعة واحدة وعلى الفور وفي وقت واحد، وإنما يسر لهم الأمر، وتدرج معهم شيئا فشيئا حتى يرغِّبهم في الإسلام ويحببهم به ...

وفي حادثة أخرى رواها أحمد (٢) أن شابا قال: يا رسول الله، إئذن لي في الزنا؟ فصاح الناس به، فقال لهم النبي على قرّبوه، فدنا منه حتى حلس بين يديه، فقال له: «أتحبه لأمك؟» فقال الشاب: لا، جعلني الله فداك، قال: «كذلك الناس لا يحبونه لأمهاتهم. أتحبه لابنتك؟» قال: لا، جعلني الله فداك، قال: «كذلك الناس لا يحبونه لبناتهم، أتحبه لأختك؟» حتى ذكر العمة والخالة، والشابُّ يقول في كل مرة: لا، جعلني الله فداك ... ثم وضع النبي على يده على صدره وقال: «اللهم طهر قلبه واغفر ذنبه وحصِّن فرحه»، قال: فلم يكن شيء أبغض إليه من الزنا.

<sup>(</sup>١) أخرجه بهذا اللفظ النسائي في سننه، كتاب: الزّكاة، باب إخراج الزّكاة من بلد إلى بلد:) رقم الحديث (٢٠٢٢).

 <sup>(</sup>۲) برقم (۲۲۲۱۱)، وأخرجه الطبراني في مسند الشاميين (۱۰٦٦) وإسناده صحيح. انظر تخريجه في الصحيحة برقم (۳۷۰).



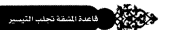
صُورُ التيسير في الشَّرْع، ولا تكاد تنحصر في باب أو لأَحَد، والداخل في الإسلام له نصيبُه الوافِر من هذا التيسير.

ومن التيسير على المسلم الجديد: ألاَّ يوجب على نفسِه ما ليس بواجب، كقضاء ما فاتّه من الطاعات قبل إسلامه، إذ هو ليس ملزمًا بالقضاء، ومثل ذلك قد يُنفِّره من الإسلام، ولم يُوجبْ ذلك أحدٌ من العلماء، وقد سُئل السيوطي -رحمه الله- عن مسألة الكافر إذا أسلم، وأراد أن يقضي ما فاته في زمن الكُفْر من صلاة وصوم ورَكاة، هل له ذلك؟ وهل ثبت أنَّ أحدًا من الصحابة -رضي الله عنهم- فَعَل ذلك حين أسلم؟

فقال: (الجواب: نعم، له ذلك، وذلك مأخوذٌ من كلام الأصحاب إجمالاً وتفصيلاً: أمّا الإجمال، فقال النووي في شرح المهذب: اتّفق أصحابنا على أنّ الكافر الأصلي لا تجب عليه الصلاة والزكاة، والصوم والحج، وغيرها من فروع الإسلام، ومُردُاهم: أنَّم لا يُطالبون بما في الدنيا مع كُفْرهم، وإذا أسلم أحدُهم لم يَلزمُه قضاءُ الماضي، فاقتصر على

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الطهارة، باب: وجوب غسل البول وغيره من النجاسات إذا حصلت في المسجد، وأن الأرض تطهر بالماء، من غير حاجة إلى حفرها، رقم الحديث (٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الطهارة، باب: صب الماء على البول في المسجد، رقم الحديث (٢٢٠).



نفي اللزوم، فيبقى الجواز، وعبارة المهذب فإذا أَسْلَم لَم يُخاطَبْ بقضائها؛ لقوله تعالى: ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغَفَّر لَهُم مَّاقَدْ سَلَفَ ﴾ (١)، ولأنَّ في إيجاب ذلك عليه تنفيرًا، فعُفي عنه، فاقتصرَ على نفي الإيجاب، فيبقى الجواز والاستحباب) (١).

وقال ابن عثيمين -رحمه الله-: (فأمًا الكافر فلا يجب الصيام عليه، ولا يصحُّ منه؛ لأنَّه ليس أهلاً للعبادة، فإذا أسلم في أثناء شهر رمضان لم يلزمه قضاء بقية الأيام الماضية لقوله تعالى: ﴿ قُل لِللَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُعْفَر لَهُم مَاقَد سَلَفَ ﴾ (أ)، وإن أسلمَ في أثناء يوم منه لَزِمه، أمسكَ بقيةَ اليوم؛ لأنَّه صار من أهل الوجوب حين إسلامه، ولا يلزمه قضاؤه؛ لأنَّه لم يكن من أهل الوجوب حين وقتِ وجوب الإمساك) (أ).

ومن هنا:

فإنَّ على المسلم الجديد أن يفقه أحكامَ الإسلام، ويعلم تيسيرَه وسماحتَه، وعلى القائم بالدعوة بين المسلمين الجُدد أن يُدركَ أنَّ التيسير أصلٌ في دِين الإسلام، وهو مِن الوسائل الرئيسة في تثبيت المسلِم الجديد على الإسلام، وبقائه عليه، أمَّا التشديدُ والتعسير، فليس من منهج النبوَّة، وهو ينفِّر المسلِم عن الإسلام، ويبعده عنه.

إن مهمة أهل الإسلام أن يحسنوا عرض هذا الدين للبشر من جهة أساليب الدعوة وطرائقها، ومن جهة التمثل بتعاليم الإسلام في السلوك.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال الآية ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الحاوي (١/٣١).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال الآية ٣٨.

<sup>(</sup>٤) مجموع فتاوي ورسائل ابن عثيمين (٢٢٦/٢٠).



إن التأثر بالسلوك من أبلغ وسائل الدعوة، فلربما دخل الإنسان في الإسلام بسبب حسن سلوك مسلم عايشه، وفي أحاديث النبي على ما يشهد بوضوح الأمر بترغيب الناس إلى الإسلام، وتأليف قلوبهم، والمنع من تنفيرهم عن هذا الدين الحنيف، فمن تلك الأحاديث: قول النبي على المعاذ لما أطال بالناس الصلاة: «أفتان أنت يا معاذ»(١).

قال الإمام النووي -رحمه الله-: (أي منفر عن الدين وصادّ عنه)(٢).

وفي حديث آخر وفي السبب نفسه قال ﷺ: «ياأيها الناس إن منكم منفرين، فمن أمَّ الناس فليتجوز» (٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، كتاب: الأدب، باب: من لم ير إكفار من قال ذلك متأولاً أو جاهلاً، رقم الحديث (٦١٠٦).

<sup>(</sup>۲) شرح صحیح مسلم (۱۸۲/٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري، كتاب: الأذان، باب: من شكا إمامه إذا طول، رقم الحديث (٧٠٤).



### المطلب السادس فهم التيسير المعاصر(١)

مفهوم منهج التيسير المعاصر عند العلمانيين: لقد اتخذ دعاة العلمانية والعصرنة من التيسير باباً يتسللون منه لينالوا من الشريعة، بل ويعطّلوا كثيراً من النصوص القطعيّة الثابتة، فهم يرون أن من التيسير أن يكون التشريع من حق العلمانية، وليس من حق الإسلام أن يحكم المجتمع ويشرّع له ويُحلّل ويُحرّم، ويرون أن التيسير يقتضي أن لا تبقى المفاهيم والمعتقدات والقيم على حالها، بل لابد من مواكبة العصر. ويمثّلون لهذا بأمثلة كثيرة كالربا، والفوائد البنكية، وكون ميراث المرأة نصف ميراث الرحل، وحجاب المرأة، وقطع يد السارق، ونحو ذلك.

ولعل الفساد الذي لحق بعقول هؤلاء هو أنهم لم يفرّقوا بين اليسر واللذة والشهوة؛ لأن المنافع ليست هي ما يوافق الأغراض والشهوات دائما، ولم يفرقوا بين اليسر الموهوم واليسر الحقيقي.

أسباب ظهور منهج التيسير المعاصر: والأسباب الداعية لظهور هذا المنهج كثير متعددة، نكتفي هنا بذكر بعض منها:

أولاً: الجهل بأحكام الشريعة ومقاصدها: وهذا السبب يدور حول ثلاث محاور:

- ١. الجهل بالنصوص الشرعية.
- ٢. سوء فهم النصوص الشرعية.
  - ٣. الجهل بمقاصد الشريعة.
- ٤. الجهل بما تؤول إليه الأحكام.

 <sup>(</sup>١) وللاستزادة في الموضوع: انظر: منهج التيسير المعاصر لعبد الله الطويل وهو كتاب نفيس للغاية.
 وانظر أيضا: التسليم للنص الشرعى والمعارضات الفكرية المعاصرة لفهد العجلان.

ثانياً: ردة فعل لظاهرة الغلو: فمن أهم أسباب التيسير غير المنضبط أنه انعكاس لما حصل من غلق وتشدد عند البعض، كانت نتيجته ردة فعل قوية في الاتجاه المعاكس.

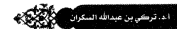
ثالثاً: ترغيب الناس في الدين: من الواجب على أهل الإسلام أن يُحسنوا عرض هذا الدين للناس، ويحببونه إليهم، وذلك بطرق الوسائل والأساليب الدعوية التي من شأنها ترغيب الناس في الدين، فلا ينتهجون من أساليب الدعوة ما يُعطي صورة سيئة عن الدين.

رابعاً: إتباع الهوى: والمقصود بالهوى: كل ما خالف الهدي الشرعي من الكتاب والسنة، ومن ذلك إتباع أهواء العامة والجري وراء إرضائهم بالتساهل، ويدخل فيه كذلك حب الظهور والشهرة بين الناس.

خامساً: مسايرة الواقع (ضغط الواقع): تجد من المعاصرين من يركب الصعب والذلول لتطويع النصوص للواقع، على حين يجب أن يُطوّع الواقع للنصوص، لأن النصوص هي الميزان المعصوم الذي يحتكم إليه ويعوّل عليه، والواقع يتغير فلا ثبات له ولا عصمة، ولهذا يجب رد المتغير إلى الثابت، وغير المعصوم إلى المعصوم.

سادساً: المؤثرات البيئية: المؤثرات البيئية تندرج تحت قسمين أساسيين: الأول: الأسباب الداخلية:

- 1. المؤثرات المكانية: ولعل من أبرز الأمثلة هنا هو الإمام مالك فقد نشأ في المدينة المنورة حيث ينتشر حفّاظ الحديث ورواته، مما أغنى ثروة الإمام مالك الفقهية المستندة في الغالب إلى الآثار وأقوال الصحابة والتابعين، ولذلك ألّف كتابه الشهير (الموطّأ).
- لؤثرات الزمانية: وقد وردت بعض الأحكام في السنة النبوية بنيت على رعاية أحوال الناس وأخلاقهم في زمن النبوة، ثم تبدلت أحوال الناس بعدهم، فتغيرت



الفتاوى، فعن أم المؤمنين عائشة -رضي الله عنها- قالت: (لو أدرك النبي على ما أحدث النساء لمنعهن كما مُنعت نساء بني إسرائيل)(١).

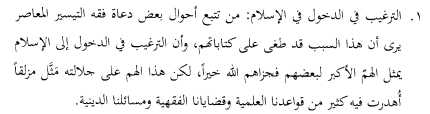
- ٣. المؤثرات العرفية: قال ابن القيم -رحمه الله-: (ومن أفتى الناس بمجرد المنقول على الحتلاف عرفهم وعوائدهم، وأزمنتهم وأمكنتهم وأحوالهم وقرائن أحوالهم: فقد ضل وأضل، وكانت جنايته على الدين أعظم من جناية من طبب الناس كلهم على اختلاف بلادهم وعوائدهم وأزمنتهم وطبائعهم، بما في كتاب من كتب الطب على أبدائهم، بل هذا الطبيب الجاهل، وهذا المفتي الجاهل أضر على أديان الناس وأبدائهم والله المستعان)(٢). هذا بالنسبة للعرف المعتبر الصحيح، أما العرف الفاسد: وهو ما يخالف أحكام الشريعة وقواعدها الثابتة، مثل: تعارف الناس على كثير من المنكرات، كالتعامل بالربا، وشرب الخمر، وحلق تعارف الناس على كثير من المنكرات، كالتعامل بالربا، وشرب الخمر، وحلق اللحى، ونحوها، فهذا عرف غير معتبر، إلا أن بعض دعاة منهج التيسير المعاصر عدّ هذا العرف سبباً للتيسير.
- لكوثرات العلمية: إن تأثر العالم والمفكر بمشربه العلمي ووسطه المعرفي الذي استقى منه علومه ومعارفه أمر لا يختلف فيه اثنان، فالعالم يتأثر بشيخه، وهذا ملاحظ معلوم؛ فالشيخ لا بد أن يترك أثراً على تلميذه، إما في منهجه في التأليف أو طريقته في الاستنباط أو بتبني بعض آرائه، أو في كل ما سبق وربما أكثر. ومن أبرز الأمثلة المشهورة عند أهل العلم الأثر الواضح الذي تركه شيخ الإسلام ابن تيمية على تلميذه ابن القيم -رحمهما الله تعالى-، فقد كان التلميذ كأنه جزء قُدَّ من شيخه.

الثانى: الأسباب الخارجية:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة، باب: حروج النساء إلى المساحد بالليل والغلس، رقم الحديث (٨٦٩).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٣/٦٦).





٢. كثرة الهجرة والابتعاث إلى بلاد الغرب: إن الكثير ممن هناك تسيطر على عقليته مظاهر الانبهار والتأثر سلباً بفكر المجتمع الغربي وسلوكه، وعند الرجوع إلى أرض الوطن يكون سفيراً لتوجهات فكرية وسلوكية تنتمي إلى حضارة أجنبية، والتاريخ شاهد على ذلك، فقد عاد كثير من المبتعثين المسلمين إلى بلادهم وهم يحملون أفكار الغربيين لا علومهم وتقدمهم، فكانوا نواة لحركة تغريبية في العالم الإسلامي.

٣. الانبهار بالحضارة الغربية: يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (فالانتفاع بآثار الكفار والمنافقين في أمور الدنيا جائز، كما يجوز السُّكنى في ديارهم ولبس ثيابهم وسلاحهم ... وأخذ علم الطب من كتبهم مثل الاستدلال بالكافر على الطريق واستطبابه، بل هذا أحسن، لأن كتبهم لم يكتبوها لمعين من المسلمين حتى تدخل فيهاالخيانة)(١).

آثار ظهور منهج التيسير المعاصر:

أولاً: الآثار التشريعية:

### 1. التفلّت من بعض الأحكام الشرعية:

فمن باب ما يسمى بفقه الأولويات ظهرت المحتلالات كثيرة في مراتب الأعمال والأحكام الشرعية - لأجل الأخذ بالتيسير - في كثير من كتابات أصحاب هذا الاتجاه، ومن أبرز ما نتج عن ذلك أمران:

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱/٤/۱)

الأول: التهوين بالمسائل الفرعية: ولقد ضُيّع كثير من السنن، بل الواجبات، بحجة الاهتمام بقضايا الأمة الكبرى وتفعيل فقه الأولويات، وإنك لترى وتسمع من إذا أنكرت عليه تقصيرا في ترك سنة أو واجب أو ارتكاب لمحظور سارع بإجابتك بأن الأمة يحيط بما أعداؤها من كل مكان ويكيدون لها وأنت تنكر علي هذه المسألة؟!

الثاني: ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: فأصحاب هذا المنهج يدعون إلى ترك الإنكار في أي مسألة خلافية، وقد سئل الشيخ محمد بن صالح العثيمين -رحمه الله-: هل يُنكر على المرأة التي تكشف الوجه أم أن المسألة خلافية، والمسائل الخلافية لا إنكار فيها، فأحاب -رحمه الله-: (لو أننا قلنا المسائل الخلافية لا ينكر فيها على الإطلاق، ذهب الدين كله حين تتبع الرخص، لأنك لا تكاد تجد مسألة إلا وفيها خلاف بين الناس)(١).

٢. الإخلال بمقاصد الشريعة: ويتمثل هذا في عدة أمور، منها: التوسع في تحديد مقاصد الشريعة: بعدم الاقتصار على ما ذكره فقهاء الأمة واتفقوا عليه فيما يدخل ضمن الضروريات والحاجيات والتحسينات.

#### ثانياً: الآثار السلوكية:

١. التفرّق.

٢. الوقوع في المحظورات. ولعل من أبرز المحظورات:

أ- التعامل بالربا.

ب- تحرير المرأة.

٣. النيل من شعائر الإسلام وعلمائه: من ذلك النيل من المتمسكين ببعض الشعائر الإسلامية كتوفير اللحية مثلا، فنحد أن ذلك أصبح مجالاً رحباً - مع الأسف - للنيل من صاحبها ووصفه بما لا يليق. يقول محمد الغزالي -رحمه الله-: (وهناك

<sup>(</sup>١) لقاء الباب المفتوح (٣٣–٢٦/٣٤).



من حلق رأسه وشواربه بالموسى، وأطلق شعر لحيته على نحو يشعرك بأن كل شعرة أعلنت حربا على حارتها، فهناك امتداد وتنافر يثيران الدهشة، قلت في نفسي: لم يبق إلا أن يحلق حاجبيه بالموسى هي الأخرى لتكتمل الدمامة في وجهه، ولم أر مساءلته لم فعل ذلك ؟ لأبي أعلم إجابته، سيقول: هذه هي السنة)(١).

التقليد والتبعية للغرب: لقد زعم بعض المسلمين أننا في حاجة إلى التقليد والتبعية للغرب في كل شيء، نعتاد عاداتهم ونلبس لباسهم ونأكل طعامهم، ومن ذلك ما كتبه مدير مجلة الأزهر يقول: (إن الأمم الإسلامية لفي حاجة إلى تقليد الغربيين في كل شيء حتى ملاهيهم ومراقصهم وإلحادهم إن أرادت أن تبلغ شأوهم في حلبة الحياة)(٢)(٣).

<sup>(</sup>١) مستقبل الإسلام (ص٨٣).

<sup>(</sup>٢) موقف العلم والعقل والعالم من رب العالمين لمصطفى صبري (٣٦٩/١).

<sup>(</sup>٣) انظر: منهج التيسير المعاصر، دراسة تحليلية لعبد الله الطويل.



# المبحث الثالث أحكام المشقة

وفيه ستة مطالب:

# المطلب الأول أقسام المشقة وضوابطها

المشقة أنواع:

الأول: مشقة غير مقدور عليها: كتكليف المقعد بالقيام، والإنسان بالطيران ونحو ذلك، فهذه لا يرد بها التكليف والنصوص دالة على ذلك.

الثاني: مشقة داخلة تحت قدرة المكلف، وهي أقسام:

- ١. مشقة خفيفة: كأدنى وجع في الأصبع أو الرأس ونحو ذلك، فهذا لا أثر له في التخفيف والترخص؛ لأن تحصيل مصالح العبادات أولى من دفع مثل هذه المفسدة التي لا أثر لها.
- 7. مشقة عظيمة: وهي الخارجة عن حدود المعتاد: بحيث يؤدي امتثال التكاليف إلى خلل في نفس المكلف أو ماله أو أطرافه، فالمشقة هنا خارجة عن المعتاد وموجبة للتخفيف والترخص؛ لأن حفظ النفوس والأطراف لإقامة مصالح الدين أولى من تعريضها للفوات في عبادة أو عبادات، مثل الاغتسال من الجنابة مع شدة البرد، وصيام المريض والحامل.
- ٣. مشقة في الحدود العادية وداخلة تحت القدرة البشرية: وهي لا تنفك عن العبادة غالبا وهي موجودة في المسائل الدنيوية كمشقة العمل وكسب العيش، فهذه وإن كانت مشقة لكن النفس قادرة عليها، بل لو ترك الإنسان العمل من أجلها لعد ذلك سفها وعجزا، وهذه مثل مشقة البرد في الوضوء والصوم



في الحر ومشقة السفر للحج والعلم والمشقة في إقامة الحدود ونحو ذلك، فهذه المشقة لا أثر لها في إسقاط العبادة ولا تمنع التكليف وليست سببا للترخص). ويشترط في المشقة التي تجلب التيسير أمور، وهي:

- ١. ألا تكون مصادمة لنص شرعي، فإذا صادمت نصاً روعي النص دونها.
- ٢. أن تكون المشقة زائدة عن الحدود العادية، أما المشقة العادية فلا مانع منها لتأدية التكاليف الشرعية، كمشقة العمل.
- ٣. ألا تكون المشقة مما لا تنفك عنها العبادة غالباً، كمشقة البرد في الوضوء والغسل، ومشقة الصوم في شدة الحر وطول النهار، ومشقة السفر في الحج.
- ٤. ألا تكون المشقة مما لا تنفك عنها التكاليف الشرعية، كمشقة الجهاد، وألم الحدود، ورجم الزناة، وقتل البغاة والمفسدين والجناة. فهذه المشقات: لا أثر لها في حلب التيسير ولا التخفيف، لأن التخفيف عندئذ إهمال وتضييع للشرع. والمشاق أنواع، ولا بد من بيانها لتفهم هذه القاعدة بالشكل الجيد.

قال الشاطبي -رحمه الله-: (... فمثل هذا يسمى مشقة بمذا الاعتبار؛ لأنه إلقاء بالمقاليد، ودخول في أعمال زائدة على ما اقتضته الحياة الدنيا)(''.

ويقول العز بن عبد السلام - رحمه الله - هذا الوجه: (هذه المشاق كلها لا أثر لها في إسقاط العبادات والطاعات، ولا في تخفيفها، لأنها لو أثرت لفاتت مصالح العبادات والطاعات في جميع الأوقات، أو في غالب الأوقات، ولفات ما رتب عليها من المثوبات والباقيات)(٢).

وقال ابن القيم -رحمه الله-: (إن كانت المشقة مشقة تعب، فمصالح الدنيا والآخرة منوطة بالتعب، ولا راحة لمن لا تعب له، بل على قدر التعب تكون الراحة)(٢).

<sup>(</sup>١) الموافقات (٢/٩/٢).

<sup>(</sup>٢) قواعد الأحكام (٩/٢).

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين (٢/٦٨).

وتجدر الإشارة هنا إلى أنّ هذه المشقة المعتادة تختلف باختلاف الأعمال فليس المشقة في الصلاة – مثلاً – كالمشقة في الصيام أو الحج أو الجهاد، ولكن كما قرر الإمام الشاطبي – رحمه الله - في الموافقات أنّ (كل عمل في نفسه له مشقة معتادة فيه توازي مشقة مثله من الأعمال العادية، فلم تخرج عن المعتاد إلى الجملة)(١).

وكما تختلف المشاق العادية باختلاف الأعمال؛ فإنحا تختلف بالأزمان والأمكنة والأحوال، فإسباغ الوضوء في السبرات غيره في الزمان الحار، وليس القيام إلى الصلاة من النوم مع قصر الليل أو لشدة البرد، كالقيام لها في غير هذين الحالين)(٢).

ومحل الفائدة من هذه الإشارة: تحقيق أنّ المشقة نسبية يحتاج فهمها إلى دقة نظر بالنسبة لكل عمر في ذاته، وإلاّ اختلطت على الناظر أنواع المشاق، فتختلط الأحكام المترتبة عليها، وهو أمر في غاية الأهمية يقول الشاطبي -رحمه الله-: (المشقة قد تبلغ في الأعمال المعتادة ما يظن أنّه غير معتاد، ولكنه في الحقيقة معتاد، ومشقته في مثلها مما يعتاد ... وإذا لم تخرج عن المعتاد لم يكن للشارع قصد في رفعها)(٣).

ضوابط للمشقة: وضع العلماء بناء على هذا ضوابط للمشقة، إذا تحققت حصل التيسير. وهذه الضوابط هي:

١. أن لا تكون من المشاق التي لا تنفك عنها العبادة غالباً، لأن هذه لا تؤثر في التخفيف، بل هي مرادة للشارع، وهي جزء من المقصود بالتكليف، بل إنما التكليف سمي تكليفاً لما فيه من الكلفة وشيء من مشقة، فلذا فإن المشقة وحصول التعب الشديد والتعرض للقتل الحاصل من الجهاد، ليست مشقة مسقطة للتكليف، وكذلك المشقة الحاصلة في طلب العلم والسهر في تحصيله

<sup>(</sup>١) الموافقات (٢/٩/٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢٧٠/٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢٧١/٢).

وانظر: درء المشقة في الشريعة الإسلامية، د. القرشي عبد الرحيم البشير.



ليست مسقطة له، وكذلك المشقة العادية الحاصلة في الصوم ليست مسقطة له، وكذلك فقد أمرنا الله تعالى بالقصاص، وبرجم الزاني المحصن، وقطع يد السارق، ولاشك أن في هذا مشقة، سواء على المقام عليه الحد، أو على مقيمه، ولكن هذه المشقة لا تُسقِط حكم القصاص والرجم وقطع اليد.

- ٢. أن تكون المشقة خارجة عن المعتاد في مثلها، وإن أمكن فعل العبادة معها. مثالها: – المريض في رمضان الذي يخاف إن صام، زيادة مرضه أو بطء شفائه، جاز له الفطر في رمضان وقضائه متى شفي من مرضه، الخوف من الاغتسال للجنابة من شدة البرد بأن لا يجد مكاناً يؤويه ولا ثوباً يتدفأ به، ولا ماء مسخناً، حاز له التيمم، المريض مرضاً شديداً الذي يشق عليه الوقوف، يصلي حالساً.
- ٣. أن تكون المشقة واقعة حقيقة لا توهماً ولأنه ربما ظن المكلف عدم قدرته وهو قادر،
   كالمريض الذي يفطر في نهار رمضان لكونه مريضاً دون أن يتيقن حصول المشقة
   له في الصوم، ولكن إذا كانت المشقة مظنونة ظناً غالباً فإن الظن الغالب كالمحقق.





### المطلب الثاني قواعد في المشقة

الأولى: لا تكليف بدون مشقة، وإن كانت المشقة الحاصلة بكلّ تكليف بحسبه، وهي متفاوتة، فإذا حاز لنا تخيّر أيسر المذاهب دفعاً لكلّ مشقّة، ترتّب على ذلك إسقاط كثير من التكاليف الشرعيّة.

قال الشاطبي -رحمه الله-: (المقصد الشرعي مِن وضْع الشريعة هو إخراج المكلف عن داعية هواه حتى يكون عبداً لله اختياراً كما هو عبد الله اضطراراً)(١).

وقال الإمام شمس الدين ابن القيّم -رحمه الله-: (لو جاز لكل مشغول وكل مشقوق عليه الترخيص ضاع الواجب واضمحل بالكلية) $^{(7)}$ .

وقال أيضاً في مَعرض كلامه عن رُخص السفر: (إنَّ المشقة قد عُلِّق بها من التخفيف ما يناسبها، فإن كانت مشقة مرض وألم يُضِرُّ به جاز معها الفطر والصلاة قاعداً أو على جنب، وذلك نظير قصر العدد، وإن كانت مشقّة تعب فمصالح الدنيا والآخرة منوطة بالتعب، ولا راحة لمن لا تعب له بل على قدر التعب تكون الراحة فتناسبت الشريعة في أحكامها ومصالحها بحمد الله ومَنِه)(٢).

وقال ابن رجب -رحمه الله-: (إن أحب الأعمال إلى الله ما كان على وجه السداد والاقتصاد والتيسير دون ما كان على وجه التكلف والاجتهاد والتعسير، كما قال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ (1)، وقال تعالى:

<sup>(</sup>١) الموافقات (٢/٢٨).

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين (٢/١٣٠).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١٣١/٢).

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية.



﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي أَلِدِينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (٢)، وقال ﷺ: عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (٢)، وقال ﷺ: «فإنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين ﴾ (٣).

الثانية: ما ورد في التحذير والتنفير من التشديد والتعسير والمشاقة والتنطّع، والتعمّق - وما إلى ذلك - على النفس والغير، لا يدلُّ على التخيير (أو التخيُّر) في الأحكام الشرعيّة، لدلالة النصوص على التكليف بالأشد في مواضع كثيرة، ولأنّ النسخ بالأشد ممّا جاءت به الشريعة بالاتفاق، فضلاً عن حمل جمهور أهل العلم لنصوص النهي عن التنطّع ونحوه على ما كان فيه مجاوزة للمشروع، كالوصال في الصيام، فهو ممّا تُمي عنه، وإن كان مقدوراً عليه بدون مشقّة، بخلاف الصوم المشروع فلا يسقط عمّن وجَبَ عليه حتى وإن ثبتت مشقّته، ما دام مقدوراً عليه، وقد تقدّم ذكر بعض أقوال أهل العلم في أنّ الأصل في التكليف، أنّه قائم على المشقّة المقدور عليها.

قال شيخ الإسلام ابن تيميّة -رحمه الله-: (التشديد تارة يكون باتخاذ ما ليس بواجب، ولا مستحب، بمنزلة الواجب والمستحب في العبادات، وتارةً باتخاذ ما ليس بمُحرَّم، ولا مكروه، بمنزلة المحرم والمكروه في الطيبات، وعُلِّل ذلك بأن الذين شددوا على أنفسهم من النصارى، شَدَّد الله عليهم لذلك، حتى آل الأمر إلى ما هم عليه من الرهبانية المبتدعة، وفي هذا تنبيه على كراهة النبي في لمِثْل ما عليه النصارى من الرهبانية المبتدعة، وإن كان كثير من عُبَّادِنا قد وقعوا في بعض ذلك، متأولين معذورين، أو غير متأولين ولا معذورين) (3).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٣) الحجة في بيان المحجة (ص٤٦).

<sup>(</sup>٤) الاقتضاء (١٣١/١).



وقال ابن القيّم -رحمه الله-: (في النبي على عن التشديد في الدين، وذلك بالزيادة على المشروع، وأخبر أن تشديد العبد على نفسه هو السبب لتشديد الله عليه؛ إما بالقدر، وإمَّا بالشَرْع؛ فالتشديد بالشرع كما يشدد على نفسه بالنذر الثقيل، فيلزمه الوفاء به، وبالقدر كفعل أهل الوسواس، فإنهم شدَّدوا على أنفسهم، فشُدِدَ عليهم القدر، حتى استحكم ذلك، وصار صفةً لازمة لهم)(1).

قال العز بن عبد السلام - رحمه الله - مقرراً ذلك: (لا يصلح التقرب بالمشاق، لأن القرب كلها تعظيم للرب سبحانه وتعالى، وليس عين المشاق تعظيما ولا توقيرا)<sup>(٣)</sup>.

وقال أيضا: (إن قيل: ما ضابط الفعل الشاق الذي يؤجر عليه أكثر مما يؤجر على الخفيف؟ قلت: إذا اتحد الفعلان في الشرف والشرائط والسنن والأركان، وكان أحدهما شاقا فقد استويا في أجرهما لتساويهما في جميع الوظائف، وانفرد أحدهما بتحمل المشقة لأجل الله سبحانه وتعالى، فأثيب على تحمل المشقة لا على عين المشاق، إذ لا يصح التقرب بالمشاق، لأن القرب كلها تعظيم للرب سبحانه وتعالى، وليس عين المشاق تعظيما ولا توقيرا)(1).

وقال شيخنا عبد الكريم الخضير - حفظه الله - في شرح زاد المستقنع: (المشقة ليست مقصود شرعي لذاتها، بل إذا جاءت تبعاً لمطلب شرعي أجر الإنسان عليها، أم المشقة بذاتها فليست مقصداً شرعياً، فلو قال شخص يعني بدلاً من أحج على

<sup>(</sup>١) الإغاثة (١/٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: النذر، باب: من نذر أن يمشي إلى الكعبة، رقم الحديث (١٦٤٢) (٣) قواعد الأحكام (٣٦/١)

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٣٦/١). وانظر: منزلة الاتباع في ضوء الوحيين لفيصل البعداني. وهي مطبوعة في مجموع بعنوان حقوق النبي ﷺ (ص٢٠١)



الطائرة أمشي مشياً لأنه أعظم في المشقة فهو أعظم أحراً، نقول: لا، يقول: بدلاً من أسلك الطريق المختصر الميسر المعبد المذلل اسلك طريقاً أبعد منه من غير تعبيد ولا تذليل لينال أكبر قدر من المشقة، نقول: لا، المشقة ليست مقصودة لذاتها: لكن إذا كانت العبادة أو المأمور به شرعاً لا يمكن إتيانه إلا بهذه المشقة أجر عليها الإنسان.

حاصل كلام أهل العلم أن المشقة لا تطلب لذاتما وهي غير مرادة في الشرع، لكن المشقة غير المقصودة التي تلحق المكلف بسبب أدائه للعمل المشروع تزيد في ثوابه كما سيأتي تقريره.



### المطلب الثالث تقصد المشقة في الشريعة الإسلامية

ترى بعض الجهلاء يستحب أداء مناسك الحج حافياً تقرباً إلى الله (۱)، حتى يتحقق فيه قول النبي الله لعائشة: «أحرك على قدر نصبك»، ولحديث حابر في صحيح مسلم (۱) قال: حلت البقاع حول المسجد فأراد بنو سلمة أن ينتقلوا إلى قرب المسجد فبلغ ذلك رسول الله الله فقال لهم: «إنه بلغني أنكم تريدون أن تنتقلوا قرب المسجد» قالوا: نعم يا رسول الله، قد أردنا ذلك، فقال: «يا بني سلمة دياركم تكتب المراكم تكتب آثاركم وفي رواية (۱) فقالوا: ما كان يسرنا أنا كنا تحولنا.

والذي يظهر أن تقصد المشقة ممنوع لما يأتي:

أولاً: لا يجوز للإنسان أن يتقصد المشقة عند أدائه لأي عبادة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (قول بعض الناس: الثواب على قدر المشقة ليس

<sup>(</sup>١) كل حديث في فضل الحج ماشيا لا يصح كحديث: «من حج من مكة ماشيا حتى يرجع إلى مكة كتب الله له بكل خطوة سبعمائة حسنة، كل حسنة مثل حسنات الحرم، قيل: وما حسنات الحرم؟ قال: لكل حسنة مائة ألف حسنة»، وحديث: «إن للحاج الراكب بكل خطوة تخطوها راحلته سبعين حسنة، والماشي بكل خطوة يخطوها سبعمائة حسنة»، وحديث: «للماشي أحر سبعين حجة، وللراكب أجر ثلاثين حجة». انظر: الضعيفة برقم (٩٥٥) (٤٩٧) (٤٩٧).

وانظر: فصل البيان بضعف أحاديث فضل مشاة الحجاج على الركبان لأبي محمد الألفي الإسكندري. اختلف أهل العلم في استحباب عمل النسك في الحج والسعي بين المشاعر مشياً أم ركوباً أيهما أفضل؟ على قولين لأهل العلم: من قال أن الركوب أفضل قال هذا فعل النبي على فقد ركب، ومن قال أن المشي أفضل قال أن المشي يظهر والله أعلم أن الركوب والمشي لا قال أن المشي فيه نصب وتعب ومشقة وهو أعظم للأجر. والذي يظهر والله أعلم أن الركوب والمشي لا يظهر بينهما تفضيل ، وإنما التفضيل هو أن تؤتى المناسك كما جاءت عن النبي على الوجه المشروع، إن كان المشي أسمح للإنسان فيمشي. انظر: صفة حج النبي على للطريفي (ص٧٧).

<sup>(</sup>۲) برقم (۲۳۵).

<sup>(</sup>٣) برقم (٦٦٥).



بمستقيم على الإطلاق، كما يستدل به طوائف على أنواع من الرهبانيات والعبادات المبتدعة، التي لم يشرعها الله ورسوله، من جنس تحريمات المشركين وغيرهم ما أحل الله من الطيبات، ومثل التعمق والتنطع الذي ذمه النبي على حيث قال: «هلك المتنطعون» وقال: «لو مدّ لي الشهر لواصلت وصالاً يدع المتعمقون تعمقهم» مثل الجوع أو العطش المفرط الذي يضر العقل والجسم، ويمنع أداء واجب أو مستحبات أنفع منه، وكذلك الاحتفاء والتعري والمشي الذي يضر الإنسان بلا فائدة، مثل حديث أبي إسرائيل الذي نذر أن يصوم وأن يقوم قائماً ولا يجلس ولا يستظل ولا يتكلم، فقال النبي على: «مروه فليجلس وليستظل وليتكلم وليتم صومه» ...)(١).

ثم قال –رحمه الله—: (فأما كونه مشقاً فليس سبباً لفضل العمل ورجحانه، ولكن قد يكون العمل الفاضل مشقاً ففضله لمعنى غير مشقته، والصبر عليه مع المشقة يزيد ثوابه وأجره، فيزداد الثواب بالمشقة ... فكثيراً ما يكثر الثواب على قدر المشقة والتعب، لا لأن التعب والمشقة مقصود من العمل، ولكن لأن العمل مستلزم للمشقة والتعب، هذا في شرعنا الذي رفعت عنا فيه الآصار والأغلال، ولم يجعل علينا فيه حرج، ولا أريد بنا فيه العسر، وأما في شرع من قبلنا فقد تكون المشقة مطلوبة، وكثير من العباد يرى جنس المشقة والألم والتعب مطلوباً مقرباً إلى الله، لما فيه من نفرة النفس عن اللذات والركون إلى الدنيا، وانقطاع القلب عن علاقة الجسد، وهذا من جنس زهد الصابئة والهند وغيرهم)(٢).

ثانياً: النيات في العبادات معتبرة في الشرع، فلا يصلح منها إلا ما وافق الشرع، قال الإمام الشاطبي -رحمه الله-: (إذا كان قصد المكلف إيقاع المشقة فقد خالف قصد الشارع من حيث إن الشارع لا يقصد بالتكليف نفس المشقة، وكل

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوی (۱۰/۱۰).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (١/٥٥).

قصد يخالف قصد الشارع باطل، فالقصد إلى المشقة باطل، فهو إذاً من قبيل ما ينهى عنه، وما ينهى عنه لا ثواب فيه، بل فيه الإثم إن ارتفع النهي إلى درجة التحريم، فطلب الأجر بقصد الدحول في المشقة قصد مناقض)(١).

#### http://www.saaid.net/Doat/saud/4.htm - [7]

وقال أيضا: (ونهيه عن التشديد أي النبي عليه الصلاة والسلام شهير في الشريعة، بحيث صار أصلاً قطعياً، فإذا لم يكن من قصد الشارع التشديد على النفس، كان قصد المكلف إليه مضاداً لما قصد الشارع من التخفيف المعلوم المقطوع به، فإذا خالف قصده قصد الشارع بطل ولم يصح، هذا واضح وبالله التوفيق)(٢).

ثالثاً: باستقراء الأدلة الشرعية فإن الشارع لم يقصد إلى التكاليف بالمشاق والإعنات، لقوله تعالى ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمُ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمْ ﴾ والإعنات، لقوله تعالى ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَغْلَالُ ٱلَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِمْ ﴾ وقوله: وقوله ﴿ وَلا تَعْمِلُ عَلَيْ نَا اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الموافقات (٢٢٢/٢)

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (٢/٩/٢).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف الآية ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة الآية ٢٨٦.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة الآية ٢٨٦.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة الآية.

<sup>(</sup>٧) سورة الحج الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٨) سورة النساء الآية ٢٨.



وقوله ﷺ: «بعثت بالحنيفية السمحة»(١)، وما خير بين شيئين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثماً"(٢).

رابعاً: لو قصد الشارع التكاليف بالمشقة لما حصل الترخيص، فالرخص الشرعية أمر مقطوع به، ومعلوم من الدين بالضرورة، وهي لرفع الحرج والمشقة الواقعة على المكلفين، كرخص القصر، والفطر والجمع بين الصلاتين.

خامساً: ثبت في شريعتنا ما يمنع من التكلف والتنطع في دين الله، لقوله تعالى: ﴿وَمَا آنَاْمِزَالْمُتَكَلِّفِينَ ﴾ (٣) وقوله ﷺ: «عليكم بما تطيقون، فوالله لا يمل الله حتى تملوا» (٤).

سادساً: نقل الإمام الشاطبي الإجماع على عدم وجود التكليف بالمشاق غير المعتادة في الشريعة.

ولكن بعثت بالحنيفية السمحاء»، وإسناده ضعيف.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو بكر بن سلمان الفقيه في مجلس من الأمالي (۱/۱٦)، والخطيب في التاريخ (۲۰۹۷)، وابن النجار في ذيل تاريخ بغداد (٥/١٨) عن جابر مرفوعا بإسناد ضعيف، فيه مسلم بن عبد ربه، ضعفه الأزدي، وضعف إسناده العراقي في تخريج أحاديث الإحياء (٤/٩٤)، ولكن قال العلائي؛ كما في فيض القدير: (مسلم؛ ضعفه الأزدي، ولم أحد أحدا وثقه، ولكن له طرق ثلاث، ليس يبعد أن لا ينزل بسببها عن درجة الحسن).

وأخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى (١٩٢/١) عن حبيب بن أبي ثابت مرفوعا، وهو مرسل. وأخرجه الخطيب في الفقيه والمتفقه (٢٠٤/٢) عن أبي أمامة مرفوعا: «إني لم أبعث باليهودية ولا بالنصرانية،

وأخرجه أحمد في المسند (١١٦/٦، ٢٣٣)، عن عائشة، وفي آخره: «إني أرسلت بحنيفية سمحة» وسنده حسن، وحسنه ابن حجر في تغليق التعليق (٤٣/١) وفيه: (وفي الباب عن أبي بن كعب وجابر وابن عمر وأي أمامة وأبي هريرة وأسعد بن عبد الله الخزاعي وغيرهم)، ونحوه في هدى الساري (ص١٢٠).

فائدة: استنبط منه الشافعية قاعدة إن المشقة تجلب التيسير انظر: فيض القدير (٢٠٣/٣)

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سورة ص الآية ٨٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الإيمان، باب: أحب الدين إلى الله أدومه، رقم الحديث (٤٣).



سابعاً: لو قصدت المشقة في كل مرة وداوم عليها المكلف، لوجدت مشقة غير معتادة وحرج كبير، ممّا يفضي إلى ترك العبادة بالكلية والانقطاع عنها، وهذا النوع لم تأت به الشريعة الإسلامية، فشرع الله حل وعلا لنا الرفق والأخذ من الأعمال بما لا يحصِّل مللاً، ونبّه النبي على ذلك فقال: «القصد القصد تبلغوا» (13] - http://www.saaid.net/Doat/saud/4.htm لذلك نحى النبي عن التنطع وقال: «هلك المتنطعون» (٢)، أما استدلالهم بحديث: «بني سلمة دياركم تكتب آثاركم» (٣).

فالجواب أن الحديث لا دليل فيه على قصد نفس المشقة، فقد جاء في الحديث الذي أخرجه البخاري ما يفسره فإنه في «كره أن تُعرّى المدينة قِبَل ذلك، لئلا تخلو ناحيتهم من حراستها».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب: الرقاق، باب: القصد والمداومة على العمل، رقم الحديث (٦٤٦٣).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.



### المطلب الرابع

هل مقدار الأجر يكون على المشقة والجهد المبذول في العمل أم هو على ما ينتج عن العمل من منفعة وخير وصلاح؟

أقوال أهل العلم فيها:

القول الأول: إن الأجر على قدر المشقة.

قال القرافي -رحمه الله-: (والأصل أن قاعدة كثرة الثواب كثرة الفعل، وقاعدة قلة الثواب قلة الفعل؛ فإن كثرة الأفعال في القربات تستلزم كثرة المصالح غالباً)(١).

وقال السيوطي – رحمه الله – في القاعدة التاسعة عشرة: (ما كان أكثر فعلاً كان أكثر فعلاً كان أكثر فضلاً) ومن ثم كان فصل الوتر أفضل من الوصل لزيادة النية والتكبير والسلام، وصلاة النفل قاعداً على النصف من صلاة القائم، ومضطحعاً على النصف من القاعد، وإفراد النسك أفضل من القِران ( $^{(7)}$ ).

### أدلة القول الأول:

أُولاً: قول الله تعالى: ﴿ مَاكَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَمُم مِنَ ٱلْأَعْرَابِ

أَن يَتَخَلِّفُواْ عَن رَّسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغَبُواْ بِأَنفُسِمِ مَن نَفْسِهُ وَذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظُمَّ أَن وَلَا نَصَبُ وَلَا مَخْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُٱلْكُفَارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوِ نَيْلًا إِلَّا كُنِبَ لَهُ مِيهِ عَمَلُ صَلِحٌ إِنَ اللهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الفروق (١٣٣/٢).

<sup>(</sup>٢) الأشباه والنظائر (ص١٤٣).

<sup>(</sup>٣) القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الأربعة (٧٣١/٢).

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة الآية ١٢٠.



ثانياً: قوله ﷺ لعائشة -رضي الله عنها-: «أجرك على قدر نصبك»(١).

ثالثاً: قوله ﷺ لما سئل عن أي الأعمال أفضل؟ قال: «أحمزها» (٢٠)، وأحمزها: أقواها وأشدّها.

رابعاً: عن حابر بن عبدالله -رضي الله عنهما- قال: كانت ديارنا نائية عن المسجد، فأردنا أن نبيع بيوتنا فنقترب من المسجد فنهانا رسول ربع فقال: «إن لكم بكل خطوة درجة»(٣).

خامساً: عن أبي بن كعب -رضي الله عنه - قال: كان رجل لا أعلم رحلاً أبعد من المسجد منه، وكان لا تخطئه صلاة، قال: فقيل له أو قلت له: لو اشتريت حماراً تركبه في الظلماء وفي الرمضاء. قال: ما يسرني أن منزلي إلى جنب المسجد، إني أريد أن يكتب لي ممشاي إلى المسجد، ورجوعي إذا رجعت إلى أهلي. فقال رسول الله عن «قد جمع الله لك ذلك كله»(٤)، وفي رواية: «إن لك ما احتسبت»(٥).

القول الثاني: إن الأحر على قدر المنفعة، وبه قال العز بن عبد السلام وابن تيمية والمقري والشاطي وابن حجر رحمهم الله تعالى.

قال العز بن عبد السلام -رحمه الله-: (قد علمنا من موارد الشرع ومصادره أن مطلوب الشرع إنما هو مصالح العباد في دينهم ودنياهم، وليست المشقة مصلحة، بل

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الحج، باب: بيان وجوه الإحرام، وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران، وحواز إدخال الحج على العمرة، ومتى يحل القارن من نسكه، رقم الحديث (١٣١١).

<sup>(</sup>٢) قال المزي: هو من غرائب الأحاديث، ولم يروى في شيء من الكتب السنة، انتهى.

انظر: المقاصد الحسنة (ص ١٣٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الصلاة، باب: فضل كثرة الخطا إلى المساحد، رقم الحديث (٦٦٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الصلاة، باب: فضل كثرة الخطا إلى المساجد، رقم الحديث (٦٦٣).

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الصلاة، باب: فضل كثرة الخطا إلى المساجد، رقم الحديث (٦٦٤).



الأمر بما يستلزم المشقة بمثابة أمر الطبيب المريض باستعمال الدواء المرّ البشع، فإنه ليس غرضه إلا الشفاء)(١).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-: (ومما ينبغي أن يعرف أن الله ليس رضاه أو محبته في مجرد عذاب النفس وحملها على المشاق حتى يكون العمل كلما كان أشق كان أفضل، كما يحسب كثير من الجهال أن الأجر على قدر المشقة في كل شيء؛ لا ولكن الأجر على قدر طاعته أمر الله ومصلحته وفائدته، وعلى قدر طاعته أمر الله ورسوله؛ فأي العملين كان أحسن وصاحبه أطوع وأتبع كان أفضل؛ فإن الأعمال لا تتفاضل بالكثرة وإنما تتفاضل بما يحصل في القلوب حال العمل)<math>(7)، وقال -رحمه الله-: (ولكن خير الأعمال ماكان لله أطوع ولصاحبه أنفع)<math>(7).

وقال المقري -رحمه الله-: (الأجر على قدر تفاوت جلب المصالح ودرء المفاسد؛ لأن الله ﷺ لم يطلب من العباد مشقتهم ولكن الجلب والدفع)(٤).

وقال الشاطبي -رحمه الله-: (ليس للمكلف أن يقصد المشقة في التكليف نظراً إلى عظم أحرها؛ فإن المقاصد معتبرة في التصرفات فلا يصلح منها إلا ما وافق الشارع. فإذا كان قصد المكلف إيقاع المشقة فقد خالف قصد الشارع من حيث إن الشارع لا يقصد بالتكليف نفس المشقة، وكل قصد يخالف قصد الشارع باطل، فهو إذن من قبيل ما ينهى عنه، وما ينهى عنه لا ثواب فيه بل فيه الإثم إن ارتفع النهي عنه إلى درجة التحريم، فطلب الأجر بقصد الدخول في المشقة: قصد مناقض)(٥).

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام (٣٧/١).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۲۷۱/۲۵).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٢٢/٣١٣).

<sup>(</sup>٤) القواعد (٤١١/٢).

<sup>(</sup>٥) الموافقات (٢٢٢/٢).

وقال العز بن عبد السلام -رحمه الله-: (قد علمنا من موارد الشرع ومصادره أن مطلوب الشرع إنما هو مصالح العباد في دينهم ودنياهم، وليست المشقة مصلحة، بل الأمر بما يستلزم المشقة بمثابة أمر الطبيب المريض باستعمال الدواء المرّ البشع، فإنه ليس غرضه إلا الشفاء)(١).

ويقول الشيخ ابن عثيمين -رحمه الله-: (تقصد التعب في العبادة قد لا يكون فيه أجر، لكن إذا كانت العبادة لا تأتي إلا بالتعب كانت أفضل، وهذه مسألة ينبغي للإنسان أن ينتبه لها، وهي: هل تقصد التعب في العبادة أفضل أم الراحة؟ الجواب: الراحة أفضل، لكن لو كانت العبادة لا تأتي إلا بالتعب كانت المشقة والتعب أفضل فيها أجر ولهذا قال النبي فيما يرفع به الدرجات ويكفر به الخطايا: إسباغ الوضوء على المكاره ولكن لا نقول للإنسان إذا كان يمكنك أن تسخن الماء، فالأفضل أن تذهب إلى الماء البارد وتتوضأ لا نقول هذا ما دام يسر الله عليك، فيسر على نفسك) (٢).

وقال ابن حجر – رحمه الله – معقباً على النووي – رحمه الله – في قوله: (ظاهر الحديث «أجرك على قدر نصبك» أن الثواب والفضل في العبادة يكثر بكثرة النصب والنفقة): «وهو كما قال، لكن ليس ذلك بمطرد، فقد يكون بعض العبادة أخف من بعض وهو أكثر فضلاً وثواباً بالنسبة إلى الزمان كقيام ليلة القدر بالنسبة لقيام ليالٍ من رمضان غيرها، وبالنسبة للمكان كصلاة ركعتين في المسجد الحرام بالنسبة لصلاة ركعتين في غيره، وبالنسبة إلى شرف العبادة المالية والبدنية كصلاة الفريضة إلى أكثر من عدد ركعاتها أو أطول من قراءتها ونحو ذلك من صلاة النافلة، وكدرهم من الزكاة بالنسبة إلى أكثر من التطوع)(٢).

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام (٣٧/١).

<sup>(</sup>٢) الشرح الممتع، كتاب الصيام (٦/٤٨٤).

<sup>(</sup>٣) الفتح (٦/١/٣).



#### أدلة القول الثاني:

أولاً: الاستقراء؛ حيث استقرأ العلماء مصادر الشريعة ومواردها فوجدوا أنها لا تقصد الأمر بالشاق، ولا ترتب عليه كثرة الأجر بالدرجة الأولى.

والاستقراء قطعي ضروري لا يُناهض بأقل منه.

ثانياً: الأحاديث، ومنها:

- عن عقبة بن عامر أنه قال: نَذَرت أحتي أن تمشي إلى بيت الله حافية، فقال (١) . «إن الله لغني عن نذرها، مُرها فلتركب» (١).
- حدیث جویریة -رضي الله عنها- في تسبیحها بالحصی أو النوی وقد دخل علی علیها ضحی، ثم دخل علیها عشیة، فوجدها علی تلك الحال، فقال لها: «لقد قلت بعدك أربع كلمات ثلاث مرات، لو وزنت بما قلتِ منذ اليوم لرجحت» (۱).
- قوله ﷺ: «إن الدين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه؛ فسددوا وقاربوا وأبشروا، واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدلجة، والقصد القصد تبلغوا»(٣).
- أن النبي رأى رجلاً قائماً في الشمس، فقال: «ما هذا؟» قالوا: هذا أبو إسرائيل، نذر أن يقوم في الشمس ولا يستظل ولا يتكلم، ويصوم، فقال رموه فليجلس وليتكلم وليتم صومه»(٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه، كتاب: النذر، باب: من رأى عليه كفارة إذا كان في معصية، وقال الألباني: حديث صحيح، انظر: صحيح سنن أبي داود ص ٥٠٤، رقم (٣٢٩٧)

أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الذكر والدعاء والاستغفار والتوبة، باب: التسبيح أول النهار وعند النوم،
 رقم الحديث (۲۷۲٦).

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب: النذر، باب: النذر فيما لا يملك وفي معصية، رقم الحديث (٦٧٠٤).



وناقش الفريق الثاني أدلة القائلين بأن الأجر على قدر المشقة، وكانت ردودهم كما يلي:

- وجَّه المقري الحديثين («أجرك على قدر نصبك» و«أفضل العبادات أحمزها» بأن ما كثرت مشقته قلَّ حظ النفس منه، فكثر الإخلاص فيه، وبالعكس فالثواب في الحقيقة مرتب على الإخلاص لا المشقة)(١).
- رد الشاطبي وغيره على من استدل على أن الشريعة تقصد إلى التكليف بالشاق بأمور:

أولاً: هذه الأحاديث لا دليل فيها على قصد المشقة؛ فحديث جابر جاء بما يفسره عند البخاري في زيادة مفادها "أن بني سلمة أرادوا أن يتحولوا عن منازلهم، فينزلوا قريباً من النبي في قال: فكره رسول الله في أن يعروا المدينة، فقال: «ألا تحتسبون آثاركم؟!»، قال ابن حجر: (نبه بهذه الكراهة على السبب من منعهم من القرب من المسجد، لتبقى جهات المدينة عامرة بساكنها)(١).

ثانيا: إن ما أوردوه معارض بنهي رسول الله الله التشديد بالتبتل حين قال أحدهم: «أما أنا فأصوم ولا أفطر»، وقال الآخر: «أما أنا فأقوم ولا أنام»، وقال الثالث: «أما أنا فلا آتي النساء»؛ فأنكر ذلك عليهم وأخبر عن نفسه أنه يفعل ذلك كله، وقال: «من رغب عن سنتي فليس مني»(٣).

وفي الحديث: «رد التبتل على عثمان بن مظعون، ولو أذن له لاختصينا» (٤).

- أمر آخر يضيفه الشاطبي وهو التدليل على أن الشرع لم يقصد من التكليف بالمشاق الإعنات فيه بما يلي:

<sup>(</sup>١) القواعد (٢/١١٤).

<sup>(</sup>٢) الفتح (٢/٠١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب: النكاح، باب: الترغيب في النكاح، رقم الحديث (٥٠٦٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في صحيحه كتاب: النكاح، باب: ما يكره من التبتل والخصاء، رقم الحديث (٥٠٧٣).



أُولاً: النصوص الدالة على ذلك، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (١).

ثانياً: ما ثبت أيضاً من مشروعية الرخص، كالقصر والفطر ونحوهما.

ثالثاً: الإجماع على عدم وقوعه وجوداً في التكليف، وهو يدل على عدم قصد الشارع إليه، ولو كان واقعاً لحصل في الشريعة التناقض والاختلاف.

#### الترجيح:

مما سبق عرضه من الأدلة والأقوال والاعتراضات الواردة عليها يتبين أن الراجح هو القول الثاني، للأمور الآتية:

- الأدلة العامة القوية التي بينت أن الشريعة تحدف إلى حلب المصالح ودرء المفاسد بوسائل ليس فيها تعنت وتشديد على العباد، منها قوله تعالى: ﴿ رُبِيدُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ
- سلامة أدلة القائلين بهذا القول من الاعتراضات؛ حيث لم يعترض القائلون بأن الأجر على قدر المشقة على أدلتهم.

### وأخيراً:

فما أحدر الدعاة إلى تفهم هذه القاعدة، وتلقينها لكل من سلك طريق الدعوة؛ حيث يطغى الحماس أحياناً خدمة لدين الله - سبحانه - ونشراً لدعوة الله، فيرى السالك أنه كلما بذل جهداً ازداد أجراً دون النظر إلى العائد الذي يعود به على الدعوة، فيقع في الخبط والفوضى، وأحياناً يفسد أكثر مما يصلح.

فكانت هذه القاعدة لتبين لهذا الصنف أنه ليس المقصود أن يتعب نفسه بل المقصود نشر الدين، وإن أدى ذلك إلى جهد ومشقة فلن يحرم أجرها ﴿ مَاكَانَ

<sup>(</sup>١) سورة الحج الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية.



لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَمُ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَّسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغَبُوا بِأَنفُسِمِمْ عَن نَفْسِهِ وَلَا يَرْغَبُوا بِأَنفُسِمِمْ عَن نَفْسِهِ وَلَا يَخْمَصَهُ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَضِيبُهُ مَ ظَمَأُ وَلَا نَصَبُ وَلَا خَمْصَهُ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطُعُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ ٱلْكُفُونَ فَلَا يَنْ اللَّهِ اللَّهِ عَمْلُ صَدَامِ مَنْ عَدُو نَبَالًا إِلَّا كُنِبَ لَهُ مِيهِ عَمَلُ صَدَامِ وَلَا يَنْ اللَّهِ اللَّهُ لَا يُضِيعُ أَخَرَ الْمُحْسِنِينَ \*(١).

كما أن هذه القاعدة تحتاج إلى اجتهاد في تحقيق المناط والموازنة بين المشقة المصاحبة للعمل والمنفعة العائدة من العمل، فإنه كثيراً ما تبذل جهود عظيمة لخدمة دين الله ونشر الدعوة، وبمقارنة مع المنفعة تكون إهداراً للطاقات والجهود في غير المكان المناسب، وهذا لا ينبغي في دين الله.

لذا وجب الرجوع إلى العلماء العاملين الربانيين أهل الفقه في دين الله، والبصيرة بالدعوة إلى الله، والخبرة في ميدان العمل، فهم أهل الاجتهاد في هذا الباب، ويجب الرجوع إليهم والانتظام معهم؛ لتتوجه الطاقات والجهود المهدرة إلى المكان المناسب، في الظرف المناسب، للمرحلة المناسبة.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة الآية ١٢٠.



### المطلب الخامس عبارة الأجر على قدر المشقة

من أقاويل الصوفية (الأجر على قدر المشقة) وهي غير مستقيمة على أطلاقها، وصوابحا: (الأجر على قدر المنفعة) أي منفعة العمل وفائدته كما قرر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله-.

قال العلامة بكر أبو زيد في معجم المناهي اللفظية (ص٨٠): (الأجر على قدر المشقة: هذه العبارة من أقاويل الصوفية، وهي غير مستقيمة على إطلاقها، وصوابحا: (الأجر على قدر المنفعة) أي منفعة العمل وفائدته كما قرر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية، وغيره).

وهذا كلام شيخ الإسلام بن تيمية -رحمه الله-: (مما ينبغي أن يُعرف أن الله ليس رضاه أو محبته في بحرد عذاب النفس وحملها على المشاق، حتى يكون العمل كل ما كان أشق كان أفضل، كما يحسب كثير من الجهال أن الأجر على قدر المشقة في كل شيء، لا !ولكن الأجر على قدر منفعة العمل ومصلحته وفائدته، وعلى قدر طاعة أمر الله ورسوله؛ فأي العملين كان أحسن وصاحبه أطوع وأتبع كان أفضل، فإن الأعمال لا تتفاضل بالكثرة، وإنما تتفاضل بما يحصل في القلوب حال العمل ولهذا لما نذرت أخت عقبة بن عامر أن تحج ماشية حافية؛ قال النبي على: «إن الله لغني عن تعذيب أحتك نفسها، مرها فلتركب»، وروي: أنه أمرها بالهدي، وروي بالصوم. وكذا حديث جويرية في تسبيحها بالحصى أو النوى، وقد دخل عليها ضحى ثم دخل عليها عشية، فوجدها على تلك الحال، وقوله لها: «لقد قلت بعدك أربع كلمات، عليها عشية، فوجدها على تلك الحال، وقوله لها: «لقد قلت بعدك أربع كلمات،

وأصل ذلك أن يعلم العبد أن الله لم يأمرنا إلا بما فيه صلاحنا، ولم ينهانا إلا عما فيه فسادنا، ولهذا يثني الله على العمل الصالح، ويأمر بالصلاح والإصلاح وينهى عن الفساد.

فالله سبحانه إنما حرم علينا الخبائث لما فيها من المضرة والفساد، وأمرنا بالأعمال الصالحة لما فيها من المنفعة والصلاح لنا، وقد لا تحصل هذه الأعمال إلا بمشقة؛ كالجهاد، والحج، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، وطلب العلم؛ فيحتمل تلك المشقة ويثاب عليها لما يعقبه من المنفعة، كما قال النبي الله لعائشة لما أعتمرت من التنعيم عام حجة الوداع: «أجرك على قدر نصبك»، وأما إذا كانت فائدة العمل منفعة لا تقاوم مشقته؛ فهذا فساد، والله لا يحب الفساد.

ومثال ذلك منافع الدنيا، فإن من تحمل مشقة لربح كثير أو دفع عدو عظيم كان هذا محموداً، وأما من تحمل كلفاً عظيمةً ومشاقاً شديدةً لتحصيل يسير من المال أو دفع يسير من الضرر كان بمنزلة من أعطى ألف درهم ليعتاض بمئة درهم، أو مشى مسيرة يوم ليتغدى غدوة يمكنه أن يتغدى خيراً منها في بلده.

فالأمر المشروع المسنون جميعه مبناه على العدل والاقتصاد والتوسط الذي هو خير الأمور وأعلاها؛ كالفردوس؛ فإنه أعلى الجنة، وأوسط الجنة، فمن كان كذلك فمصيره إليه أن شاء الله تعالى.

هذا في كل عبادة لا تقصد لذاتما؛ مثل الجوع، والسهر، والمشي.

وأما ما يُقصد لنفسه؛ مثل معرفة الله، ومحبته، والإنابة إليه، والتوكل عليه؛ فهذه يشرع فيها الكمال، لكن يقع فيها سرف وعدوان بإدخال ما ليس منها فيها، مثل أن يدخل ترك الأسباب المأمور بها في التوكل، أو يدخل استحلال المحرمات وترك المشروعات في المحبة؛ فهذا هذا، والله سبحانه وتعالى أعلم)(١).

سئل العلامة ابن عثيمين -رحمه الله-: هل يتعمد المسلم المشقة لحديث: «أجركِ على قَدْر مشقَّتِكِ»؟

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۷۱/۲٥).



الجواب: أرأيت الآن لو كان الماء حارًا يشق عليك: هل الأفضل أن تتوضأ بالماء الحار أم بالماء المناسب؟ أيهما أشق؟ الحار.

إذا كان عليه حنابة في ليالي الشتاء، هل الأرفق بِهِ أَنْ يسخن الماء ويغتسل، أو يغتسل بالماء البارد؟ الماء البارد أسهل وأفضل، الحديث يقول: (إذا تعبتِ في العمرة) ما قال: اتعبي فيها. أي: إذا تعبتِ في العمرة وزاد العمل؛ فالأجر على قدرِ التعب، إنسان مثلاً يذهب إلى المسجد ويصلي جماعة ويتعب بعض الشيء، وإنسان يذهب بسهولة، الأول يؤجر على مشقته؛ لكن لا نقول: اطلب الإشقاق على نفسك؛ بل إن طلب الإشقاق على النفس من الأمور المذمومة؛ ولهذا نهى النبي على عبد الله بن عمرو بن العاص أن يصوم كل الدهر، وأن يقوم كل الليل؛ لما فيه من المشقة. واقرأ قول الله تعالى: ﴿ مَا يَفْعَكُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ ﴾ (١).

أمَّا: «أُجركِ على قَدْرِ نَصَبِكِ»؛ فالمعنى: أنَّكِ إذا تعبت في نسككِ فلكِ أُجر على التعب؛ كإنسان يطوف والمطاف واسع، وإنسان يطوف بمشقة، الثاني أكثر أجرًا من الأول؛ لكن لا نقول: انتظر حتى يوجد الزحام الشديد وطف(٢).

<sup>(</sup>١) لقاء الباب المفتوح (اللقاء: ١٩/السؤال: ٢١).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء الآية ١٤٧.



# المطلب السادس فقه الدعوة في ضوء التيسير ورفع الحرج<sup>(١)</sup>

التيسير على الناس ورفع الحرج والمشقة عنهم من المقاصد العظيمة في الدعوة إلى الله على، كما قال تعالى في شأن الرسول على: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَلَ الله عَلَى، كما قال تعالى في شأن الرسول على: ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ اللّهَ يَكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ﴾ وقال تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ أَن يُعَفِّفُ عَنكُمْ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِ يَن حَرَجٌ ﴾ (٥)، والآيات الدالة على يسر وقال تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي اللّهِ العزيز كثيرة متضافرة.

والأحاديث الواردة في بيان أهمية هذا المقصد العظيم، ومكانته كثيرة متظافرة أيضا، حتى قال الإمام الشاطبي -رحمه الله-: (إن الأدلة على رفع الحرج في هذه الأمة بلغت مبلغ القطع"(٦)، ففي صحيح مسلم أن رسول الله على قال: «إِنَّ اللهَ لَمْ يَبْعَثْنِي مُعَلِّمًا مُيسِّرًا»(٧).

<sup>(</sup>١) فقه الدعوة الإسلامية في ضوء المقاصد الشرعية للدكتور: بشير عبد العالي شمام.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف الآية ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة الآية ١٨٥.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء الآية ١٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الحج الآية ٧٨.

<sup>(</sup>٦) الموافقات: ١/٥٢٠.

 <sup>(</sup>٧) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الطلاق، باب: بَيَانِ أَنَّ غَلْبِيرَ الْمَزَّاتِهِ لاَ يَكُونُ طَلاقًا إِلاَّ بِالنَّئِيَةِ. حديث رقم: ٣٧٦٣.

وكان ﷺ يذكر بهذا المقصد العظيم، ويحلّي به وصاياه للدعاة، فعن أبي موسى الأشعري -رضي الله عنه- قال: كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ إِذَا بَعَثَ أَحَدًا مِنْ أَصْحَابِهِ فِي بَعْض أَمْرِه قَالَ: «بَشِّرُوا وَلاَ تُنَفِّرُوا وَيَسِّرُوا وَلاَ تُعَسِّرُوا»(١).

عن أبي هريرة رضي أن رسول الله على قال: «إن هذا الدين يسر ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه فسددوا وقاربوا وأبشروا واستعينوا بالغدوة والرواح وشيء من الدُّلِحة»(٢)، وعنه أيضا قَالَ لَمَّا نَزَلَتْ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ: ﴿ لِلْهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ۗ وَإِن تُبَدُّواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ ٱللَّهُ ۚ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ قَالَ فَاشْتَدَّ ذَلِكَ عَلَى أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَمْ فَأَتُوا رَسُولَ اللَّهِ عَلَى أَرْحُوا عَلَى الرُّكُبِ فَقَالُوا أَيْ رَسُولَ اللَّهِ كُلِّفْنَا مِنَ الأَعْمَالِ مَا نُطِيقُ: الصَّلاَةُ، وَالصِّيَامُ، وَالْجِهَادُ، وَالصَّدَقَةُ، وَقَدْ أُنْزِلَتْ عَلَيْكَ هَذِهِ الآيَةُ وَلاَ نُطِيقُهَا. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَتُريدُونَ أَنْ تَقُولُوا كَمَا قَالَ أَهْلِ الْكِتَابَيْنِ مِنْ قَبْلِكُمْ سَمَعْنَا وَعَصَيْنَا؟ بَلْ قُولُوا: سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ». قَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ. فَلَمَّا اقْتَرَأَهَا الْقُوْمُ ذَلَّتْ بِهَا أَلْسِنتُهُمْ فَأَنْزَلَ اللَّهُ فِي إِثْرِهَا ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن زَّبِهِ ء وَٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَتْمٍكَنِهِ وَكُنْبِهِ ء وَرُسُلِهِ- لَا نُفَرَقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُسُلِهِ ۚ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ (١٥٠٠) ﴾ فَلَمَّا فَعَلُوا ذَلِكَ نَسَخَهَا اللَّهُ تَعَالَى فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَاكَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُوَّاخِذْنَاۤ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأُنَّا ﴾ قَالَ: نَعَمْ ﴿ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَاۤ إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ، عَلَى ٱلَّذِينَ مِن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الجهاد والسير، باب: في الأَمْرِ بِالتَّيْسِيرِ وَتَرْكِ التَّنْفِيرِ..حديث رقم:

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان في صحيحه، كتاب الوحي، باب ما جاء في الطاعات وتوابحا، حديث رقم: ١٥٥٠.



قَبْلِنَا ﴾ قَالَ: نَعَمْ ﴿ رَبَّنَا وَلَا تُحَكِّمِلْنَا مَا لَاطَاقَةَ لَنَا بِهِ ۗ ﴾ قَالَ: نَعَمْ ﴿ وَأَعْفُ عَنَا وَٱلْعَفُ عَنَا وَٱلْعَفُ عَنَا فَانَعُرْ لَنَا وَٱرْحَمُنَا أَنَتَ مَوْلَكَنَا فَأَنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾ قَالَ: نَعَمْ (١).

فما على الداعية إلى الله إلا أن يسلك في دعوته التيسير والبشارة (٢)، وأن يترفق بالناس، ولا يحمّلهم ما لا يطيقون، حتى في العقيدة عليه التركيز على أصولها وأركانها، وما يجب على المكلف اعتقاده، في حق الله ورسوله، والإقرار بجميع ما جاء به الرسول من أمر الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتصديقه في كل ما أمر به ونحى عنه، والانقياد له في جميع ذلك، كل ذلك على سبيل الإجمال، وأما التفصيل فلكل مكلف على حسب ما يطيق (٣).

وليكن له في سنة الله مع الخلق عبرة، (وذلك أن الله على خلق الخلق غير عالمين بوجوه مصالحهم، لا في الدنيا ولا في الآخرة، ألا ترى إلى قول الله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ الْخَرَجَكُمُ مِنْ بُطُونِ أُمَّ هَا يَكُمُ لَا تَعَلَّمُونِ صَيْحًا ﴾ (١٠)، ثم وضع فيهم العلم بذلك على التدريج والتربية؛ تارة بالإلهام كما يلهم الطفل التقام الثدي ومصه، وتارة

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: الإيمان، رقم الحديث (١٢٥).

 <sup>(</sup>٢) ومن الأولويات عند الدعاة الدعوة إلى العقيدة، قال تعالى: ﴿ يَصَدِجِيَ ٱلسِّجْنِ مَأْزَيَاكُ مُتَفَرِّقُونَ خَبْرٌ أَبِي اللهُ الرَّبَةِ اللهُ الل

قال البيضاوي في أنوار التنزيل وأسرار التأويل (٣/٤/٣): (وهذا من التدرج في الدعوة وإلزام الحجة، بين لهم أولا رححان التوحيد على اتخاذ الآلهة على طريق الخطابة، ثم برهن على أن ما يسمونحا آلهة ويعبدونحا لا تستحق الالهية فإن استحقاق العبادة إما بالذات وإما بالغير وكلا القسمين منتف عنها، ثم نص على ما هو الحق القويم والدين المستقيم الذي لا يقتضي العقل غيره ولا يرتضي العلم دونه. ولكن أكثر الناس لا يعلمون فيخبطون في جهالاتهم.

<sup>(</sup>٣) محموع فتاوی ابن تيمية (٣٤/٣٤-٣٢٨) بتصرف.

<sup>(</sup>٤) سورة النحل الآية ٧٨.



بالتعليم؛ فطلب الناس بالعلم والتعلم لجميع ما يستجلب به المصالح وكافة ما تدرأ به المفاسد؛ إنحاضا لما جبل فيهم من تلك الغرائز الفطرية، والمطالب الإلهامية؛ لأن ذلك كالأصل للقيام بتفاصيل المصالح – كان ذلك من قبيل الأفعال، أو الأقوال، أو العلوم والاعتقادات، أو الآداب الشرعية أو العادية (١).

فالداعية إذا علم الناس أصول الإيمان على الإجمال، أو وجدهم بها عالمين، كان الأولى به أن يركز لهم على مقتضيات الإيمان وآثاره، وربط ذلك بواقع حياتهم، وهذا أحدى وأنفع من المضي بهم إلى مزيد من المسائل والفروع التي لا يحتاجها إلا المتخصصون، أو هي من القضايا الميتة التي عفا عليها الدهر وخاض فيها أناس بحسب ما اقتضاه عصرهم، وقد مضى عصرهم، ومضت قضاياه، واستقبلنا نحن عصراً جديداً بقضايا وتحديات جديدة، فلتكن دعوتنا مواكبة للعصر انطلاقاً من ثوابت الدين لا من متغيرات العقول والعصور.

وعن يسر العقيدة وخُلوها من التعقيد يقول الشاطبي -رحمه الله-: (ومنها أن تكون التكاليف الاعتقادية والعملية مما يسع الأمي تعقلها ليسعه الدحول تحت حكمها، أما الاعتقادية فأن تكون من القرب للفهم والسهولة على العقل بحيث يشترك فيها الجمهور، من كان منهم ثاقب الفهم، أو بليداً، فإنها لو كانت مما لا يدركه إلا الخواص لم تكن الشريعة عامه، ولم تكن أمية، وقد ثبت كونها كذلك)(٢).

ومن التيسير في مجال الدعوة أن يعامل من كان ذا شأن في الدولة أو في قبيلته بالتي هي أحسن ويرفق به، حتى لا يترتب على الإغلاظ إليه ما هو شر من منكره، وما هو أقبح من عمله، والدليل على ذلك: أنه كان يعامل رأس المنافقين عبد الله بن أبي سلول بتلطف، ولم يشتد عليه لأنه كان رئيسا لقومه ويخشى من عصبية قومه

<sup>(</sup>١) الموافقات ١/٤٨١، ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) الموافقات (٨٨/٢).

وقال عبد الله بن أبي سلول أقد تداعوا علينا لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل فقال عمر ألا نقتل يا رسول الله هذا الخبيث ؟ لعبد الله فقال النبي ﷺ: «لا يتحدث الناس أنه كان يقتل أصحابه»(٢).

<sup>(</sup>۱) الكسع أن تضرب بيدك أو برجلك بصدر قدمك على دبر إنسان، لسان العرب لابن منظورر مادة (كسع)، ٣٠.٩/٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه، كتاب: المناقب باب: باب ما ينهى من دعوى الجاهلية، رقم الحديث: ٣٣٣٠.



### الخاتمة

الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات والصلاة والسلام على أفضل خلق الله، وبعد:

فقد أنعم الله على بإتمام هذا البحث فله تمام الشكر وأكمله، وأسأله أن ينفع به، ويعظم الأجر والمثوبة لكاتبه وقارئه ومن استفاد منه. ولا أدعي فيه الكمال، ولكني بذلت فيه جهدي وفكري مع اعترافي بالتقصير والنقص البشري، فما كان فيه من صواب فذلك فضل الله وتوفيقه، وما كان فيه من نقص أو تقصير فهو مني وأسأله العفو والغفران. وفي ختامه ألخص أهم نتائجه وتوصياته في الآتي:

- ١. القواعد الشرعية لها أهمية كبرى وخصوصا في المحال الدعوى
- ٢. مكانة قاعدة المشقة تجلب التيسير وذكر بعض الفروع الدعوية.
  - ٣. معنى التيسير وذكر ضوابطه وشروطه وأثره في الدعوة إلى الله.
    - ٤. نظرة على التيسير المعاصر.
    - ٥. ذكر أقسام المشقة وقواعدها.
    - ٦. المشقة لا تقصد في الشريعة الإسلامية.
    - ٧. الأجر يكون على قدر المنفعة لا على قدر المشقة.
      - ٨. بيان فقه الدعوة في ضوء التيسير.

وفي الختام أسأل الله الذي خلقنا من العدم، وأسبغ علينا وافر النعم، وعلمنا ما لم نكن نعلم، أن ينفعنا بما جاد به الفكر وسطره القلم، ويغفر لنا ما زل به الفهم أو حاد به القلم، إنه ولى ذلك والقادر عليه.

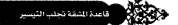
وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



## المصادروالمراجع

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. إعلام الموقعين عن رب العالمين، لمحمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية (المتوفى: ١٥٧ه)، تحقيق: محمد عبد السلام إبراهيم، دار الكتب العلمية. الطبعة الأولى، ١٤١١ه.
- ٣. الأسس العلمية لمنهج الدعوة الإسلامية، للدكتور عبد الرحيم المغذوي، دار
   الحضارة الطبعة الثانية ١٤٣٢هـ.
- عبد الأبرار وقرة عيون الأحيار في شرح جوامع الأحبار، لأبي عبد الله،
   عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله بن ناصر بن حمد آل سعدي (المتوفى:
   ١٣٧٦هـ)، تحقيق: عبد الكريم الدريني، مكتبة الرشد، الطبعة الأولى ٢٢٢ه.
- ›. تاج العروس من جواهر القاموس، لأبي الفيض محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، الملقّب بمرتضى، الزّبيدي (المتوفى: ١٢٠٥هـ)، تحقيق: مجموعة من المحققين، دار الهداية.
- التسليم للنص الشرعي والمعارضات الفكرية المعاصرة، لفهد بن صالح العجلان،
   مركز التأصيل للدراسات والبحوث، الطبعة الأولى ٣٣٣ ه.
- ٧. الحاوي للفتاوي، لعبد الرحمن بن أبي بكر، حلال الدين السيوطي (المتوف: ٩١٤)، دار الفكر للطباعة والنشر، بيروت-لبنان، عام النشر: ٩١٤٨ه.
- ٨. العلمانية، الليبرالية، الديمقراطية، الدولة المدنية في ميزان الإسلام، جمع وترتيب اللجنة العلمية بجمعية الترتيل تحت إشراف الشيخ محمد عبد العزيز أبو النجا الخبير بمجمع فقهاء الشريعة وعضو الاتحاد العلمي لعلماء المسلمين بالمجلس الإسلامي العالمي للدعوة والإغاثة، قدم له، أ. د. محمد نعيم محمد هاني الساعي أستاذ الفقه وأصوله وعضو مجمع فقهاء الشريعة وعضو لجنته الدائمة للإفتاء، الطبعة الثالثة.

- 9. فقه الأولويات في ظلال مقاصد الشريعة الإسلامية، د. عبد السلام عيادة، دار طيبة، الطبعة الأولى ١٤٢٨ه.
- ١٠. فيض القدير شرح الجامع الصغير، لزين الدين محمد المدعو بعبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين الحدادي ثم المناوي القاهري (المتوفى: ١٣٥٦هـ)، المكتبة التحارية الكبرى مصر، الطبعة الأولى: ١٣٥٦هـ.
- ١١. الفروق "أنوار البروق في أنواء الفروق"، لأبي العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس بن عبد الرحمن المالكي الشهير بالقرافي (المتوفى: ١٨٤هـ)، عالم الكتب، الطبعة: بدون طبعة وبدون تاريخ.
- 11. قواعد الأحكام في مصالح الأنام، لأبي محمد عز الدين عبد العزيز بن عبد السلام بن أبي القاسم بن الحسن السلمي الدمشقي (المتوفى: ٦٦٠هـ)، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، مكتبة الكليات الأزهرية القاهرة.
- 17. قواعد وضوابط فقه الدعوة عند شيخ الإسلام ابن تيمية، لعابد الثبيتي، دار ابن الجوزى، الطبعة الأولى 127٨هـ.
- ١٤. القواعد الفقهية وتطبيقاتها في المذاهب الأربعة، لمحمد الزحيلي، دار الفكر دمشق، الطبعة الأولى، ١٤٢٧ه.
  - ١٥. كيف نفهم التيسير، لفهد بن سعيد، دار المحدث، الطبعة الأولى ١٤٢٨ه.
- 17. لسان العرب، لأبي الفضل محمد بن مكرم بن على، جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعى الإفريقى (المتوفى: ٧١١هـ)، دار صادر بيروت، الطبعة الثالثة: ١٤١٤ه.
- 11. مجموع الفتاوى، لتقي الدين أبو العباس أحمد بن تيمية الحراني (المتوفى: ٧٢٨هـ)، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، الناشر: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، عام النشر: ١٤١٦هـ.



## ا.د. تركي بن عبدالله السكران

- 11. معجم المناهي اللفظية وفوائد في الألفاظ، لبكر بن عبد الله أبو زيد بن محمد بن عبد الله بن بكر بن عثمان بن يحيى بن غيهب بن محمد (المتوفى: 8121هـ)، دار العاصمة للنشر والتوزيع الرياض، الطبعة الثالثة، 8121هـ.
- 19. منهج التيسير المعاصر دراسة تحليلية -، لعبد الله بن إبراهيم الطويل، دار ابن حزم، الطبعة الأولى ٢٦٦ ه.
- ۲٠. الموافقات، لأبي إسحاق إبراهيم بن موسى بن محمد اللخمي الغرناطي الشهير بالشاطبي (المتوفى: ٧٩٠هـ)، تحقيق: أبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن عفان، الطبعة الأولى ١٤١٧هـ.
- 71. النهاية في غريب الحديث والأثر، لمجد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد بن ابن عبد الكريم الشيباني الجزري ابن الأثير (المتوفى: ٦٠٦هـ)، تحقيق: طاهر أحمد الزاوى محمود محمد الطناحي، المكتبة العلمية بيروت، ١٣٩٩هـ.





# الفهرس





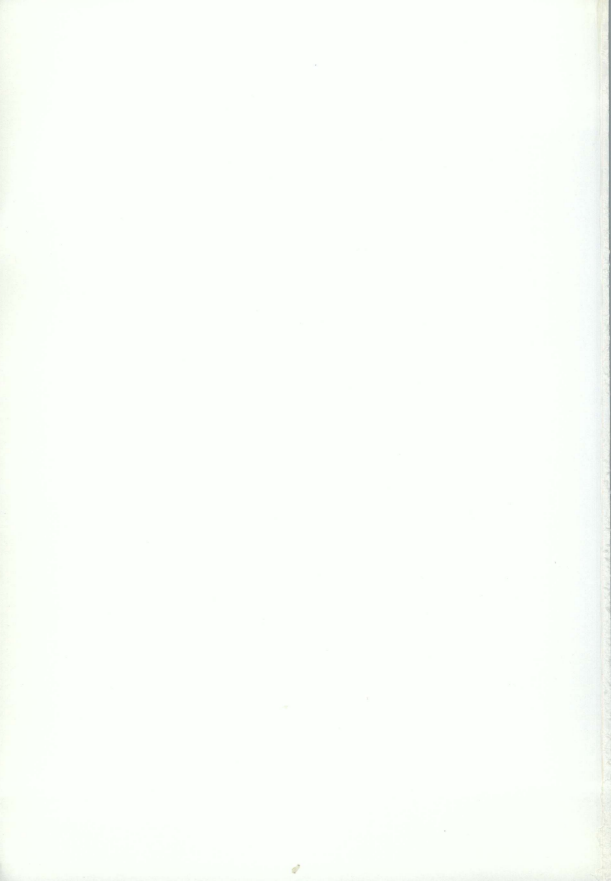
# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                   |
|--------|-----------------------------------------------------------|
| ٦      | قواعد النشر                                               |
| ٩      | المقدمة                                                   |
| 11     | بلاغة الخطاب الدعوي في سورة نوح الطَّيْلاً                |
| 114    | آيات الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في القرآن الكريم     |
| 707    | المسؤولية الدعوية تحاه المريض النفسي                      |
| 474    | تعزيز ثقافة وقف الوقت                                     |
| 771    | المسئولية الدعوية للداعي إلى الله تعالى في عيادات التحميل |
| ٤٢٧    | قاعدة المشقة تجلب التيسير دراسة دعوية تأصيلية             |
| 010    | الفهرس                                                    |











أن تكون الجمعية رائدة في خدمة الدعوة الإسلامية، من خلال تطوير الأفراد والمؤسسات العاملة في مجال تخصص الجمعية.

## الرسالة:

تقديم برامج علمية واستشارية وتدريبية عالية الجودة للمتخصصين والمهتمين بالدعوة الإسلامية، أفراداً كانوا أو مؤسسات.

## الأهداف :

تهدف الجمعية السعودية للدراسات الدعوية إلى ما يلي :–

- تنمية الفكر العلمي في مجال الدراسات الدعوية والعمل على تطويره وتنشيطه.
  - تحقيق التواصل العلمى لأعضاء الجمعية.
  - تقديم المشورة العلمية في مجال الدراسات الدعوية.
    - تطوير الأداء العلمي والمهني لأعضاء الجمعية.
  - تيسير تبادل الإنتاج العلمي، والأفكار العلمية في مجال الدراسات الدعوية بين
     الهيئات والمؤسسات المهنية داخل المملكة وخارجها.

مطابئ الجامعة